
Citar así: 
Bolaños Motta, J. I., Daza Arango, A. M. & Espinosa 
Tabares, Á. P. (2022). La Paz entre judíos y cristianos. 
El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en 
el siglo XX. El Ágora USB. 22(2), 801-817.
Doi: 10.21500/16578031.5167

La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz 
interreligiosa en el siglo xx
Peace between Jews and Christians. John Paul II's Contribution to Interreligious Peace in 
the 20th Century

Por: José Ignacio Bolaños Motta1 Angela María Daza Arango2 & Ángela Patricia Espinosa Tabares3

1.  Licenciado en Música y Magister en Educación Multicultural y Etnoeducación de la Universidad del Cauca, docente investigador universitario. Coordinador del grupo 
ALMUNEDAR (Alma, Mundo, Educación y Arte) grupo adscrito a la Facultad de Ciencias Humanas y de la Educación de la Universidad de los Llanos en Villavicencio (Meta. 
Colombia), sede Villavicencio.  Orcid: https://orcid.org/0000-0002-9976-1808.  Contacto: jbolanos@unillanos.edu.co 

2.  Investigadora y monitora del grupo de investigación ALMUNEDAR (Alma, Mundo, Educación y Arte) grupo adscrito a la Escuela de Pedagogía y Bellas Artes de la Facultad 
de Ciencias Humanas y de la Educación. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-4954-8854  Contacto: angela.daza@unillanos.edu.co

3.  Investigadora y monitora del grupo de investigación ALMUNEDAR (Alma, Mundo, Educación y Arte) grupo adscrito a la Escuela de Pedagogía y Bellas Artes de la Facultad 
de Ciencias Humanas y de la Educación.  Orcid: https://orcid.org/0000-0002-0866-4472 Contacto: angela.espinosa@unillanos.edu.co

 OPEN ACCESS

Copyright: © 2022 Revista El Ágora USB. 
La Revista El Ágora USB proporciona acceso abierto 
a todos sus contenidos bajo los términos de la 
licencia creative commons Atribución–NoComercial–
SinDerivar 4.0 Internacional (CC BY-NC-ND 4.0)

Tipo de artículo: Reflexión
Recibido: diciembre de 2020
Revisado: febrero de 2021
Aceptado: mayo de 2021
Doi: 10.21500/16578031.5167

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354  |  801  | 

Resumen
Juan Pablo II no sólo expresó sus ideas políticas y sociales a través de Encíclicas 
y discursos, sino también a través de la diplomacia y diversas acciones cargadas 
de simbolismo. Acciones que tuvieron por objetivo mostrar como ejemplo a los 
pertenecientes de ambas religiones, la paz subyacente entre sus líderes religio-
sos. De lo anterior, aunque muchos datos biográficos y logros han sido tenidos 
en cuenta por los biógrafos de Wojtyla, el acercamiento generado entre cristia-
nos y judíos es quizás uno de los puntos menos profundizados en las reflexiones 
históricas sobre la labor de Wojtyla. 
Palabras Clave: religión; cristianismo; judaísmo; antisemitismo; paz. 

Abstract
Not only did John Paul II express his political and social ideas through Encycli-
cals and speeches, but also through diplomacy and various actions loaded with 
symbolism. These actions were aimed at showing as an example to the mem-
bers of both religions, the underlying peace between their religious leaders. 
From the above, although many biographical data and achievements have been 
taken into account by Wojtyla's biographers, the rapprochement generated be-
tween Christians and Jews is perhaps one of the least deepened points in the 
historical reflections on Wojtyla's work. 
Keyword: Religion; Christianity; Christianity; Judaism; Anti-Semitism; and Pea-
ce. 



 |  802  | 

|La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en el siglo XX

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354

En abril de 1986, el Papa Juan Pablo II fue el Primer Pontífice que 
asistió a un servicio de la Sinagoga… 

Introducción al tema de estudio

Dijo a la congregación judía: «Sois nuestros hermanos bienamados,  y en 
cierto modo sois nuestros hermanos mayores”. (Johnson, 1987 p. 512)

Hacia el año 1962 aparece en la esfera religiosa y política mundial, un Papa relativamente 
joven [para su cargo]; el nuevo Pontífice asumiría entonces los destinos de la Iglesia Romana 
en la segunda mitad del siglo xx. Para estos tiempos, la institución eclesiástica se veía ante la 
imperiosa necesidad de dar una nueva mirada a las demás religiones y pueblos, uno de ellos 
el Pueblo Judío junto con su religión. La necesidad no había surgido de la nada; la iglesia 
católica se encontraba ante tres novedades históricas de repercusión en el presente: 1- El fin 
de la Segunda Guerra Mundial, que daba lugar a la reconstrucción de Europa y el nacimiento 
de la Guerra Fría. 2- El nacimiento del Estado de Israel. 3- El fortalecimiento del pensamiento 
ecuménico al interior de la Iglesia (Arboleda, 2013). Karol Wojtyla, ahora conocido en el 
mundo entero bajo un nuevo nombre de Juan Pablo II, quien se había desempeñado en 
el campo del trabajo social con adolescentes como sacerdote en diversas parroquias de 
Polonia, ahora pasaría a ocupar el cargo de Papa vitalicio, hasta su muerte el 2 de abril del 
año 2005, a causa de un colapso respiratorio.  

Avanzando a grandes pasos sobre la cuestión biográfica, Karol Józef Wojtyła nació en 
1920 en Wadowice, un pueblo próximo a Cracovia (Polonia); muchos de sus biógrafos con-
cluyen que su inclinación por ser sacerdote provino de sus padres, a quienes se les atribuía 
una gran observancia de la vida católica. Como polaco, observó la destrucción de su país 
a causa de la Alemania Nazi y, en ella, la muerte de su progenitor, quien murió siendo un 
Suboficial del ejército durante el periodo de la Segunda Guerra Mundial. Así las cosas, la 
nacionalidad del futuro Papa determinó que él sufriese en carne propia las consecuencias 
de la guerra, y es muy posible que dicha experiencia le hiciese consiente de la importancia 
del sentido de la tolerancia, dentro del marco de la diversidad religiosa o racial. Quizás a 
partir de su historia de vida podría entenderse por qué Wojtyla denominaba al fascismo 
—al igual que a otros modelos de pensamiento—, como “ideologías del mal” (Wojtyla, 2005, p. 
6). Al respecto, es de notar que él contó con múltiples talentos entre los cuales se incluyen 
oficios como: actor, arquero de futbol, e intelectual, entre otros. Al respecto de los datos 
enunciados hasta aquí, existen múltiples materiales de tipo religioso o académico, en for-
mato impreso, magnético o audiovisual que recibirán citación a lo largo de todo el artículo.

A partir de las generalidades biográficas establecidas en los párrafos anteriores, se pre-
tendió hacer un estudio de tipo documental, en el que —como problema de investigación—, 
se hiciera una revisión histórica, a la forma como Wojtyla incidió sobre la posterior paz [o 
tolerancia] entre judíos y cristianos. Si bien, aunque resulta conveniente indicar que existe 
una diversidad de textos en donde se pueden encontrar datos sobre la incidencia del men-
cionado pontífice, sobre la denominada paz entre ambos pueblos, no obstante, no existe un 
texto unificado dedicado a dicha reflexión histórica, se hace referencia a una reflexión en 



 |  803  | 

|La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en el siglo XX

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354

donde a través de una lectura histórica, se logre indicar un nivel de responsabilidad, entre el 
mencionado personaje histórico, y la actual paz entre las vertientes religiosas.  

Con todo lo anterior, el presente escrito pretende generar una reflexión histórica sobre 
diversos aspectos biográficos del fallecido Papa, respecto a su esfuerzo por promulgar la paz 
entre el cristianismo católico y el Pueblo Judío. Para ello, el presente texto espera desarrollar 
—de manera muy general—, cada uno de los aspectos que incidieron en la vida personal 
de Wojtyla y su estrategia hacia una paz estable inter-religiosa. Es así que, se han elabora-
do algunos apartados en los cuales se espera desarrollar los siguientes temas: 1- Algunas 
experiencias que en vida llegó a tener Juan Pablo II, en relación con el mundo judío. 2- El 
legado de Pío XII y su actuar durante la Segunda Guerra Mundial, para pasar al comunica-
do Nostra Aetate (Nuestro tiempo) emitida por parte de Juan Pablo II, en donde proclama la 
importancia de la convivencia entre el catolicismo y otras religiones. 3- Las tres visitas his-
tóricas a: el Campo de Concentración de Auschwitz, la Sinagoga de Roma, y el Muro de las 
Lamentaciones en Israel y, con ello, la huella dejada por el acercamiento generado entre la 
Santa Sede y el Pueblo Judío. 4- El impacto que tuvo Wojtyla sobre sus sucesores, Benedicto 
XVI y el actual Papa Francisco, quienes hicieran nuevos y también muy importantes avances 
sobre el tema de la paz religiosa. 5- La relación entre la Santa Sede y el Pueblo Judío, a través 
del pensamiento de Wojtyla como el punto de inflexión para un cambio histórico. 

Declarado Santo en vida, Juan Pablo II poseía cualidades que, si bien le pueden ser pro-
pias a él, también son propias de su tiempo o, quizás, de la racionalidad desarrollada a lo 
largo del siglo XX. Él, a diferencia de muchas opiniones precedentes en su propia Iglesia, 
no pretendía convertir judíos al cristianismo; por el contrario, él veía en el judaísmo una de 
las raíces —y quizás la más importante—, del catolicismo. Por esta razón, luego de analizar 
la vida del fallecido Pontífice, puede predecirse su evidente intención de construir puentes 
entre religiones. Si en la actualidad un judío habla con una persona de culto católico encon-
trará que esta persona no lo considera su enemigo por el hecho de haber matado a Jesús, o 
de haber cometido deicidio (Saban, 2016), como sí lo era en otras épocas. Por el contrario, 
encontrará a una persona que va a expresar frases coloquiales como: “he escuchado que 
ustedes son nuestros hermanos mayores en la fe”, entre otras enunciaciones que indican 
una comprensión por la otredad religiosa y, en correspondencia, un mínimo diálogo amis-
toso en la diferencia de identidades. Pues bien: esta situación es así desde hace muy poco 
tiempo, pues en realidad judíos y cristianos-católicos habían sido históricamente enemigos, 
sólo hasta el pontificado de Juan Pablo II.  Por esta magna razón, el trabajo a nivel político, 
teológico y educativo, realizado por Juan Pablo II, es hoy por hoy un tema de vital reflexión 
para la formación de la paz religiosa. A partir de lo anterior, el presente escrito pretende 
dar una mirada a este importante personaje histórico en lo concerniente a un legado que 
Wojtyla logró desarrollar con acierto, como parte de una paz comprensiva y duradera, en lo 
que otrora parecía irreconciliable. 

Metodología 
El modelo de trabajo a través del cual se gestionó el desarrollo del presente escrito es el 
análisis bibliográfico documental (Peña & Pirela, 2007). La correspondiente revisión 



 |  804  | 

|La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en el siglo XX

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354

bibliográfica abordó tres grandes fuentes de información: 1- Se recurrió a fuentes de 
naturaleza biográfica, en donde se viesen desde diversas ópticas, los escritos de tipo 
religioso y humanístico realizados por Juan Pablo II, y su correspondiente impacto sobre el 
diálogo interreligioso. 2- Se realizó una revisión histórico-bibliográfica al tema del conflicto 
teológico político entre cristianos y judíos, y el trasegar de dicho conflicto a lo largo de la 
historia occidental. 3- Se hizo también una revisión a textos como: discursos, homilías, 
comunicados de orden institucional, por parte del mundo católico, y en relación con la 
articulación de la paz entre judíos y cristianos.

Aunque se esperaba consultar bibliografías posteriores al año 2000, muchos de los 
textos que se estimaron como importantes para el presente estudio fueron publicados o 
impresos hacia mediados del siglo pasado. Es por esta razón que los textos determinados 
en este trabajo se encargan de hacer un recorrido histórico bibliográfico sobre el tema. Para 
dar fiabilidad al escrito, la búsqueda indicó la necesidad de que buena parte de los libros 
magnéticos gozaran de cierto reconocimiento en comunidades científicas, y que los artícu-
los se encontraran publicados en Revistas Científicas indexadas de habla hispana, contem-
plándose publicaciones de importantes periódicos en el campo de la diversidad religiosa. 
Finalmente se valora aquí la ayuda que representó, a lo largo de la investigación, el uso del 
denominado: The Qualitative Data Analysis & Research Software, conocido como Atlas.ti 8 en 
español. (Varguillas, 2006).

Resultados 
A partir del proceso investigativo documental realizado a lo largo del año 2019 y lo 
transcurrido del 2020, se logró como resultado desarrollar la categoría que abordaría el 
tema central del presente texto; se hace referencia a La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de 
Juan Pablo II a la paz interreligiosa en el siglo XX. A través de este marco se pretende exponer la 
posición ético-política de Wojtyla hacia el Pueblo Judío.  Se asumen dichos actos históricos 
como un punto de partida determinante para una comprensión histórica hermenéutica del 
mundo religioso moderno.  

El ideal de comprender “la otredad” (Vargas, 2015, p. 207) en su diferencia cultural y re-
ligiosa es hoy en día un rol normal y asumido en la mayoría de los países de occidente; no 
obstante, no fue ésta una realidad común en el resto de la historia, o por lo menos en la 
historia del mundo occidental. Sólo para nombrar uno de los tantos capítulos históricos, 
resulta compleja la gran exposición de odio e intolerancia, presente en la novela de William 
Shakespeare, El Mercader de Venecia (2001). En la obra, Shakespeare expone la fuerte intole-
rancia que se cernía sobre los judíos, para los tiempos del Renacimiento y en una ciudad 
como Venecia, que se decía ser la más liberal de toda Europa. La iglesia católica de los años 
de la Inquisición no se mostraba a favor de la diferencia; por el contrario, la perseguía. Para 
ejemplificar un poco, la palabra hereje era una categoría realmente muy amplia; se concluye 
que hereje es aquel que escoge, y a partir de esta definición se designaba como herejes a: “los 
magos, los adivinos, los blasfemos, los excomulgados, los apóstatas, (y) los judíos” (Claro, 
2009, p. 186) entre otros. No obstante, y contra todo lo expuesto: “el rito hebreo era consi-
derado en cierta manera necesario… pues el mundo judío era por oposición y en evidente 



 |  805  | 

|La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en el siglo XX

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354

exterioridad, un testimonio de la verdad de la iglesia” (Claro, 2009, p. 191). Los judíos eran —y 
son—, la prueba histórica de la existencia de un pueblo, que aún existe y al cual perteneció 
Jesús de Nazaret. Los ejemplos históricos en los cuales se demuestra la incompatibilidad en-
tre cristianos y judíos son tantos, que incluso nombrarlos por épocas y lugares desbordaría 
los límites del presente escrito; no obstante, se emiten algunos ejemplos sólo para eviden-
ciar la forma como la intolerancia religiosa tuvo fuertes implicaciones sociales en varios y 
determinados momentos de la historia.

De otro lado, avanzando a grandes saltos por la historia del mundo, y antes de entrar en 
materia sobre el tema que ocupa el presente escrito, es necesario aclarar que resulta impo-
sible —o quizás demasiado apresurado—, determinar si las decisiones del Papa Juan Pablo II 
tuvieron un origen personal, si correspondieron a una decisión institucional por parte de su 
Iglesia, o si quizás estas decisiones se debieron a todas las razones anteriores, lo cual es en 
realidad muy probable.  

Algunas experiencias de Juan Pablo II con el mundo judío
En la historia personal de Wojtyla abunda toda suerte de anécdotas alusivas a sus buenas 
relaciones con personas y personalidades judías (López, 2014), y se creería que dichas buenas 
relaciones muy posiblemente trascendieron los tópicos de una simple diplomacia, hacia un 
deseo —no sólo institucional sino también personal—, por desarrollar diálogos entre la 
otredad judía y la institución de la cual era Pontífice. En concordancia con varios biógrafos 
de Wojtyla, las circunstancias de la vida llevaron a que contase con muchos amigos judíos, 
uno de ellos fue el señor Jurek Kluger —compañero de juego de futbol de infancia—, quien fuera 
el hijo del presidente de la Comunidad Judía de Wadowice (Pacheco, 2007, p. 189). Aunque 
se sabe que tuvo muchos amigos más es posible que muchos de ellos falleciesen en tiempos 
de la Segunda Guerra Mundial. 

Resulta por ello posible que su rechazo al antisemitismo partiera del hecho de que 
fue el sentimiento antisemita, uno de los desencadenantes de la destrucción de Polonia a 
manos de los nazis. Uno de los relatos sobre la vida de Wojtyla narra que una judía, quien 
posteriormente se nacionalizaría israelí, de nombre Edith Zirer, debió pasar tres años de su 
vida en un Campo de Concentración en Polonia. Al cabo de los tres años, con trece de edad, 
y a punto de morir, Karol Wojtyla —en aquel entonces sacerdote de una iglesia rural—, se en-
cargó de salvarle la vida (ACI Prensa, 1980). La señora Zirer afirma que él le dio comida y la 
transportó a sus espaldas a lo largo de cuatro kilómetros hasta ponerla a salvo. Con todo lo 
expuesto, Karol Wojtyla, mucho antes de ser Papa, se mostró como una persona que percibe 
el dolor de la otredad (Jan, 1993), y aunque se reconocía a sí mismo como un hombre muy 
tolerante, él mismo no se mostraba tolerante hacia el antisemitismo y el comunismo entre 
otras ideologías (Wojtyla, 2005), y razones biográficas le sobraban.

De Pío XII a Nostra Aetate
Karol Wojtyla llegó a convertirse en Sumo Pontífice el 16 de octubre de 1978 hasta su muerte 
en el año 2005; fue el Papa número 264 de la Iglesia Católica y antes de él, los Pontífices 
más cercanos fueron Pio XII, Juan XXIII, Pablo VI y Juan Pablo I. De los anteriores Papas 



 |  806  | 

|La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en el siglo XX

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354

mencionados se resalta la importancia de Pio XII, quien se convirtió en una figura histórica 
determinante en la tensión por su papel en la Segunda Guerra Mundial. De un lado están 
sus detractores quienes le denuncian por la participación de los prelados alemanes en el 
movimiento nazi (Cornwell, 2003); en otra instancia están quienes lo consideran un Papa 
pasivo y le reclaman no haberse declarado públicamente en contra de la barbarie de los 
nazis. No obstante, sus defensores afirman que le era imposible hacer más por el mundo 
judío —al igual que los demás perseguidos en la guerra—; ello se evidencia en testimonios como 
el siguiente: 

Debemos organizarnos para ofrecer ayuda a los perseguidos y sobre todo a los judíos. 
Éste es el deseo del Santo Padre Pío XII. Todo se hará con la máxima reserva y pruden-
cia… Fue el Pontífice Pío XII quien nos ordenó abrir las puertas a todos los perseguidos. 
Si no hubiera sido por la orden del Papa, habría sido imposible salvar a tanta gente. 
(Gaspari, 1998, p. 69).

Es necesario destacar que una de las pretensiones de Hitler, y su avanzada a lo largo 
del periodo de la Segunda Guerra Mundial, era precisamente impedir el muy posible na-
cimiento del Estado de Israel, el cual ya era una propuesta con bastante anterioridad al fin 
de la Segunda Guerra Mundial. El dictador veía esta posibilidad como un “Segundo Vaticano” 
o como un “Komintern judío, una nueva base de poder de la comunidad judía mundial” 
(Johnson, 1987, p. 472). Testimonios como este se presentan como una evidencia de que las 
relaciones de Hitler con la Santa Sede no eran para nada amistosas. Es de esta manera como 
múltiples acciones han sido testificadas a favor del mundo judío por parte de Pio XII; entre 
ellas se cuentan el hecho de atender a los perseguidos con ropa, la presentación de ayuda 
otorgando documentos falsos en el pasaporte para perseguidos judíos; no obstante, su si-
lencio a nivel político sigue teniendo una importante influencia en la historia conocida y 
sobre su propia biografía. 

Una vez Wojtyla asume su cargo se vería entonces en la imperiosa necesidad de hacer 
avanzar a su Iglesia, en su relación hacia las religiones no cristianas como son la religión 
judía, el islam (Cerro, 2009) y el hinduismo (Luján, 2015). Para tal fin, la declaración Nostra 
Aetate (Nuestro Tiempo) afirma que: “La fraternidad universal excluye toda discriminación” 
(Pontificia Universidad Católica de Chile, 2016, p. 16), dejando atrás capítulos oscuros de la 
historia como fueron la expulsión de los judíos de España, y el Periodo de la Inquisición 
(Claro, 2009), entre muchos otros. Con Nostra Aetate, la iglesia da un giro histórico en lo re-
ferente a las relaciones con las religiones no cristianas y también el Pueblo Judío, pues esta 
declaración se convirtió en una inflexión de cambio, en cuanto a las posibles justificaciones 
para el antisemitismo, actitud denominada hoy como judeofobia (Guzmán, 2008). En la 
declaración, el Pontífice se centra en los aspectos que resultan comunes a las grandes reli-
giones; entre ellos se cuentan: la idea de un único Dios, la pregunta por la felicidad y por la 
muerte, entre otros temas. De manera directa hacia el Pueblo Judío se expresa que:

Todos los pueblos forman una comunidad, tienen un mismo origen… La Iglesia, reprue-
ba cualquier persecución contra los hombres; consciente del patrimonio común con 



 |  807  | 

|La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en el siglo XX

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354

los judíos, e impulsada no por razones políticas, sino por la religiosa caridad evangéli-
ca, deplora los odios, persecuciones y manifestaciones de antisemitismo de cualquier 
tiempo y persona contra los judíos. (Pontificia Universidad Católica de Chile, 2016, p. 16)

Gracias a esa declaración, muchos sectores católicos retiraron sus acusaciones y perse-
cuciones contra los judíos, dándose lugar ahora a comprensiones y encuentros respetuosos, 
reconociendo los valores que resultaban comunes a ambas partes (Kung, 2002), pero que 
no se habían puesto de manifiesto de manera clara y fundante para todos. A partir de lo 
anterior, y algunos años después, el actual Papa Francisco retomaría las palabras del Papa 
Juan Pablo II al decir que:  

Ustedes son nuestros hermanos y nuestras hermanas mayores en la fe. Todos los que 
pertenecemos a una única familia, la familia de Dios, el cual nos acompaña y nos pro-
tege como su pueblo. En sus palabras se recupera el lenguaje fraternal de integrantes 
de una misma familia y a la vez el reconocimiento de las raíces judías del cristianismo. 
(Pontificia Universidad Católica de Chile, 2016, p. 21). 

Así, Nostra Aetate generó reacciones positivas en círculos políticos, sociales y culturales 
de su época, dado que este texto se comprende como “un llamamiento a la fraternidad uni-
versal” (Pacheco, 2007), por cuanto tiene vigencia de primer orden hasta la actualidad. Este 
fenómeno es analizado críticamente por autores como Pacheco (2013), quien afirma que: 

El Papa Juan Pablo II no podía consentir que la Iglesia Católica siguiera dando la espal-
da al Pueblo Judío después de las buenas experiencias vividas en sus años jóvenes en 
Wadowice y de los nefastos recuerdos de la Segunda Guerra Mundial, con el campo de 
exterminio de Auschwitz a pocos kilómetros de su casa. (p. 188).

No obstante, generar espacios de diálogo y entendimiento no resultaba ser una tarea 
del todo compleja, pues el judaísmo y el catolicismo están de acuerdo en muchos momen-
tos de su historia y las relaciones de sintonía —tanto en origen como en desarrollo—, son 
muchas. Sólo para nombrar unas pocas:

Su actividad se desarrolló entre judíos y para judíos. Judíos fueron sus padres, fami-
lia y adeptos. Judío fue su nombre: Yeshua, Yahvé es auxilio. Judías fueron su Biblia, 
liturgia y plegarias. Las circunstancias no le permitieron la predicación entre paganos. 
Su mensaje iba dirigido al Pueblo Judío en su totalidad, sin excepción. De lo que se 
desprende que sin judaísmo no hay cristianismo. (Kung, 1996, p. 39). 

Como se había expuesto anteriormente —quizás al sufrir las consecuencias de la 
Segunda Guerra Mundial—, Juan Pablo II defendía la paz, la vida de las personas y el respeto 
por su respectiva creencia religiosa. En su discurso realizado a Centroamérica en 1990, expu-
so que “La peor de las prisiones… sería un corazón cerrado y endurecido” (Wojtyla, 1990); por 
este motivo decidió dar un paso adelante entre la institución eclesiástica y el pueblo hebreo, 
pues las comprensiones requieren de salidas creativas, toda vez que se busca favorecer la 
vida tanto de los humanos, como de sus creencias. 



 |  808  | 

|La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en el siglo XX

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354

Tres visitas históricas: Auschwitz, la Sinagoga de Roma, y el Muro de las Lamentaciones en Israel
Para Juan Pablo II resultaba claro que su declaración de diálogo con las religiones no 
cristianas debía trascender el discurso religioso o académico teológico. Por ello, a lo largo 
de su pontificado desarrolló un conjunto de acciones encaminadas a establecer de manera 
simbólica conexiones con religiosidades externas al cristianismo católico. A nivel filosófico, 
y en concordancia con la autora de origen judío Edith Stein, se establece desde su propuesta 
fenomenológica (Céspedes, 2014), que 

es la acción la que revela la persona. En cuanto que, en la praxis, el hombre se evi-
dencia como sujeto y objeto. Este acceso por la experiencia a la Persona nos revela el 
carácter de irreductibilidad que posee el hombre. (Montes, 2011, p. 262). 

Lo anterior es casi como decir que la Filosofía tiene validez en la acción, en acciones 
concretas, y es ello precisamente lo que el Papa vindicaría a lo largo de sus acciones —o 
visitas— como Pontífice y que, como desea dejar claro el presente escrito, generó una de-
terminante histórica para las relaciones entre cristianos y judíos. Estudiosos sobre la vida y 
obra de Wojtyla, determinan que:

Todas nuestras experiencias remiten a un yo fundamental y están sintetizadas en él… 
para Wojtyla la experiencia no debe ser entendida como una serie de elementos sen-
sibles o emocionales que posteriormente son organizados y ordenados a nivel supe-
rior… El punto de partida de Wojtyla será precisamente subrayar la subjetividad de la 
experiencia del hombre, enraizándose así en su pensamiento desde el comienzo en la 
vertiente moderna de la filosofía de la conciencia. (Marín, 2013, pp. 92-93). 

Avanzando sobre el tema y en lo que respecta a la relación con el Pueblo Judío, dicho 
pensamiento hecho acción se manifestó a través de tres actos públicos de muy alta difusión 
en el mundo. Éstos fueron, 1ro. -La visita al Campo de Concentración de Auschwitz (El País, 
1979), 2do. -La Sinagoga de Roma, y 3ro. -La visita al denominado “Muro de los lamentos” en 
Israel. En su visita a Auschwitz el 7 de junio de 1979, el Papa celebró una eucaristía en donde 
su homilía estuvo centrada en rechazar aspectos como la guerra y la intolerancia, indicando 
de esta manera —y una vez más—, que la Segunda Guerra Mundial fue y había sido un gran 
error de occidente y de Europa. En sus propias palabras Juan Pablo II expresa que: 

Auschwitz es una cuenta con la conciencia de la humanidad mediante estas lápidas 
que dan testimonio de las víctimas que habían perdido las naciones. Auschwitz es un 
lugar que no basta sólo visitarlo. Durante la visita hay que pensar con temor dónde 
están las fronteras del odio. (Wojtyla, 1979, p. 1). 

Años después, un nuevo evento marcaría la historia de los Pontificados; se hace referen-
cia a la visita desarrollada por el Papa a la Sinagoga de Roma, el día13 de abril de 1986, visita 
en la que el Papa se encargó de recalcar la importancia de hallar ese “común patrimonio es-
piritual” (Enciclopedia Católica Online Ecwiky, 2020, p. 1) que existe entre judíos y cristianos. 
En esta visita ocurrió un histórico abrazo entre el Papa Juan Pablo II y el Rabino Elio Toaff.



 |  809  | 

|La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en el siglo XX

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354

Un gesto que, al tratarse de dos importantes líderes religiosos, invitaría a los seguidores 
de ambas partes a comprenderse, respetarse y ser amigos, en su diferencia de credo. En su 
visita a la Sinagoga, el Sumo Pontífice hizo un conjunto de declaraciones que hoy en día son 
de gran importancia para la paz interreligiosa entre judíos y católicos; se hace referencia a la 
declaración de hermandad: “Con el judaísmo, por lo tanto, tenemos una relación que no te-
nemos con ninguna otra religión. Ustedes son nuestros muy queridos hermanos, y en cierto 
modo se puede decir que ustedes son nuestros hermanos mayores” (Ministerio de Asuntos 
Exteriores de Israel, 2000, p. 1). 

Vale resaltar que, Elio Toaff (30 de abril de 1915 - 19 de abril de 2015) era un rabino ita-
liano. Fue el Gran Rabino de Roma de 1951 a 2002. A partir de 1947, se desempeñó como 
Rabino en Venecia. Tenía una amistad con el Papa Juan Pablo II, y asistió a su funeral en abril 
de 2005

Un asunto para tener en cuenta es la relación de: “tan cerca y tan lejos” que mantuvieron 
judíos y cristianos. La Sinagoga de Roma y el Vaticano son dos lugares que geográficamente 
están muy cerca; no obstante, resulta curioso que, en tantos años de cercanía, no hubiese 
existido antes un gesto quizás tan elemental como es el de generar una visita entre el man-
datario de tal templo hacia tal otro. Por lo anterior, el gesto de Wojtyla fue y sigue siendo de-
terminante en la necesidad de los diálogos religiosos. Finalmente, uno de los últimos gestos 
de amistad hacia el pueblo de Israel fue su memorable visita al Muro de las Lamentaciones 
en la Jerusalén. Ello ocurrió en las fechas del 20 al 26 de marzo del año 2000. El Pontífice, 
al encontrarse en el lugar, realizó uno de los gestos más comunes dentro del mundo judío, 
como es el hecho de depositar un deseo escrito en papel en el Muro de las Lamentaciones, ello 
como un claro gesto de respeto a las creencias populares del mundo judío. Dicho giro en el 
pensamiento católico ha marcado el pensamiento católico hacia el Pueblo Judío, en frases 
claras y precisas como son:  

Con motivo del 40 aniversario del documento Nostra Aetate, dirige una alocución a 
miembros del Comité Judío americano en el Vaticano, volviendo a condenar el anti-
semitismo y el racismo… En el mensaje a los rabinos jefes de Israel incide en la nece-
sidad de reconciliación desde un punto de vista religioso entre los líderes cristianos y 
hebreos, sin que haya antijudaísmo entre los cristianos, ni sentimientos anticristianos 
entre los judíos. (Pacheco, 2007, p. 259-261). 

Con los tres gestos realizados por el Papa se evidenció la existencia de un nuevo modelo 
de relaciones entre las partes; los gestos indicaban hermandad, hospitalidad, cooperación, 
comprensión, entre otras cualidades, todas relacionadas con el modelo de ciudadanía laica 
del siglo xx. No obstante, el gesto de Wojtyla no murió ahí, por cuanto es necesario observar 
si ello tuvo repercusión en sus sucesores al Pontificado. 

El impacto de Wojtyla sobre sus sucesores	
Las acciones desarrolladas por el Papa Juan Pablo II dejaron huella en los Papas que 
continuaron con el cargo, en los años siguientes. Quizás los primeros pasos de amistad 



 |  810  | 

|La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en el siglo XX

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354

sincera entre Juan Pablo II y el Pueblo Judío marcaron en buena medida el devenir de 
sus homólogos en el Papado. Tras la muerte de Wojtyla en el 2005, Benedicto XVI su 
sucesor al Pontificado del cristianismo católico se encargó de visitar el mismo Campo de 
Concentración donde su antecesor realizase un acto eucarístico. Para este momento las 
reflexiones realizadas por Benedicto XVI, serían entre otras: En la parte Birkenau del campo, 
en la zona en la que los judíos eran subidos en trenes para ser conducidos a la muerte segura 
con el gas, allí sólo se puede guardar silencio, un silencio que es un grito hacia Dios: “¿Por 
qué Señor, permaneciste callado? ¿Cómo pudiste tolerar todo esto?” (El Mundo, 2006, p. 1), 
“Sólo se puede guardar un silencio de estupor, un silencio que es un grito interior dirigido 
a Dios… este silencio se transforma en petición de perdón… que no vuelva a permitir jamás 
algo semejante” (Ratzinger, 2006, p. 1). Es de esta manera como Joseph Ratzinger, en su 
nombre de Benedicto XVI, citaría al Papa Juan Pablo II, repudiando de manera tajante la 
persecución desarrollada por Europa —y en ella por los católicos que la habitaban—, hacia 
el Pueblo Judío. Para el Papa Benedicto XVI realizar este acto implicaba además un gesto 
para acallar a quienes condenaban su supuesta vinculación a las juventudes hitlerianas. En 
su solemne discurso se presentaría ante la comunidad presente como un alemán, en un claro 
gesto de reconocimiento del error cometido por los políticos de mitad de siglo en su nación 
de origen:

El Papa Juan Pablo II estaba aquí como hijo del pueblo polaco. Yo estoy hoy aquí como 
hijo del pueblo alemán, y precisamente por esto debo y puedo decir como él: No po-
día por menos de venir aquí… estar aquí como sucesor de Juan Pablo II y como hijo del 
pueblo alemán, como hijo del pueblo sobre el cual un grupo de criminales alcanzó 
el poder mediante promesas mentirosas, en nombre de perspectivas de grandeza”. 
(Ratzinger, 2006, p. 2).  

No obstante Benedicto XVI enfatiza nuevamente, y como un acto histórico, la exoner-
ación del Pueblo Judío como culpable de la muerte de Jesús de Nazaret. En su libro Jesús de 
Nazaret (Ratzinger, 2007), indica la no existencia de fundamentos para responsabilizar a los 
judíos por la muerte de Jesús, argumento que expone como un gran argumentador e instru-
ido hijo de su institución eclesiástica:

Cuando en el Evangelio de Mateo se habla de que ‘todo el pueblo’ pidió la crucifixión 
de Cristo, ‘no se expresa un hecho histórico’. ‘¿Cómo habría podido todo el pueblo (ju-
dío) estar presente en ese momento para pedir la muerte de Jesús?’, pregunta el Papa, 
quien reconoce que esa errónea interpretación ha tenido ‘fatales’ consecuencias, en 
referencia a las continuas acusaciones de deicidio a los judíos durante siglos, que pro-
pició su persecución. (El Mundo, 2011, p. 1). 

Con ello dio fin a las interpretaciones literales sobre la Biblia, en donde se acusaba al 
Pueblo Judío por la muerte de Jesús, fenómeno que en otro momento de la historia fue-
se denominado por San Justino como “deicidio” (Saban, 2016, p. 86). Años después, el Papa 
Francisco visitó también este mismo Campo de Concentración (El Comercio, 2016); para esta 
visita el Papa Francisco invitó a la oración, al silencio y la reflexión, sobre esta clase de actos 
crueles para con la humanidad. En palabras del Pontífice: 



 |  811  | 

|La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en el siglo XX

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354

implorar la gracia de la reconciliación, ante todo, a Dios, el único que puede abrir y 
purificar nuestro corazón; luego, a los hombres que aquí sufrieron; y, por último, la 
gracia de la reconciliación para todos los que, en este momento de nuestra historia, 
sufren de modo nuevo bajo el poder del odio y bajo la violencia fomentada por el 
odio. (Badilla & Gagliano, 2016, p. 6).

Con la experiencia expuesta en torno a los sucesores, los Papas Benedicto XVI (Joseph 
Ratzinger) y el Papa Francisco (Jorge Mario Bergoglio), en la visita al Campo de Concentración 
de Auschwitz, se generan nuevas ejemplificaciones ante las nuevas generaciones de segui-
dores de ambas adscripciones religiosa, lo cual indica un ambiente de calma entre las di-
recciones de ambas religiones y por ende también entre las personas que forman dichas 
comunidades. 

La Santa Sede, el Pueblo Judío y el pensamiento de Karol Wojtyla 
Sin detenerse en exponer las lecciones que dejó la Segunda Guerra Mundial vale decir que, 
como fruto de esta nefasta experiencia, Europa se vio ante la fortuita necesidad de unificarse 
para así evitar nuevas guerras y, valga decir, guerras dentro de sus propios territorios. Fruto 
de esta experiencia es el nacimiento de organismos como la Organización de Naciones 
Unidas (ONU) y la Unión Europea (UE), organismos que de una u otra forma le darían a 
Europa un ambiente de paz. En este mismo orden de ideas, hacia el año 1929 el Vaticano se 
fundó como un microestado europeo y en el año 1948 Israel se fundó como República.  Ante 
esta realidad, Juan Pablo II buscaría establecer buenas relaciones políticas entre el Vaticano 
y los demás Estados del mundo, uno de ellos Israel. Y es de esta manera cómo, en un plano 
más diplomático, se logra firmar el acuerdo fundamental entre la Santa Sede e Israel, de 
lo cual según Suárez (2006): “no hay duda de que tuvo también una decisiva relevancia en 
asuntos de índole política” (p. 100) el acuerdo entre ambas naciones. Incluso, Juan Pablo II 
llegó a declarar que: 

Debemos trabajar para una nueva era de reconciliación y paz entre judíos y cristianos. 
Espero fervientemente que la paz inspire cada una de sus decisiones… La religión es 
enemiga de la exclusión y la discriminación, de odios y rivalidades, de violencia y con-
flictos. La religión no es, ni debe ser excusa para la violencia, particularmente cuando 
la identidad religiosa coincide con la identidad cultural y étnica. (Juan Pablo II citado 
por Pacheco, 2007 pp. 258-260). 

No obstante, el legado de Wojtyla no indica aspectos meramente personales, homiléti-
cos, o diplomáticos; su búsqueda también habitaba en el orden del pensamiento. A lo largo 
de su producción académica, Wojtyla —ya como Papa— emitió varios textos donde desta-
ca su interés por temas como: los males que entristecen a la humanidad “el homicidio, el 
suicidio, las violaciones en sus modalidades diversas, el aborto, las guerras y todo tipo de 
violencia” (Higuita, 2017, p. 9) entre otras. Por ello el Papa plantea la necesidad de dar una 
mirada a algunos aspectos que resultan determinantes para el siglo xx, como el humanis-
mo, el respeto por los pueblos indígenas (Novoa, 2003), la importancia de la ética sexual en 
la vida católica, y también sobre el sentimiento de responsabilidad.  Sobre esta última se 



 |  812  | 

|La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en el siglo XX

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354

llama la atención dado que según Wojtyla la responsabilidad está ligada al amor, de una u 
otra forma es como si se dijera que el amor —como un bien propio de la persona—, es re-
sponsable. Así las cosas, la experiencia del amor esclarece el sentido de la experiencia moral 
de la responsabilidad, haciéndonos responsables de nuestros actos. Así pues, en un plano 
ideal se pretende exponer que: 

Hay en el amor una responsabilidad, la que toma la persona a la que se la atrae hacia 
la más estrecha comunión de existencia y de acción, y que, gracias al don de sí, viene a 
ser, en una cierta medida, propiedad nuestra. (Wojtyla, 1974, p. 64). 

Lo anterior conduce a otro punto importante dentro de lo planteado hasta acá: se hace 
referencia a la visión personalista del hombre, categoría de humanidad que, en cuanto a 
buenas obras, no discrimina que una persona pertenezca a determinada etnia o religión, dí-
gase judío, islámico o hinduista. Al respecto, y en lo que a futuro se denominaría pensamiento 
Wojtyliano, se puede decir que: 

El personalismo wojtyliano es la expresión directa de un hombre sobre el hombre, 
sobre el ser humano en cuanto persona en acto (en acción), que intenta desentrañar 
todos los compuestos de la experiencia y la existencia humana, y arribar a la inteli-
gencia y el discernimiento de lo que es específicamente humano, como defensa de la 
dignidad de la persona. (López, 2012, p. 124). 

A lo cual se agrega:

La doctrina social, especialmente hoy día, mira al hombre, inserto en la compleja tra-
ma de relaciones de la sociedad moderna. Las ciencias modernas y la Filosofía ayudan 
a interpretar la centralidad del hombre en la sociedad y a hacerlo capaz de compren-
derse mejor a sí mismo, como ‘ser social’. (Martínez, 2003, p. 50).

Muchas acciones que el ser humano realiza son ejecutadas bajo distintas circunstancias 
que nublan las posibilidades de una acción sensata de su parte. Es quizás por esta razón 
que en muchas ocasiones “la cultura de la muerte supera la vida” (Higuita, 2017 p. 9). No 
obstante, la esperanza de Wojtyla sigue anclada al ser humano pues según él: “son los seres 
humanos quienes como principales protagonistas de sus vidas e historias son llamados a 
cambiar y transformar positivamente el mundo y la realidad” (Higuita, 2017, p. 14). En igual 
insistencia, Wojtyla presta gran importancia a la racionalidad, asumiendo que la racionali-
dad ayuda al ser humano —en su libre arbitrio—, a discernir sobre aquello que se entiende 
como bueno o malo; es de esta manera como se indican en similar importancia, la libertad 
y la responsabilidad, en defensa de la dignidad humana, hacia la construcción del entorno 
donde no participe la violencia, o las causas que puedan generarla:  

Sin duda el pensador polaco declara que el hombre como ser racional tiene la ten-
dencia de dirigirse hacia unos fines que son evidentemente buenos… El ser huma-
no debe utilizar su obrar desde una perspectiva moralmente buena, evitando las 
guerras y formas diversas de violencia, que nublan su visión del otro, aniquilan la 



 |  813  | 

|La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en el siglo XX

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354

dignidad humana y lo colocan en un plano falso de señor y amo del universo; por 
ello nunca debe olvidar, que cada vez que destruye al otro y su entorno, muere una 
parte de él en su acción destructora… La violencia o la guerra son la mayor evidencia 
del proceso de deshumanización que experimentan los hombres en la actualidad. 
(Higuita, 2017 p. 27).

Es de esta manera como Wojtyla —como es propio de los humanistas—, cree en el ser 
humano, y cree que aquellas cosas que han ensombrecido a la humanidad son evitables. 
En atención a ello, los liderazgos de los diversos movimientos religiosos deben llamar cons-
tantemente a la paz, pues no existe acto más deshumanizante que el odio y la guerra entre 
otredades. 

Conclusiones
En el mundo religioso existen discusiones que adquieren desgaste histórico y, 
desafortunadamente, la humanidad tarda mucho en comprender que dichas discusiones 
no tienen salida. Las discusiones teológicas jamás resueltas entre judíos y cristianos, el 
nacimiento de las naciones Estado de la Ciudad del Vaticano e Israel, la sangre derramada 
en las dos guerras mundiales, y el ahondamiento sobre la tradición por parte de las diversas 
religiones, indicó la necesidad de que se llegase a un consenso entre las partes. 

Dicho consenso se vio históricamente determinado por dos elementos: 1ro. -La búsque-
da de una solución a nivel teológico que retirara la culpa de la muerte de Jesús sobre el mun-
do judío, generando por consiguiente un llamamiento a la hermandad y no al odio entre las 
diferencias. 2do. -El desarrollo de acciones que, de manera puntual, ayudaran a sustentar el 
discurso interreligioso. 

En otras palabras: “Juan Pablo II no sólo expresó sus ideas políticas y sociales a través de 
Encíclicas y discursos, sino también a través de la diplomacia y las acciones” (Suárez, 2006, p. 
106). Acciones que tuvieron por objetivo mostrar como ejemplo a los pertenecientes de am-
bas religiones, la paz subyacente entre sus líderes religiosos. De lo anterior, aunque muchos 
datos biográficos y logros han sido tenidos en cuenta por los biógrafos de Wojtyla, el acerca-
miento generado entre cristianos y judíos es quizás uno de los puntos menos profundizados 
en las reflexiones históricas sobre la labor de Wojtyla. 

Con el presente escrito se espera haber expuesto la importancia del protagonista del 
presente estudio, en lo referente a la reconciliación y la tolerancia interreligiosa, hecho que 
se cree debería estar mucho más presente en la memoria histórica tanto de judíos como 
de cristianos. Años antes del pontificado de Wojtyla, dicha reconciliación era impensable; 
no obstante, y en su momento, tanto el Pontífice como los líderes de la comunidad judía 
internacional creyeron en esta utopía, y afortunadamente funcionó. Hoy en día es posible 
encontrar católicos que, en el conocimiento de su religión y la de los demás (Kung, 2002), se 
expresan hacia un judío con frases como las siguientes: “ustedes son nuestros hermanos en 
la fe” “¿es verdad que ustedes asisten muy elegantes a su templo?” “Jesús era judío” “en equi-
valencia, la pascua de ustedes es para nosotros la Semana Santa”. 



 |  814  | 

|La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en el siglo XX

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354

Todas las anteriores expresiones dejan ver la existencia de una comprensión sobre algo 
que conecta en igualdad, pero que posee diferencias claras que no hacen enemigo a nadie de 
nadie, y en donde no existe una búsqueda sobre la “tenencia” de la razón. Dicha comprensión 
se debe en buena medida a los esfuerzos desarrollados durante el Pontificado de Wojtyla; 
comprensiones sobre la diferencia que difícilmente se creían posibles, pero no obstante se 
creyó en la utopía y ello resultó para bien. Los líderes religiosos y sus seguidores son la reli-
gión misma; las religiones no son libros, piedras o edificios; las religiones son grupos huma-
nos, y sus líderes religiosos resultan determinantes para el fortalecimiento de la compren-
sión y el diálogo interreligioso. 

El Papa Juan Pablo II —quien fuera beatificado algunos años después de su muerte—, abrió 
puentes y generó amistades, en donde todo parecía irreconciliable.

Retomando el asunto de las acciones específicas desarrolladas por el Pontífice, vale la pena 
detenerse y generar algunas suposiciones en torno a la magnitud de los mensajes del Papa 
hacia el mundo cristiano: “Si el Santo Padre abraza a un rabino y éste es a la vez su amigo: 
¿Por qué no puedo ser yo, amigo de tal o cual judío?”, “Si el Santo Padre rechaza el antisemi-
tismo en su homilía ¿Por qué no he de rechazarlo yo?”, “Si el Santo Padre dice que los judíos 
no son culpables de la muerte de Jesús ¿Quién soy yo para culparlos por ello?”…, y a partir 
de lo anterior, un largo etcétera. “Arrancar de fondo” sentimientos como el antisemitismo, 
la cristiano fobia o la judeofobia, y sembrar comprensión en los corazones es una tarea que 
requiere tiempo y esfuerzo. 

Se estima que este esfuerzo ha de estar concentrado en los líderes de las diversas re-
ligiones, pues se parte de ellos para que sus seguidores se encarguen de tomar ejemplo y 
avanzar en esta clase de caminos. 

Con lo anterior se deja claro que es necesario, en primera instancia, dar valor tanto a 
los esfuerzos individuales por la paz, como también a los esfuerzos colectivos humanos. 
Wojtyla logró ambas cosas, y éste es precisamente su aporte a la paz interreligiosa.



 |  815  | 

|La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en el siglo XX

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354

Referencias bibliográficas
Arboleda, C. (2013).  “Medio Siglo de Ecumenismo: Retos del futuro”. Medellín: Cuestiones Teo-

lógicas. 40(93), pp. 199-212.
Cerro, F. (2009). “El islam y el cristianismo. Notas para el diálogo”. Extremadura: Cauriensia. 

4 (1), pp. 287-290.
Céspedes, P. (2014). “Fenomenología de la fe y Antropología en Edith Stein”. En: Miras de una 

Pedagogía Empática. San José. Revista Humanidades. 4, pp. 1-16.
Claro, A. (2009). La Inquisición y la Cábala. Un capítulo de la diferencia entre ontología y exilio. San-

tiago: LOM Ediciones.
Cornwell, J. (2003). “El Papa de Hitler. La verdadera historia de Pío XII”. San José: Revista de 

Estudios. 1(17), pp. 349-352.
Gaspari, A. (1998). Los judíos, Pio XII y la leyenda negra. Barcelona: Planeta. ISBN 84-08-02792-1.
Guzmán, G. (2008). “Judeofobia en Chile durante la década del ochenta: la obra de Miguel 

Serrano”. Santiago: Cuadernos Judaicos, (25), pp. 203-222.
Higuita, R. (2017). El sentido de la vida humana en la obra persona y acción y en los ensayos de an-

tropología de Karol Wojtyla. Universidad Pontificia Bolivariana. Medellín, Antioquia. 
Jan, Z. (1993). El dolor tiene mil rostros. Juan Pablo II y los enfermos. Santiago: Editorial Universi-

taria.    
Johnson, P. (1987). La Historia de los Judíos. Londres: Epublibre. 
Kung, H. (2002). La iglesia católica. Barcelona: Ed. Mondadori.
Kung, H. (1996). Ser cristiano. Madrid: Editorial Trotta. ISBN: 978-84-8164-986-4. 
López, A. (2014). “Antropología y personalismo filosófico en Karol Wojtyla”. Medellín: Cues-

tiones Teológicas. 41(96), pp. 445-464.
López, A. (2012). “Karol Wojtyla, y su visión personalista del hombre”. Medellín: Cuestiones 

Teológicas. 39(91), pp. 119-137  
Luján, E. (2015). “Hinduismo: Tradición y Modernidad”. Madrid: La Albolafia: Revista De Hu-

manidades y Cultura. 1(4), pp. 29-42. 
Marín, J. (2013). La Raíz Fenomenológica de Karol Wojtyla: método, conciencia y subjetivi-

dad. Murcia: Universidad de Murcia. Tesis Doctoral. 
Martínez, V. (2003). “El aporte de Juan Pablo II a la doctrina social de la Iglesia”. Bogotá: Theo-

logica Xaveriana. 1(145), pp. 39-54.
Mayer, J. (2016). Iglesia romana y antisemitismo (1920-1940). México: Revista Mexicana de 

Ciencias Políticas y Sociales. 1 (226), pp. 9-48.
Montes, R. (2011). ¿Qué es la persona? El aporte filosófico de Karol Wojtyla. Medellín: Cuader-

nos de Teología. Doi: 10.22199/S07198175.2011.0002.00006.  
Novoa, C. (2003). ¡No le quiten la palabra al indígena! El empeño sociopolítico de Juan Pablo 

II. Bogotá: Theologica Xaveriana. 1 (146), pp. 191-214.
Pacheco, M. (2013). La influencia de la Segunda Guerra Mundial en la diplomacia vaticana del siglo 

XX. Universidad de Valladolid, España: Dialnet Métricas. ISBN 978-84-616-6538-9.
Pacheco, M. (2007). “El proceso de acercamiento entre la santa sede y el Pueblo Judío”. Uni-

versidad SEK. Segovia. I.S.S.N.: 1885-6292.
Peña, T & Pirela, J. (2007). “La Complejidad del Análisis Documental”. Buenos Aires: Informa-

ción, Cultura y Sociedad. 1 (16). pp. 55- 82

http://10.22199/S07198175.2011.0002.00006


 |  816  | 

|La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en el siglo XX

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354

Pinto, M. (2014). Introducción al análisis documental y sus niveles: el análisis de contenido. Granada: 
Anabad.  

Pontificia Universidad Católica de Chile. (2016). Declaración del Concilio del Vaticano II. Nostra 
Aetate. Sobre las relaciones de la Iglesia Católica con las religiones no cristianas. Santiago de 
Chile: Conferencia Episcopal de Chile. ISBN: 978-956-14-1737-3.

Ratzinger, J. (2007). Jesús de Nazaret. Desde la entrada en Jerusalén hasta su resurrección. Ciudad 
del Vaticano: Planeta.   

Saban, M. (2016). Causas y consecuencias de la ruptura entre el judaísmo y el cristianismo en el siglo 
II. Lleida: Universidad de Lleida.

Shakespeare, W. (2001). El Mercader de Venecia. Barcelona: S.L.U. Espasa Libros. 
Suárez, E. (2006). Las ideas políticas de Juan Pablo II. México: Estudios Políticos. doi.

org/10.22201/fcpys.24484903e.2006.7.37676
Vargas, P. (2015). Una educación desde la otredad. Bogotá: Revista Científica General José María 

Córdova. 14 (17), pp. 205-228 
Varguillas, C. (2006). El uso de Atlas.ti y la creatividad del investigador en el análisis cualitativo de 

contenido. Universidad Pedagógica Experimental Libertador-UPEL. Caracas: Laurus. 
Wojtyla, K. (2005). Memoria e identidad. Conversaciones al filo de dos milenios. Ciudad del Vatica-

no: Planeta. 
Wojtyla, K.  (1974). Amor y responsabilidad. Estudio de moral sexual. Madrid. Editorial Razón y Fe, 

S.A. ISBN: 9788498401882. 

Homilías 
Enciclopedia Católica Online ecwiky. (2020) Hebraísmo e Iglesia: Discurso de Juan Pab-

lo II en la Sinagoga de Roma. Recuperado de: https://ec.aciprensa.com/wiki/He-
bra%C3%ADsmo_e_Iglesia:_Discurso_de_Juan_Pablo_II_en_la_Sinagoga_de_
Roma 

Ratzinger,  J. (2006). Viaje apostólico de su santidad Benedicto XVI a Polonia. Discurso del san-
to padre. Visita al campo de concentración de Auschwitz. Ciudad del vaticano. Libre-
ría Editrice vaticana. Recuperado de: http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/
es/speeches/2006/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20060528_auschwitz-birken 
au.html 

Wojtyla, K. (1990). Viaje apostólico a México y Curaçao: liturgia de la palabra en la colonia 
«patria nueva». Tuxtla. Recuperado de: http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/
es/speeches/1990/may/documents/hf_jp-ii_spe_19900509_detenuti-durango.html

Wojtyla. (1979). Misa en el campo de concentración de Auschwitz-Birkenau homilía del San-
to Padre JUAN PABLO II. Recuperado de: http://www.vatican.va/content/john-paul-
ii/es/homilies/1979/documents/hf_jp-ii_hom_19790607_polonia-brzezinka.html 

Webgrafía
ACI Prensa, (1980). Karol Wojtyla me salvó la vida en 1945. Recuperado de: https://www.aci-

prensa.com/juanpabloii/salvovida.htm 
Badilla, L. & Gagliano, F. (2016). Vatican Insider. La Stampa. Ciudad del Vaticano. Recuperado 

de: https:// www.lastampa.it/vatican-insider/es/2016/07/21/news/tres-papas-en-
auschwitz-y-birkenau-br-1.34838201 

http://doi.org/10.22201/fcpys.24484903e.2006.7.37676
http://doi.org/10.22201/fcpys.24484903e.2006.7.37676
https://ec.aciprensa.com/wiki/Hebra%C3%ADsmo_e_Iglesia:_Discurso_de_Juan_Pablo_II_en_la_Sinagoga_de_
https://ec.aciprensa.com/wiki/Hebra%C3%ADsmo_e_Iglesia:_Discurso_de_Juan_Pablo_II_en_la_Sinagoga_de_
https://ec.aciprensa.com/wiki/Hebra%C3%ADsmo_e_Iglesia:_Discurso_de_Juan_Pablo_II_en_la_Sinagoga_de_
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20060528_au
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20060528_au
http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20060528_au
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1990/may/documents/hf_jp-ii_spe_19900509_dete
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1990/may/documents/hf_jp-ii_spe_19900509_dete
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/homilies/1979/documents/hf_jp-ii_hom_19790607_polonia-
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/homilies/1979/documents/hf_jp-ii_hom_19790607_polonia-
https://www.aciprensa.com/juanpabloii/salvovida.htm
https://www.aciprensa.com/juanpabloii/salvovida.htm
https:// www.lastampa.it/vatican-insider/es/2016/07/21/news/tres-papas-en-auschwitz-y-birkenau-br-1.
https:// www.lastampa.it/vatican-insider/es/2016/07/21/news/tres-papas-en-auschwitz-y-birkenau-br-1.


 |  817  | 

|La Paz entre judíos y cristianos. El aporte de Juan Pablo II, a la paz interreligiosa en el siglo XX

AGO.USB. |  Vol. 22 No. 2 |  PP 801 - 817 |  julio - diciembre - 2022 |  Medellín, Colombia |  ISSN: 1657 8031 E-ISSN: 2665-3354

El Comercio. (2016). Francisco visita Auschwitz: ¡Señor, perdón por tanta crueldad! Recupera-
do de: https://elcomercio.pe/mundo/europa/francisco-visita-auschwitz-senor-per-
don-crueldad-242010-noticia/

El Mundo. (2011). Benedicto XVI exonera a los judíos de ser los culpables de la muerte de 
Jesús. Efe, Ciudad del Vaticano. Recuperado de: https://www.elmundo.es/Elmun-
do/2011/03/02/internacional/1299087298.html 

El Mundo. (2006). Benedicto XVI en Auschwitz: ¿Por qué, señor, permaneciste callado? 
Recuperado de: https://www.elmundo.es/elmundo/2006/05/28/internacion-
al/1148834778.html 

El País. (1979). El Papa visitó el campo de concentración nazi de Auschwitz. Recuperado de: 
https://elpais. com/diario/1979/06/08/internacional/297640808_850215.html 

Ministerio de Asuntos Exteriores de Israel. (2000). El Papa Juan Pablo II en Israel-Suplemen-
to Especial. https://mfa.gov.il/MFA/MFAES/MFAArchive/Pages/El%20Papa%20
en%20Israel%20-%20Suplemento%20Especial.aspx  

Trazos. (2011). Beatificación de Juan Pablo II. Recuperado de: https://multimedia.opusdei.
org/pdf/es/trazos_29_opus_dei_colombia_lq.pdf  

https://elcomercio.pe/mundo/europa/francisco-visita-auschwitz-senor-perdon-crueldad-242010-noticia/
https://elcomercio.pe/mundo/europa/francisco-visita-auschwitz-senor-perdon-crueldad-242010-noticia/
https://www.elmundo.es/Elmundo/2011/03/02/internacional/1299087298.html
https://www.elmundo.es/Elmundo/2011/03/02/internacional/1299087298.html
https://www.elmundo.es/elmundo/2006/05/28/internacional/1148834778.html 
https://www.elmundo.es/elmundo/2006/05/28/internacional/1148834778.html 
https://elpais. com/diario/1979/06/08/internacional/297640808_850215.html
https://mfa.gov.il/MFA/MFAES/MFAArchive/Pages/El%20Papa%20en%20Israel%20-%20Suplemento%20Especial.as
https://mfa.gov.il/MFA/MFAES/MFAArchive/Pages/El%20Papa%20en%20Israel%20-%20Suplemento%20Especial.as
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/trazos_29_opus_dei_colombia_lq.pdf 
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/trazos_29_opus_dei_colombia_lq.pdf 

	_GoBack
	_Hlk30178650
	_Hlk58177331
	_Hlk30168615
	_Hlk57902566
	_Hlk57902642
	_Hlk30167811
	_Hlk57902846
	_Hlk57902927
	_Hlk57902982
	_Hlk57903039
	_Hlk57903067
	_Hlk57903112
	_Hlk30169371
	_Hlk30256895

