
TEMA LIBRE EN ANTROPOLOGÍA Y ARQUEOLOGÍA

ANTIPODA51

REVISTA DE ANTROPOLOGÍA Y ARQUEOLOGÍA  |  UNIVERSIDAD DE LOS ANDES |  BOGOTÁ , COLOMBIA
abril-junio 2023 | pp. I-272 | ISSN 1900-5407 | eISSN 2011-4273 | https://antipoda.uniandes.edu.co



ANTIPODA51

R E V I S T A  D E  A N T R O P O L O G Í A  Y  A R Q U E O L O G Í A

Publicaciones · Facultad de Ciencias Sociales
Carrera 1 No. 18A-12 Bogotá, D.C., Colombia 
Tels: +571 339 4999 Ext 5567 Fax: +57(1) 332 4539
https://publicacionesfaciso.uniandes.edu.co 
publicacionesfaciso@uniandes.edu.co

E D I T O R I A L
Carta a las/os lectoras/es | x-xv

Luis Carlos Castro Ramírez – Universidad de los Andes, Colombia

P A N O R Á M I C A S

¿Qué hacer con el tiempo de los niños? Perspectivas de padres e hijos colombianos sobre el uso 
del tiempo y las actividades extracurriculares | 3-24
Diana Marcela Aristizábal García – Universidad de San Buenaventura, Cali, Colombia
Zandra Pedraza Gómez – Universidad de los Andes, Colombia

Entre el humanitarismo y la justicia social: las disputas por la salud y la postura política de la 
Brigada Cruz Negra de Temuco en contextos de estallido social en Chile | 25-49
Pablo Betancur Alvarado – Universidad de Chile

Descolonizar el pasado. Perspectivas críticas con los legados coloniales en la historia y la 
historiografía | 51-75
Javier García Fernández – Universitat Pompeu Fabra – Grup de Recerca en Imperis, Metròpolis i Societats 
Extraeuropees (Grimse), Barcelona, España

“Este tiempo me cambió la vida”: discursos y vivencias del tiempo de las empleadas de hogar 
durante la pandemia en Granada y Zaragoza, España | 77-101
Jesús Martínez Sevilla – Universidad de Granada, España
Ana Lucía Hernández Cordero – Universidad de Zaragoza, España
María del Pilar Tudela-Vázquez – Universidad de Granada, España

El santuario y las “bajadas” de la Virgen de los Remedios en la configuración de un territorio 
devocional, en Cholula, Puebla, México | 103-129
Alejandra Gámez Espinosa – Colegio de Antropología Social – Benemérita Universidad Autónoma de 
Puebla (BUAP), México

Silencios y verdad oficial. Operaciones de silenciamiento en el caso de la Comisión Nacional 
sobre Prisión Política y Tortura de Chile | 131-157
Daniela Mansilla Santelices – Universidad Alberto Hurtado, Chile
Oriana Bernasconi Ramírez – Universidad Alberto Hurtado, Chile

Desencuentros de la escuela secundaria con las políticas de la interculturalidad en la ruralidad 
catamarqueña | 159-185
Cecilia Evangelina Melendez – Instituto Regional de Estudios Socio-culturales (IRES) – Consejo Nacional 
de Investigaciones Científicas y Técnicas (Conicet), Argentina
Marcela Emilia Díaz – Instituto Regional de Estudios Socio-culturales (IRES) – Consejo Nacional de 
Investigaciones Científicas y Técnicas (Conicet), Argentina
Leandro D’Amore – Instituto Regional de Estudios Socio-culturales (IRES) – Tramas, Laboratorio de 
Estudios Políticos y Debates Regionales, Argentina

Matriz de violencia interseccional: experiencias y trayectorias de mujeres latinoamericanas en 
Barcelona | 187-212
Paola Contreras-Hernández – Universidad de Tarapacá, Chile
Macarena Trujillo-Cristoffanini – Universidad de Playa Ancha, Chile

Los dos Posnanskys: liberalismo, indigenismo y nacionalismo en el pensamiento arqueológico 
boliviano (1904-1946) | 213-238
Juan Villanueva Criales – Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn, Alemania

9   7 7 1 9 0 0  5 4 0 0 0 2          51



51

P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

Descolonizar el pasado. Perspectivas críticas con los legados 
coloniales en la historia y la historiografía�*

Javier García Fernández
Universitat Pompeu Fabra – Grup de Recerca en Imperis,  
Metròpolis i Societats Extraeuropees (Grimse), Barcelona

https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

Cómo citar este artículo: García Fernández, Javier. 2023. “Descolonizar el pasado. Perspec-
tivas críticas con los legados coloniales en la historia y la historiografía”. Antípoda. Revista de 
Antropología y Arqueología 51: 51-75. https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

Recibido: 15 de junio de 2022; aceptado: 14 de diciembre de 2022; modificado: 15 de enero de 2023.

Resumen: tras más de tres décadas de teorías críticas con el colonialismo 
cultural, muchas son las voces que han reclamado otra forma de interpretar, 
pensar y expresar el mundo. Las ciencias sociales y las humanidades han 
estado, en las últimas décadas, en el centro de un debate sobre las implica-
ciones epistemológicas e intelectuales de la dominación colonial occidental 
sobre territorios de América Latina, África y Asia. En torno a la crítica 
del eurocentrismo en las ciencias sociales se puede encontrar corrientes 
como la crítica poscolonial, los estudios subalternos, la teoría decolonial, 
el marxismo afroamericano, el feminismo chicano y fronterizo, el pensa-
miento indígena o las epistemologías del sur. La emergencia de estas teorías 
críticas con el eurocentrismo ha llevado a un proceso de profunda renova-
ción teórica en el ámbito de las ciencias sociales que ha puesto en cuestión los 
legados eurocéntricos, los proyectos coloniales y la hegemonía de las univer-
sidades occidentalizadas. La producción historiográfica ha quedado, en cierta 
medida, al margen de esta renovación teórica que han vivido las humani-
dades y las ciencias sociales. El presente artículo recapitula las contribuciones 
fundamentales que aportan las teorías críticas con el eurocentrismo para 
la formación de una nueva historiografía que sea superadora de los legados 
del saber eurocéntrico y colonial. Se revisan las aportaciones fundamentales 

*	 El presente artículo constituye la publicación de una parte de la investigación desarrollada al calor del 
proyecto “Memoria y lugares de memoria de la esclavitud y el comercio de esclavos en la España contempo-
ránea” financiado por la Agencia Estatal de Investigación del Ministerio de Ciencia del Gobierno de España. 
La convocatoria concedida corresponde al año 2019, siendo el código del proyecto PID2019-105204GB-I00. 
El proyecto ha sido liderado y dirigido por Martín Rodrigo i Alharilla, Profesor Titular de Historia contem-
poránea del Departamento de Humanidades de la Universidad Pompeu Fabra de Barcelona.

https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03


52

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 · Bogotá, abril-junio 2023 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 51-75 
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

a la forma de interpretar el pasado de los estudios poscoloniales, la historia 
subalterna y la teoría decolonial para pensar en la formulación de una nueva 
teoría de la historia y una nueva historiografía no eurocéntrica. Se propone 
que esta busque examinar críticamente las implicaciones del legado colonial en  
la forma de concebir el pasado tanto de la propia historiografía como del resto 
de ciencias sociales y humanidades.

Palabras clave: antropología histórica, estudios subalternos, estudios posco-
loniales, historiografía, legados coloniales, teoría decolonial.

Decolonizing the Past. Critical Perspectives on Colonial Legacies in History 
and Historiography

Abstract: More than three decades of theories critical of cultural colonia-
lism have given rise to many voices calling for a different way of interpreting, 
thinking, and expressing the world. In recent decades, the social sciences and 
humanities have played a central role in the debate on the epistemological 
and intellectual implications of Western colonial domination over territo-
ries in Latin America, Africa, and Asia. The critique of Eurocentrism in the 
social sciences encompasses currents such as postcolonial critique, subaltern 
studies, decolonial theory, Afro-American Marxism, Chicano and border 
feminism, indigenous thought, and epistemologies of the South. The emer-
gence of these theories that are critical of Eurocentrism has brought about 
a process of profound theoretical renewal in the social sciences that has 
called into question Eurocentric legacies, colonial projects, and the hege-
mony of Westernized universities. Historiographic production has remained, 
to a certain extent, on the margins of this theoretical renewal undergone 
by the humanities and social sciences. This article recapitulates the funda-
mental contributions of theories critical of Eurocentrism to the formation of 
a new historiography that overcomes the legacies of Eurocentric and colo-
nial knowledge. We review the fundamental contributions of postcolonial 
studies, subaltern history, and decolonial theory to the interpretation of the 
past in order to think about the formulation of a new theory of history and 
a new non-Eurocentric historiography. We propose that this should critically 
examine the implications of the colonial legacy in how historiography itself 
and the rest of the social sciences and humanities conceive the past.

Keywords: Colonial legacies, decolonial theory, historical anthropology, 
historiography, postcolonial studies, subaltern studies.

Descolonizar o passado. Perspectivas críticas com os legados coloniais na 
história e na historiografia



P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

53

Descolonizar el pasado. Perspectivas críticas con los legados coloniales en la historia y la historiografía
Javier García Fernández

Resumo: após mais de três décadas de teorias críticas com o colonialismo 
cultural, muitas são as vozes que reivindicam outra forma de interpretar, 
pensar e expressar o mundo. As ciências sociais e as humanas vêm estado, 
nas últimas décadas, no centro de um debate sobre as repercussões episte-
mológicas e intelectuais da dominação colonial ocidental sobre territórios da 
América Latina, da África e da Ásia. Em torno da crítica do eurocentrismo 
nas ciências sociais, pode-se encontrar correntes como a crítica do pós-colo-
nial, os estudos subalternos, a teoria decolonial, o marxismo afro-americano, 
o feminismo chicano e fronteiriço, o pensamento indígena ou as epistemolo-
gias do Sul. A emergência dessas teorias críticas com o eurocentrismo vem 
levado a um processo de profunda renovação teórica no âmbito das ciências 
sociais que tem colocado em questão os legados eurocêntricos, os projetos 
coloniais e a hegemonia das universidades ocidentalizadas. A produção 
historiográfica fica, em certa medida, à margem dessa renovação teórica 
que as humanas e as ciências sociais vivem. Este artigo recapitula as contri-
buições fundamentais das teorias críticas do eurocentrismo para formar uma 
nova historiografia que supere os legados do saber eurocêntrico e colonial. 
São revisadas as contribuições fundamentais para a forma de interpretar o 
passado dos estudos pós-coloniais, a história subalterna e a teoria decolonial 
para pensar na formulação da nova teoria da história e da nova historio-
grafia não eurocêntrica. É proposto que esta busque examinar criticamente 
as repercussões do legado colonial na forma de conceber o passado tanto da 
própria historiografia quanto das ciências sociais e humanas.

Palavras-chave: antropologia histórica, estudos subalternos, estudos pós-co-
loniais, historiografia, legados coloniais, teoria decolonial.

El año 2021 será recordado por los historiadores como el año de las rebe-
liones contra las estatuas (Rincón 2020). En Bristol, Bogotá, Santiago  
de Chile, Edimburgo, Johannesburgo, Barcelona, Boston y otras 
ciudades hemos visto cómo activistas jóvenes han confrontado toda 
una serie de patrimonios históricos que homenajeaban el pasado 

colonial. Lo han hecho en medio de movilizaciones sociales contra la violencia 
racial, protestas contra los gobiernos o acciones simbólicas contra el colonia-
lismo. Las acciones que han emprendido incluyen: estatuas derribadas, cambios 
de nombres en plazas, calles y avenidas o episodios de violencia contra espacios 
públicos (Strausfeld 2021). En este contexto, se debe considerar que el año 2018 
fue el año en que Francia admitió su responsabilidad en las torturas y desapa-
riciones durante la guerra colonial en Argelia (Bassets 2018). En el año 2021 
el rey Felipe de Bélgica pidió oficialmente perdón por los crímenes y abusos 



54

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 · Bogotá, abril-junio 2023 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 51-75 
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

coloniales a sesenta años de la independencia del Congo. En 2021, Alemania ha 
accedido a devolver a Nigeria los bronces de Benín (Müller 2021), saqueados 
durante el siglo XIX por los soldados británicos. Además de estas reparaciones 
hay cuestiones que siguen abiertas en relación al pasado colonial. La carta del 
presidente de México Andrés Manuel López Obrador reclamando palabras de 
perdón a la Monarquía española o las palabras del expresidente de Perú Pedro 
Castillo en su toma de posesión frente al rey de España Felipe VI son algunas 
de las confrontaciones institucionales a la que hemos asistido en estos últimos años 
(Lafuente 2019). El quinto centenario de la conquista castellana de Tenochtitlan,  
las transformaciones de un mundo multipolar, el auge de potencias como China, 
Irán, Brasil, Rusia, Japón y el repliegue de los Estados Unidos y Europa en el contexto 
geopolítico generado por la pandemia han provocado que afloren toda una nueva 
serie de movilizaciones sociales, debates mediáticos y reinterpretaciones sobre el 
pasado, especialmente sobre el pasado colonial, los proyectos imperiales y las violen-
cias producidas en el seno de las conquistas militares y las anexiones.

Todo esto debe analizarse en el contexto de lo que denomino la tercera era de 
la descolonización. La primera era de la descolonización, producida entre finales del  
siglo XVIII y principios del XIX, fragmentó los antiguos Imperios en unidades 
menores que heredaron el proyecto de imperios universales. Esto sucedió tras la 
independencia de los Estados Unidos de América (1781), el Primer Imperio Mexi-
cano (1821-1823) o el proyecto de la Gran Colombia (1819-1831). La segunda era de 
descolonización se produjo entre el final de la Primera Guerra Mundial y el final de la 
Guerra Fría (1917-1989). Esos procesos de descolonización crearon nuevos países y 
sociedades que ya tenían una crítica a la idea de Imperio y un compromiso político 
con el derecho a la descolonización y a la autodeterminación. Pero aún no se cues-
tionaban las formas de conocer, interpretar la realidad y pensar el mundo. La tercera 
era de la descolonización, como propongo llamarla, surge desde finales de los años 
ochenta hasta nuestros días e implica no solo una crítica del colonialismo administra-
tivo o del neocolonialismo económico, sino también de las formas de conocimiento 
y pensamiento desarrolladas e impuestas por el colonialismo y el imperialismo en 
todo el mundo. Las resistencias de esta tercera era muestran el rechazo y la impugna-
ción del legado cultural, epistemológico y ontológico del colonialismo. Por lo tanto, 
impugnan sus representaciones, monumentos, universidades y museos.

Además de todo esto, tenemos que considerar el auge de los estudios poscolo-
niales, decoloniales, las corrientes de epistemologías del sur que viene anticipando este 
malestar producido en todo el sur global. Pero, así como en la antropología, la crítica 
literaria, la filosofía, los estudios de género o la filosofía ha habido un importante 
desarrollo teórico de producciones poscoloniales, no podemos decir lo mismo de  
la historiografía, que continúa siendo la asignatura pendiente. El presente artículo 
condensa algunas de las contribuciones más relevantes de los estudios poscoloniales 
al campo de la historiografía con el interés de que renueve la disciplina e incorpore 
voces y enunciaciones teóricas propias de las corrientes poscoloniales. Se analizará, 



P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

55

Descolonizar el pasado. Perspectivas críticas con los legados coloniales en la historia y la historiografía
Javier García Fernández

en primer lugar, la emergencia de los llamados estudios poscoloniales desde finales 
de los años ochenta, sus causas, las líneas centrales de su propuesta teórica y  
las primeras discusiones con la historiografía. En segundo lugar, se desarrollará las 
aportaciones en el terreno de la crítica historiográfica de los autores de la llamada 
escuela de los subaltern studies. En tercer lugar, se destacarán contribuciones al 
estudio del pasado realizadas por los teóricos del grupo de modernidad colonia-
lidad, específicamente por Walter Mignolo y Aníbal Quijano.

Producción historiográfica y razón poscolonial: articular un  
(des)encuentro epistémico sobre las formas  
de pensar el pasado
¿Por qué no se ha producido aún una discusión poscolonial al interior del campo 
historiográfico? ¿Es posible una producción historiográfica superadora de la filo-
sofía de la historia occidental, evolucionista y teleológica? ¿Cómo construir prácticas 
historiográficas más allá de los legados coloniales y los proyectos imperiales? ¿Qué 
tienen que enseñar las corrientes poscoloniales y decoloniales al campo de la histo-
riografía a la hora de generar conocimiento histórico no eurocéntrico? Al calor de la 
investigación, la revisión bibliográfica, la puesta en discusión y el análisis específico 
de las diferentes corrientes teóricas poscoloniales, subalternas y decoloniales, se va 
a exponer una serie de contribuciones a las corrientes historiográficas actuales. El 
objetivo, es construir un nuevo campo de estudios históricos que pueda dialogar 
con los estudios poscoloniales, los estudios subalternos, la crítica literaria, el orien-
talismo, los feminismos decoloniales, la teoría decolonial y las epistemologías del 
sur. Como ya se ha señalado en otros lugares, el poscolonialismo nace también de la 
coyuntura de crisis del occidentalismo y de las nuevas emergencias teóricas e intelec-
tuales nacidas en el sur global (Bhabha 2007; Mignolo 2015; Sousa Santos 2006). En 
un primer momento, el concepto poscolonialismo refería a un contexto temporal, 
cronológico, que se inaugura tras las independencias de los territorios coloniales de  
Gran Bretaña y Francia en África y en Asia en la segunda mitad del siglo XX. El 
desorden mundial nacido del final de la guerra fría y la emergencia de nuevos espa-
cios geopolíticos y culturales llaman la atención sobre este repliegue de Occidente.

Lo cierto es que ha habido importantes trabajos para decolonizar los pasados 
producidos desde otras disciplinas como la filosofía (Sánchez-Antonio 2021) o 
la antropología (Goiklea-Amiano 2020). Los trabajos fundamentales para pensar 
históricamente mundos más allá de la imaginación occidental han sido producidos 
siempre desde el campo de la antropología histórica. Toda la serie de imaginarios por 
los cuales las sociedades occidentales han interpretado y teorizado el pasado de las 
sociedades colonizadas, por lo tanto el pasado del mundo, han sido siempre narra-
tivas producidas por la antropología.

Podemos decir que la publicación en 1922 de la obra clásica Argonauts of the 
Western Pacific de Bronisław Malinowski inaugura una nueva forma de teorizar el 



56

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 · Bogotá, abril-junio 2023 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 51-75 
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

pasado de las sociedades no occidentales mediante la etnografía. Así, el acercamiento 
a las sociedades no occidentales representaba, en términos lineales para la antro-
pología europea y occidental un viaje al pasado. La obra también clásica de Claude 
Lévi-Strauss Tristes Tropiques del año 1955 trata de relativizar el supremacismo occi-
dental, optando por considerar los procesos de cambios de forma compleja y diversa. 
Sin embargo, su propia mirada no escapa al carácter universalista y eurocéntrico 
propio de la antropología estructuralista francesa. Sería décadas más tarde cuando 
la obra del antropólogo norteamericano Eric Wolf Europe and the People without 
History (1982) pondría sobre la mesa la ruptura de las temporalidades entre las 
sociedades europeas y el resto del mundo a través de una cierta antropología del 
tiempo. Según sus planteamientos las sociedades y pueblos que no hubieran sido 
parte de las transformaciones que vivieron las sociedades europeas estarían fuera 
de la historia. También iba a ser central la publicación en el año 1983 de The Innocent 
Anthropologist. Notes from a Mud Hut de Nigel Barley en la que el autor reacciona 
a muchas de las cuestiones que la etnografía produce en términos de relaciones de 
poder, colonialismo cultural o jerarquías de dominación epistemológicas.

Durante de la década de los ochenta se vería un conjunto de obras impactar 
el mundo de las ciencias sociales. Estas justamente llamaban la atención sobre la 
colonialidad cultural y las formas de dominación intelectual en las ciencias sociales y 
las humanidades —específicamente la antropología y la historia— de la universidad 
occidentalizada (Grosfoguel 2013). En el año 1979 se publica Orientalism del pales-
tino Edward Said y en 1981 Women, Race and Class de la pensadora afroamericana 
Angela Davis. En 1983 aparecen de The Prose of Counter Insurgecy del pensador indio 
Ranajit Guha y México profundo: una civilización negada del antropólogo mexicano 
Guillermo Bonfil Batalla. Y 1987 es el año de publicación de Borderlands / La fron-
tera: The New Mestiza de la pensadora chicana Gloria Andalzua y de Decolonising The 
Mind: The Politics of Language in African Literature del keniata Ngugi Wa Thiong’o.

En palabras de Walter Mignolo, “el surgimiento de un orden mundial multi-
polar desentraña las múltiples historias, desde el período de occidentalización, 
imperialismo, colonización y hegemonía de Occidente hasta la era de desoccidenta-
lización y la decolonialidad” (Mignolo 2015, 138). Pero no debemos en ningún caso 
confundir el momento histórico poscolonial, como período que se inaugura tras el 
final del colonialismo, con el ejercicio de producir un saber poscolonial. El poscolo-
nialismo no sería solamente un momento a partir del cual se acaba el colonialismo, 
sino que constituye una posición crítica frente a sus legados. El pos de poscolonial, 
(al igual que el pos de posmoderno) no implica separación, sino un deseo de supe-
ración, de transcender e ir más allá en una situación, aún colonial.

Como ha señalado el autor indio Saurabh Dube, las primeras grandes tareas a la 
se enfrentó la literatura anticolonial y la nueva historiografía que nacieron del periodo 
poscolonial fueron, primero, la de reflexionar sobre la elaboraciones de teorías que 
analizaran los discursos coloniales y, segundo, la de examinar las proyectos impe-
riales que han tenido un papel clave en la elaboración de disciplinas y corrientes 



P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

57

Descolonizar el pasado. Perspectivas críticas con los legados coloniales en la historia y la historiografía
Javier García Fernández

teóricas como las antropologías históricas o las historias etnográficas (Dube 1999). 
En este sentido, según María Paula Meneses, la decolonización de la antropología en 
las universidades de países recién independizados iba a ser una cuestión crucial y de 
primer orden. En primer lugar para devolver las sociedades africanas a la contempo-
raneidad (García-Fernández 2019a). Las antropologías occidentalizadas del período 
colonial habían construido una diferenciación temporal entre el mundo occidental 
contemporáneo y las sociedades así llamadas atrasadas a las cuales se les negaba la contem-
poraneidad y se las nombraba como reductos del pasado (García-Fernández 2019a)1.  
Luego, otra tarea fundamental a la que se vieron convocados los autores de las diferentes 
producciones poscoloniales fue la de revisar críticamente las categorías con las que la 
tradición colonial y eurocéntrica había producido los grandes discursos históricos y  
las representaciones culturales que determinaban la historia de los territorios coloniales 
en relación con la historia de la metrópoli (Bhabha 2007).

Boaventura de Sousa Santos (2006), en una línea similar, define el poscolonia-
lismo como un conjunto de corrientes teóricas y analíticas cuyo origen compartido 
son los estudios culturales, pero que se cruzan con la tradición antimperialista, la 
escuela del desarrollo desigual, la teoría de la dependencia y los movimientos 
altermundistas del sur global nacidos al calor del Foro Social Mundial. La cone-
xión entre todas las corrientes intelectuales poscoloniales pone de presente que las 
relaciones desiguales entre el norte y el sur fueron construidas por el colonialismo. 
El fin del colonialismo, señala Santos, “no trajo consigo el fin del colonialismo en 
cuanto relación social, en cuanto mentalidad ni como forma de sociabilidad auto-
ritaria y discriminatoria” (Sousa Santos 2006, 39). Además de las anteriores, una 
de las complejidades que tuvieron que asumir los intelectuales poscoloniales fue 
la de reconocer que las sociedades colonizadas no partían de una sola dicotomía 
entre dos culturas que se confrontan en el contacto colonial. Por el contrario, existe 
una superposición de herencias coloniales que se ha de tener en cuenta en las nuevas 
teorizaciones poscoloniales, especialmente las teorizaciones que pretender tener una 
cierta profundidad en relación a las interpretaciones del pasado (Mignolo 2015).

A partir de aquí, corresponde comprender cuál es la relación compleja que se 
establece entre las concepciones de posmodernismo y poscolonialismo en relación 
a la producción historiográfica que puede nacer de este cruce de posiciones teóricas. 
Según Boaventura de Sousa Santos (2006) la crítica al universalismo y al historicismo 
fueron itinerarios compartidos por el posmodernismo y el poscolonialismo que, 
además, se acompañaron durante un tiempo hasta la crítica del occidentalismo. La 
crítica a Occidente que nació de las literaturas posestructuralistas y posmodernas 
conectó rápidamente con los intelectuales no occidentales que emprendieron una 

1	 En esta entrevista que realicé la pensadora africana María Paula Meneses realiza un profundo repaso 
por la serie de rupturas que vivió la antropología occidentalizada practicada en los países africanos que 
obtuvieron su independencia en el último tercio del siglo XX como Mozambique (1974), Angola (1975), 
Zimbabue (1980) o Namibia (1990) (García-Fernández 2019a).



58

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 · Bogotá, abril-junio 2023 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 51-75 
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

nueva etapa de desarrollo de dicha crítica a Occidente, desde lo que se ha llamado 
la diferencia colonial y la lucha por el reconocimiento (Sousa Santos 2006).

Las producciones poscoloniales también deben ser señaladas como narrativas 
que al menos intermedian de dos formas entre el mundo occidental. La primera, 
sería lo que Sousa Santos (2006) ha llamado el pensamiento poscolonial de oposi-
ción. Con este concepto el autor portugués trata de señalar la función opositiva 
de los discursos poscoloniales que confrontan con las narrativas occidentales, 
los discursos coloniales y los paradigmas eurocéntricos. Mucho antes de que se 
puedan constituir saberes territoriales o ciencias sociales con escenarios teóricos 
autocentrados, los discursos poscoloniales tuvieron la función de tomar distancia 
crítica con los legados teóricos del imperialismo y del colonialismo. Esto sucedió 
tanto en las universidades occidentales, como no occidentales.

Esta primera función de intermediación de la producción poscolonial nos 
lleva a la segunda, señalada muy certeramente por el autor de origen ghanés Kwame 
Anthony Appiah (2006). En muchas ocasiones los teóricos de países del sur global 
han proyectado formulaciones sobre cuestiones coloniales o poscoloniales que se han  
constituido como un producto interno a los circuitos académicos occidentales 
reproduciendo así aquello a lo que trataron de enfrentarse. En muchos casos, inte-
lectuales como Edward Said, Homi K. Bhabha, Joseph-Achille Mbembe han sido 
autores muy centrados en las discusiones académicas en el contexto de las univer-
sidades europeas o norteamericanas. En ocasiones con muy poco contacto con 
aquellos contextos culturales o circuitos geoculturales que trataban de representar. 
Esto nos alerta sobre la posibilidad de que ciertos discursos poscoloniales, afros, 
orientalistas o latinoamericanos sean meramente representaciones occidentales 
para consumo de las élites académicas occidentales (Makaran y Gaussens 2020).

A pesar de que, como se ha sostenido, no se ha dado aún un debate amplio 
entre los estudios poscoloniales y las producciones historiográficas, diferentes 
autores y corrientes han ido construyendo una específica crítica historiográfica 
desde los posicionamientos poscoloniales y decoloniales. Una primera crítica 
textual a las fuentes y a las narrativas históricas fue señalada en los años noventa 
por el pensador de origen haitiano Michel-Rolph Trouillot cuando señalaba que “en 
términos vernáculos, la historia significa tanto los hechos ocurridos como la narra-
tiva de esos hechos” ([1995] 2015, 2).

En otro sentido, los académicos e intelectuales del tercer mundo formularon 
una crítica a los discursos y sistemas de representaciones europeas sobre sus conti-
nentes, países e historias nacionales, afirmando que dichos discursos universalizaban 
la experiencia europea y situaban la subjetividad del colonizado siempre en relación 
con esa historia, representada como historia universal. De esta forma, denunciaban 
cómo las representaciones eurocéntricas negaban la específica experiencia histó-
rica de todos los territorios que no pertenecieran al llamado mundo occidental. Los 
teóricos poscoloniales trataron de rescatar otras narrativas históricas, otras voces, 
otras literaturas que permitieran aflorar nuevas identidades y nuevos horizontes 



P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

59

Descolonizar el pasado. Perspectivas críticas con los legados coloniales en la historia y la historiografía
Javier García Fernández

poscoloniales para las sociedades recién independizadas, para aquellas que conti-
nuaban bajo dominio colonial o para aquellas otras que se encontraran en contextos 
de luchas de liberación nacional. Como señala Walter Mignolo, son “prácticas 
teóricas que se manifiestan a raíz de las herencias coloniales, en la intersección de 
la historia moderna europea y las historias contramodernas coloniales” (Mignolo 
1995b, 92). El período poscolonial permitió un nuevo campo para la producción 
intelectual que fuese más allá de la teoría académica del período colonial. Un nuevo 
campo de producción teórica desde un nuevo locus de enunciación diferencial, de 
nuevas representaciones y reapropiaciones culturales, artísticas, literarias y acadé-
micas que permitieran comprender las complejas relaciones culturales, políticas y 
económicas que se daban a partir del contacto colonial y durante la experiencia de 
dominación imperialista (Mignolo 1995b; Vega 2001).

Los teóricos poscoloniales rápidamente comenzaron a comprender que 
no solo debían poner en discusión los efectos contemporáneos del colonialismo. 
También iba a ser necesaria una reconstrucción de las narrativas históricas acerca 
de los periodos de dominación colonial. Ello implicaba analizar en qué medida  
los efectos de la dominación colonial no se agotaban con el fin de las administra-
ciones coloniales (Vega 2001). Esta segunda parte fue asumida desde el principio por 
toda una serie de autores e intelectuales anticoloniales y poscoloniales. Me refiero a 
la explicación sobre las prolongaciones del colonialismo más allá del fin de las admi-
nistraciones metropolitanas, llamadas neocolonialismo por Kwame Nkruma (1996), 
capitalismo dependiente por los teóricos de la dependencia (Santos 1991; Hinkelam-
mert 1999; Marini 1977) o colonialidad del poder por Aníbal Quijano (2000b, 2000a).

Sin embargo, reformular los marcos de interpretación del pasado en términos 
de conquistas, imperios, expansión, herencias coloniales, economías dependientes, 
periferias, etnicidades, mestizajes, aculturación y resistencias ha sido una tarea mucho 
más fragmentaria. A pesar de la necesidad asumida colectivamente de descolonizar 
la historia, no se ha puesto aún en común una metodología crítica ni una filosofía 
de la historia no eurocéntrica. La producción puramente historiográfica ha quedado 
fundamentalmente al margen de esta reflexión poscolonial, mientras que los estudios 
poscoloniales han producido teoría al margen de los debates historiográficos, una 
teoría social, que podríamos llamar ahistoriográfica2. Por otro lado, la falta de un cues-
tionamiento poscolonial de las formas de producción historiográfica ha llevado 
a mantener esa Historia, con mayúscula, en un pedestal. Lo anterior implica un 
alejamiento de la propia crítica y de los propios giros culturales contemporáneos, 
construyendo historiografías como relato ontológico, alejado del resto de debates 
actuales en las ciencias sociales y las humanidades (Mignolo 2015). Lo que se 
hará a continuación es recorrer algunas de las contribuciones fundamentales de 

2	 Según el Diccionario de la Lengua Española, ahistórico quiere decir: “que está al margen de la historia” 
(RAE 2022), https://dle.rae.es/ahistórico. Me refiero con el concepto de ahistoriográfico a todas aquellas 
producciones teóricas que son ajenas a la historiografía o que no se relaciona con ella y que se sitúan al 
margen de los debates historiográficos contemporáneos.

https://dle.rae.es


60

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 · Bogotá, abril-junio 2023 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 51-75 
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

las producciones poscoloniales a la revisión crítica de la historiografía. Se trata de 
recoger posibles aportaciones de las diferentes escuelas y corrientes poscoloniales 
que contribuyan a una revisión crítica y poscolonial de las producciones historio-
gráficas actuales. Se va a transitar dos de las corrientes que desde mi punto de vista  
son fundamentales para la renovación historiográfica. Estas son la escuela de los estu-
dios subalternos de la India y la teoría decolonial latinoamericana. En el recorrido 
que se hará por cada una de estas escuelas se reunirá una serie de posibles contribu-
ciones para un debate historiográfico poscolonial que aún está por construir.

Los estudios subalternos de la India: una historiografía poscolonial 
desde la periferia
La primera corriente propiamente poscolonial que contribuye de forma contun-
dente a la renovación historiográfica desde un espacio discursivo no occidental será 
la constituida por los intelectuales del Grupo de Estudios Subalternos (Subaltern 
Studies Group) nacida en la India y en Gran Bretaña. Está conformada por intelec-
tuales indios o de origen indio radicados en universidades del mundo anglosajón. La 
llamada Escuela de Estudios Subalternos nace en torno la publicación de la serie 
Writings on South Asian History and Society, de la Oxford Univesity Press, en su 
sede de Delhi, India. La colección fue dirigida por Ranajit Guha desde 1982 a 1989. 
A partir de esa fecha comenzó a ser editada colectivamente por otra serie de autores 
del grupo, más jóvenes, como Dipesh Chakrabarty o Gyan Prakash. El grupo inau-
gura una serie de cuestionamientos teóricos en torno a qué significa pensar la nación 
india en el periodo poscolonial. También se cuestionan cómo pasar de una Historia 
producida en el periodo colonial a una historia que vaya más allá de los legados 
del colonialismo británico en la India (Banerjee 2010). Como señala la historiadora 
india radicada en el Colegio de México, Ishita Banerjee:

Los Estudios Subalternos nacen de una desilusión con la forma en la que el Esta-
do-nación independiente de India se había conducido hasta ese momento. Por 
ejemplo, la guerra con China en 1962 y la declaración del “estado de emergencia” 
durante el primer periodo del gobierno de Indira Gandhi entre 1975 y 1977, que 
marcaron momentos de crisis para la nación […]. La fuente de la desilusión era 
la falla de las promesas hechas por el movimiento nacionalista contra el régimen 
británico, mientras que para la generación más joven (nacida después de la inde-
pendencia), la desilusión surgía del desencanto ante el Estado-nación. (2010, 101)

El Grupo de Estudios Subalternos de la India nace desde un primer momento 
liderado por Ranajit Guha y Partha Chatterjee entre otros. Sus influencias inte-
lectuales fundamentales iban a ser la tradición de historiografía social y marxista 
británica, el concepto de hegemonía formulado por Antonio Gramsci y la filosofía 
francesa posestructuralista de Michael Foucault y Jacques Derrida. Entre los obje-
tivos del grupo estaba recuperar una historia de las clases subalternas en la India, 
destacar al campesinado como actor político y como sujeto de su propia historia, 



P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

61

Descolonizar el pasado. Perspectivas críticas con los legados coloniales en la historia y la historiografía
Javier García Fernández

así como reconocer el legado de inspiración maoísta del marxismo en la India como 
forma de confrontación con la crisis reformista de la Unión Soviética, sobre todo a 
partir del surgimiento del movimiento naxalita3.

Además de esto, el trabajo historiográfico del grupo pretende desbancar y 
desacreditar la historia elitista, la historia de una reducida élite india que había sido 
formada en la cultura británica y que además competía con la metrópoli por ocupar 
la posición de dominación y control de la economía nacional. Razón por la cual, 
esta élite forzó la independencia, según las críticas de los autores del grupo. El 
grupo trataba de poner sobre la mesa que, tanto las promesas de independencia, 
como el movimiento nacionalista y el Estado-nación, fueron narrativas y estrategias 
configuradas por el colonialismo. Estas no acabaron con la dominación británica, 
sino que fueron reproducidas por las élites indias tras la independencia. Capita-
lismo, colonialismo, nacionalismo y Estado-nación eran, así, fenómenos internos a 
la propia dominación colonial. Fenómenos interrelacionados e interdependientes. 
Los autores del grupo de estudios subalternos también han tratado de renovar un 
dialogo con eruditos de diversas tradiciones indias (Banerjee 2010).

A su vez los estudios subalternos también señalaron el marxismo soviético, 
economicista y determinista como occidentalista. Acusaban a este marxismo de estar 
enfocado excesivamente en pensar la historia desde el movimiento obrero occidental. 
En este esfuerzo por reinventar un marxismo no economicista y no occidentalista, los 
autores del grupo de estudios subalternos trataron de recuperar el pensamiento del 
italiano Antonio Gramsci, así como una posición política maoísta que reivindicara  
el papel del mundo asiático en la formación de un nuevo marxismo internacional.

Una segunda generación de estudios subalternos, ya en los años noventa, 
conectaron la discusión que se produce en la India, y su relación con el legado colo-
nial británico, con un horizonte poscolonial más amplio. Autores como Chakrabarty 
y Spivak abordaron una serie de diálogos con otros intelectuales de la India, que no 
pertenecían al Subalterns Studies Group como Homi Bhabha o Edward Said (Banerjee 
2010). El diálogo más amplio entre los subalterns studies de la India y el resto de los 
autores poscoloniales ha configurado una sólida crítica historiográfica que será reto-
mada más tarde por los autores decoloniales latinoamericanos.

Esta crítica al historicismo y a la historiografía no ha dado, sin embargo, lugar 
a nuevas propuestas de producción historiográfica. A pesar de ello, Dipesh Chakra-
barty afirma que los estudios subalternos podrían ser considerados como un proyecto 
poscolonial de escritura de la historia. El mismo autor señala, además, que la rela-
ción entre el nuevo campo de la escritura poscolonial y la historiografía aún no  
ha recibido la atención que merece (Chakrabarty 2000). Para Chakrabarty, la histo-
riografía subalterna implicó un distanciamiento con las historias universalistas, una 

3	 El conocido como movimiento naxalita es un movimiento insurgente radicado en el sur de la India, lide-
rado por diferentes facciones comunistas. Comenzó en el año 1967 y mantiene bajo cierta autonomía 
de las organizaciones comunistas amplios territorios del sur del país. Para más información ver Ashok 
Kumbamu (2019).



62

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 · Bogotá, abril-junio 2023 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 51-75 
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

crítica de la idea de nación y un fuerte cuestionamiento de la relación entre poder, 
conocimiento, archivo e historia. Todo ello supuso, según Chakrabarty (2000), una 
nueva forma de teorizar la agenda intelectual de las historias poscoloniales.

Una contribución vinculada a esta segunda generación de autores de la 
corriente de los estudios subalternos ha sido construir marcos para descentrar a 
Europa de los discursos historiográficos (Chakrabarty 1999). En palabras de Dipesh 
Chakrabarty, “El dominio de ‘Europa’ como sujeto de todas las historias es una parte 
de una condición teórica mucho más profunda a cuya sombra se produce el cono-
cimiento histórico en el Tercer Mundo” (Chakrabarty 1999, 444). En otro lugar el 
mismo autor señala que construir una perspectiva crítica de las formas europeas de 
conocimiento implica cuestionar la herencia colonial (Chakrabarty 2000).

Además de un diálogo más amplio con los autores del poscolonialismo, los 
estudios subalternos llegaron a establecerse de forma temprana en otros contextos, 
como América Latina, donde la conexión fue especialmente significativa para el 
posterior desarrollo de un poscolonialismo latinoamericano. Las recepciones lati-
noamericanas de los estudios subalternos van más allá del campo poscolonial, se 
puede encontrar en la obra de autores como Ileana Rodríguez (2021) o Silvia Rivera 
Cusicanqui. Esta última es particularmente importante pues desde finales de los 
años ochenta, la autora retomó la obra de René Zabaleta y Fausto Reinaga. Concre-
tamente, Rivera Cusicanqui retoma la relación de las interpretaciones gramscianas 
de los estudios subalternos con las realizadas desde América Latina. Ello le permitió 
enunciar una nueva historia de los sujetos campesinos, indígenas y subalternos. La 
recepción de los estudios subalternos, junto al diálogo con los poscolonialismos, 
serían fundamentales para la emergencia en América Latina de una corriente posco-
lonial propia. El debate poscolonial de finales de los años ochenta permitió a ciertos 
intelectuales latinoamericanos construir teoría social y humanidades específicamente 
latinoamericanas, más allá de los legados del intervencionismo cultural estadouni-
dense y del proyecto imperial hispánico.

El giro decolonial y la teoría latinoamericana y caribeña:  
occidentalismo, colonialidad del poder y modernidad/colonialidad
A continuación, se va a analizar las posibles contribuciones que, desde la corriente 
decolonial latinoamericana y afrocaribeña, se podrían incorporar al ámbito de 
la historiografía, con el objetivo de llevar a cabo un giro decolonizador en las 
producciones historiográficas. La corriente del llamado pensamiento decolonial o 
decoloniales se da en el contexto latinoamericano y afrocaribeño desde principios de 
los años noventa por convergencia de dos procesos disruptivos: el final de la Unión 
Soviética, por un lado, y, por otro, los quinientos años del mal llamado descubri-
miento. El quinto centenario ocasionó en la mayoría de los países latinoamericanos 



P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

63

Descolonizar el pasado. Perspectivas críticas con los legados coloniales en la historia y la historiografía
Javier García Fernández

un debate en torno a la relación entre modernidad y colonialismo4. Fruto de estos 
dos procesos de debate, convergen durante los años noventa una red de intelec-
tuales latinoamericanos radicados en universidades de todo el continente (también 
en gran medida en universidades norteamericanas) conocida como la red moder-
nidad/colonialidad. En relación con el debate poscolonial, especialmente en la serie 
de formulaciones enunciadas desde América Latina, se va a recoger una serie de 
conceptualizaciones que tratan de generar nuevos marcos y narrativas historiográ-
ficas para comprender la relación entre el continente latinoamericano y, primero, 
los proyectos imperiales (España y Portugal) y, más tarde, las potencias imperia-
listas (Francia, Inglaterra y los Estados Unidos). Me refiero a los conceptos derivados 
del debate poscolonial que buscan una lectura específicamente latinoamericana en el 
contexto de las producciones poscoloniales. Es decir, los conceptos de colonialidad del 
poder de Aníbal Quijano y de occidentalismo y posoccidentalismo de Walter Mignolo.

Una de las conexiones teóricas que cruza a todos los miembros de esta 
corriente es la formulación producida en torno al concepto colonialidad (Escobar 
2003; Grosfoguel 2006; Lander 2000; Quijano 1992). Los antecedentes teóricos se 
pueden encontrar en el concepto de neocolonialismo de Kwame Nkruma ([1966] 
1996), capitalismo racial de Cedric J. Robinson ([1983] 2020), el sistema-mundo de 
Immanuel Wallerstein ([1979] 2016) o el concepto de poder colonial nacido de la 
Conferencia de Bandung (Chakrabarty 2010). Pero además de esto existe una serie 
de usos del termino colonialidad a lo largo de la segunda mitad del siglo XX5.

El conjunto de autores y autoras de la red modernidad/colonialidad advierten, 
al retomar y re-formular concepto de colonialidad, que la conquista de América y la 
formación de la modernidad latinoamericana tras 1492, imbricaron toda una serie 
de implicaciones coloniales, relaciones sociales, subjetividades, entramados cultu-
rales y condicionantes económicos que tienen que ver con la dominación colonial, la 
extracción económica y la subordinación cultural en un contexto ya mundializado tras 

4	 La caída de la Unión de Repúblicas Socialistas Soviéticas (URSS) en 1989 provoca en todo el contexto 
internacional una nueva reformulación del pensamiento emancipatorio y de izquierdas, lo cual empuja a 
una parte de la intelectualidad latinoamericana a una búsqueda de referentes propios a la hora de elaborar 
marcos teóricos autorreferenciales y horizontes estratégicos. El levantamiento zapatista (1994), el primer 
Foro Social Mundial de Portoalegre (2001) y los gobiernos latinoamericanos de la llamada década ganada 
darán mimbres institucionales a este amplio debate intelectual latinoamericano del que la teoría decolonial 
es deudora. El segundo gran hito que se debe tener en cuenta para comprender la teoría decolonial latinoa-
mericana está relacionado con la conmemoración del quinto centenario del llamado descubrimiento, que 
produce toda una serie de debates, conferencias y publicaciones que pusieron en cuestión la forma que la 
conquista castellana tuvo de inaugurar la modernidad americana y su carácter específicamente colonial 
(Maldonado-Torres 2008; García 2019b, 2019a).

5	 En el año 1953, el historiador José María Torres Cordero, funcionario de la dictadura franquista en España 
utiliza el término colonialidad, en su obra Política colonial. Roselene Dousset-Leenhardt en su obra Colonia-
lisme et contradictions. Étude sur les causes socio-historiques del’Insurrection de 1878 en Nouvelle-Calédonie 
utilizó en francés el término colonialité, tal y como ha descubierto el investigador chileno Patricio Lepe 
Carrión (2020). El pensador mexicano Horcia Labastidas (1988) utilizó el termino colonialidad en 1988 para 
referirse a los debates sobre el quinto centenario del mal llamado descubrimiento en América Latina. Fue en 
su manuscrito Colonialidad y liberación en América Latina. Ya en el año 1990 Gayatri Chakravorty Spivak 
(1990) en su texto Reading The Satanic Verses utilizó también el término coloniality.



64

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 · Bogotá, abril-junio 2023 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 51-75 
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

1492 (Quijano 2020, 2000). Todo ello inaugura un sistema mundial y patrón de poder 
colonial, pero también racista, capitalista y patriarcal (Grosfoguel 2013, 2006). Esto, 
según dichos autores, trasciende un régimen administrativo concreto, ya fuese el 
virreinal, imperial o colonial. Las implicaciones del colonialismo, por lo tanto, se 
prolongan más allá de las independencias, tras los procesos de descolonización. El 
concepto colonialidad del poder (en el contexto de los debates latinoamericanos) 
tuvo su primera aparición en el año 1992 en un artículo firmado por Aníbal Quijano 
e Immanuel Wallerstein6.

Sin embargo, fue en el año 2000 cuando Mignolo (2000) señala en uno de sus 
trabajos a Quijano como autor del concepto colonialidad del poder, apartando a 
Immanuel Wallerstein de la autoría. Más tarde, ya durante la primera década del siglo 
XXI se vería una auténtica implosión editorial en torno a este concepto y toda una 
serie de ramificaciones durante la próxima década (2000-2010), que se podría llamar 
el boom de la literatura decolonial. En todo este conjunto de publicaciones aflora 
una nueva diversidad de aproximaciones críticas con el legado colonial que van más  
allá de la propia colonialidad del poder, entendida así inicialmente por Aníbal 
Quijano. Se puede ver entonces importantes teorizaciones en relación con la colo-
nialidad del saber (Lander 2000), la colonialidad del ser (Maldonado-Torres 2007), la 
colonialidad global (Grosfoguel 2006), la colonialidad del género (Lugones 2008) 
o la colonialidad de la naturaleza (Alimonda 2011).

Las críticas y las limitaciones al concepto de colonialidad han sido enunciadas 
en diversos ámbitos. Nos interesa rescatar la crítica a este concepto formulada por 
Boaventura de Sousa Santos y Bruno Sena (2018). En primer lugar, se le critica 
por ser un concepto excesivamente latinoamericano-céntrico que no permite 
pensar la experiencia virreinal colonial o imperial latinoamericana en el contexto 

6	 Para una historización del concepto colonialidad, en el contexto de las publicaciones de la red moder-
nidad/colonialidad, la primera aparición será en el año 1992, cuando Immanuel Wallerstein y Aníbal 
Quijano (1992) publicaron el trabajo Americanity as a Concept, or the Americas in the Modern World. 
Dicho artículo saldrá traducido, ese mismo año como La americanidad como concepto, o América en el 
moderno sistema mundial y se publicará ese mismo año de 1992. Tras este trabajo, vendrá también en  
el 1992, otro artículo firmado por Aníbal Quijano, Colonialidad y modernidad/racionalidad. Tres años más 
tarde Walter Mignolo publicó Occidentalización, imperialismo, globalización: herencias coloniales y teorías 
postcoloniales (1995a), donde abordaría las mismas cuestiones que habían sido enunciadas por Wallerstein 
y Quijano en el artículo publicado años antes.
	 El contenido y el desarrollo teórico del concepto parte de su origen en el pensamiento de los 
marxistas afrocaribeños. Wallerstein y Quijano habían compartido espacios de investigación y reflexión 
en Binhamton con Cedric Robinson (2020), pensador marxista afroamericano autor de la obra de refe-
rencia Black Marxism: The Making of the Black Radical Tradition. En dicha obra Robinson reivindicaba la 
dimensión racial del capitalismo tal y como había hecho anteriormente el afroamericano Harry Haywood 
(1898-1985), así como la dimensión sistémica del capitalismo como había defendido anteriormente el 
pensador de Trinidad y Tobago Oliver Cox (1901-1974). Immanuel Wallerstein reconoció que el carácter 
sistémico del capitalismo que dio lugar a su teoría del sistema-mundo la había inspirado Oliver Cox. Sin 
embargo, Aníbal Quijano nunca reconoció las contribuciones de los marxistas afroamericanos y afrocari-
beños en su trabajo. Estos temas han sido trabajados por Ramón Grosfoguel (2022) en su última obra De 
la sociología de la descolonización al nuevo anti-imperialismo descolonial, publicada en el año 2022. Obra 
que yo mismo he editado, prologado y que incluye una entrevista biográfica que yo realicé al autor. La 
entrevista se puede leer también en García-Fernández (2019c).



P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

65

Descolonizar el pasado. Perspectivas críticas con los legados coloniales en la historia y la historiografía
Javier García Fernández

de otras intervenciones coloniales. Otra crítica que considero se debe sumar a 
las ya formuladas por otros autores, en términos historiográficos, es la ahistori-
cidad del término colonialidad. O lo que he llamado su carácter ahistoriográfico. 
Tal y como ha sido planteado por Aníbal Quijano en sus primeros trabajos, y tal y 
como la retoman el resto de autores, 1492 representa la fecha en que se inauguran 
la colonialidad, el capitalismo y el racismo, como elementos constituyentes de la 
modernidad occidental desde finales del siglo XV hasta la actualidad. En términos 
historiográficos, es absolutamente crucial construir una periodización más compleja 
en relación a las fases internas de la colonialidad en el contexto latinoamericano 
para distinguir la conquista castellana de América Latina, el periodo virreinal, las 
reformas borbónicas y su impacto en los territorios americanos, las independencias de 
las repúblicas, la hegemonía francesa y británica en América Latina durante el siglo 
XIX y las injerencias estadounidenses a lo largo del siglo XX.

Aunque todos estos períodos comparten una serie de rasgos comunes en rela-
ción a la subordinación política y la dependencia económica, es parte de las tareas de 
una historiografía poscolonial o descolonial trabajar por periodizaciones más especí-
ficas, que analicen la naturaleza y las características fundamentales de la dominación 
colonial en cada período. Igualmente podríamos señalar la necesidad de construir 
periodizaciones específicas para las etapas de capitalismo histórico, mercantilismo, 
capitalismo agrario, industrialización, modernización agraria o neoliberalismo. 
Así como distinguir etapas de clasificación étnica o racial en relación a la persecu-
ción de judíos y moriscos, estatutos de limpieza de sangre, violencia de conquista 
sobre población indígena, secuestro y esclavización de población africana, leyes 
raciales o fenómenos de apartheid ya en el siglo XX. Por lo tanto, se debe afirmar 
que el concepto de colonialidad está aún por historizar, por construir sobre periodi-
zaciones históricas concretas que ayuden a comprender fenómenos coloniales más 
específicos dentro de la larga historia colonial, pero que al mismo tiempo permitan el  
análisis interpretativo conciso y concreto sobre las específicas condiciones de cada 
periodo y de cada modo de dominación colonial.

Otra contribución relevante propuesta por la teoría decolonial latinoameri-
cana ha sido los conceptos de occidentalización y posoccidentalismo. El antropólogo 
venezolano Fernando Coronil, tratando de retomar también el ejercicio de crítica 
literaria y de representaciones formulado por Edward Said para hablar de orienta-
lismo, define, en su obra Más allá del occidentalismo: hacia categorías geohistóricas 
no imperialistas, el occidentalismo de la siguiente forma:

[…] Se trata de un conjunto de prácticas representacionales que participan en 
la producción de concepciones del mundo que 1) dividen los componentes 
del mundo en unidades asiladas; 2) desagregan sus historias de relaciones;  
3) convierten la diferencia en jerarquía; 4) naturalizan esas representaciones; y  
5) intervienen, aunque sea de forma inconsciente, en la reproducción de las 
actuales relaciones asimétricas de poder. (Coronil 1998, 132)



66

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 · Bogotá, abril-junio 2023 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 51-75 
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

En palabras de Fernando Coronil: “el occidentalismo, a diferencia del orien-
talismo, es el discurso de la anexión de la diferencia más que de la creación de un 
opuesto irreductible” (Coronil 1998, 12).

Además de Fernando Coronil, Walter Mignolo retomará también el debate 
sobre la occidentalización de América Latina para tratar de crear coordenadas 
comunes de discusión con el resto de producciones poscoloniales. Para Walter 
Mignolo el objeto de reflexión era el hecho de que durante las décadas de los ochenta 
y noventa América Latina había quedado al margen del debate poscolonial, así 
como la ausencia de marcos teóricos compartidos para discutir sobre los legados 
del imperio, la dominación colonial y los imperialismos sobre América Latina. Para 
Walter Mignolo, el occidentalismo había sido la particular forma de incorporación 
de América Latina en el mundo colonial, esto es, en el mundo occidental (Mignolo 
1995b). Pero si el poscolonialismo había sido una cuestión fundamentalmente ligada 
a las independencias y procesos de descolonización en África y Asia, es decir, en el 
mundo colonial británico y francés, ¿cuál sería la específica respuesta latinoameri-
cana al proceso, aún pendiente, de decolonización cultural (Mignolo 1995b)? En la 
línea de Serge Gruzinski (2016), cuando este propone el siglo XIX latinoamericano 
como una segunda aculturación, Mignolo (1995) habla de un primer momento de 
colonización/occidentalización, que sería el que se produce a partir del siglo XVI 
en relación al mundo ibérico y América Latina y un segundo momento de coloni-
zación/occidentalización que es el que corresponde al siglo XIX y a la colonización 
europea de África y Asia.

Para Walter Mignolo la consideración de que solo la primera occidentaliza-
ción/colonización ocurrida a partir del siglo XIX es válida para analizar los procesos 
de colonialismo lleva a considerar el poscolonialismo como un fenómeno que solo 
puede ser analizado en el contexto de las independencias a este segundo momento 
de occidentalización/colonización. Esta perspectiva dejaría fuera a las experiencias de 
conquista de América Latina, pero también y más importante, a sus experiencias 
de emancipación e independencia y a su larga tradición antimperialista (Mignolo 
1995b). Para Mignolo, de esta forma, el reto del pensamiento decolonial como crítica 
a la occidentalización desde la experiencia periférica de la colonización es conectar 
los diferentes procesos de colonialismo, de conquista, de dominación que se han 
producido desde el siglo XVI hasta la actualidad (Mignolo 1995b).

Al igual que lo poscolonial enunciado desde el las excolonias francesas y 
británicas confronta e interpela a ese segundo momento de colonización/occi-
dentalización francesa y británica, lo decolonial en América Latina se opone, en 
cambio, a esa primera modernidad ibérica (portuguesa y española). Ello teniendo 
en cuenta a los imperialismos contemporáneos francés y británico, al tiempo que 
se contempla también la tercera occidentalización/colonización norteamericana, 
conocida como globalización (Mignolo 1995b).

Desde una perspectiva puramente historiográfica, se debe tener en cuenta que 
las formas de dominación ibérica que se dan entre los siglos XV y XVII no responden 



P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

67

Descolonizar el pasado. Perspectivas críticas con los legados coloniales en la historia y la historiografía
Javier García Fernández

tan claramente a la categoría colonia, colonialismo y, por lo tanto, a la categoría 
poscolonialismo. Por el contrario, las formas de dominaciones francesas, holandesas 
y británicas de los siglos XVIII, XIX y XX sí responden claramente a las cate-
gorías de metrópoli, colonial y colonialismo. Prueba de ello es que los debates 
sobre la naturaleza colonial de los virreinatos y de las formas de dominación de la 
monarquía hispánica sobre América siguen abiertos. He aquí la importancia de hablar 
de colonialidad como una relación política, económica, social y cultural que trans-
ciende una determinada relación jurídico-administrativa. Las respuestas emergentes 
desde Latinoamérica se situaron por inercia en un plano poscolonial. Sin embargo 
las formas de dominación de España, tanto en América (Cuba, Puerto Rico), como  
en el norte de África (Sahara o Guinea Ecuatorial) o en Asia (Filipinas), que 
coinciden con el periodo colonial del siglo XIX no han recibido tampoco la catego-
rización poscolonial, ni de imperialismos.

En relación a dicho proceso de occidentalización, en el campo de la histo-
riografía nos interesa encontrar categorías para el cambio de hegemonías que se 
produce en los contextos de transformaciones geopolíticas. Por ejemplo, el cambio 
dado a comienzos del siglo XIX con las independencias republicanas y el paso de 
una geopolítica latinoamericana en el espacio de la Europa occidental hacia una 
nueva geopolítica puramente americana. En este sentido, las desconexiones de 
América Latina con el mundo occidental serían: las independencias latinoameri-
canas en el primer tercio del XIX, la independencia de Puerto Rico y Cuba de 1898, 
el auge de los antimperialismos, las luchas contra la injerencia norteamericana en 
los años setenta, las luchas contra la globalización neoliberal y la década perdida 
(Mingolo 1995a).

Desde mi punto de vista, el debate teórico al que la historiografía está convocada 
en diálogo con los estudios poscoloniales o decoloniales, en este ámbito concreto del 
debate sobre la occidentalización, tiene que ver con incorporar los procesos nacidos 
tras 1492 al debate sobre el colonialismo y el imperialismo contemporáneo. Esto 
debe hacerse con el fin de situar tanto continuidades como discontinuidades en los 
procesos de conquista y dominación colonial tanto del mundo ibérico como del 
mundo anglosajón y francófono. ¿Es 1492 un proceso de occidentalización? ¿Se trata 
más bien un proceso de ampliación del Imperio-mundo como señala Immanuel 
Wallerstein (1979)? ¿Debemos hablar de mundialización como propone Serge 
Gruzinski (2016)? ¿O de globalización temprana como recientemente propone 
Bernd Hausberguer (2018), historiador del Colegio de México?

A modo de conclusión: retos de la decolonización epistémica en la 
producción historiográfica
Tras esta exposición de diferentes corrientes teóricas poscoloniales, considero que 
los planteamientos recogidos pueden ser contribuciones relevantes al campo de las 
producciones historiográficas. Como se ha señalado anteriormente, el campo de 



68

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 · Bogotá, abril-junio 2023 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 51-75 
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

producción historiográfico ha sido casi el único en mantenerse al margen de las trans-
formaciones producidas por las emergentes teorías y críticas poscoloniales. Salvo los 
trabajos del grupo de estudios subalternos, los estudios poscoloniales y decoloniales 
no han logrado generar un diálogo más o menos estable con ningún otro espacio 
de producción historiográfico. Ello nos debe hacer considerar las complejidades y 
las dificultades de una disciplina como la historia para incorporar nuevas críticas y 
nuevas fundamentaciones que se dirigen al núcleo fundamental de su legitimidad: 
la interpretación del desarrollo histórico de las sociedades actuales. Para exponer 
la serie de problemáticas a las que nos enfrentamos y abordar la discusión de los 
planteamientos anteriormente expuestos, compartiré, a modo de conclusión, una 
serie de retos que considero que pueden ser una hoja de ruta hacia la decolonización 
de las prácticas historiográficas, así como de la historización de los estudios posco-
loniales y decoloniales.

El primer reto que considero que debe afrontar la historiografía es pasar 
de una producción historiográfica en torno a objetos de estudio histórico, a una 
producción historiográfica junto a sujetos históricos. Esto quiere decir varias cosas. 
En primer lugar, aquellas comunidades, países, territorios o culturas cuyo pasado se 
estudia, no son únicamente objetos inertes del pasado sino que, de alguna manera, 
se está estudiando o investigando a sociedades del presente, que tienen un pasado 
cuya investigación histórica se encarga de interpretar. Esto implica, ser consciente  
de que toda sociedad del pasado es en realidad una sociedad del presente, con un 
pasado que estudiamos. Esto también quiere señalar que los historiadores debemos 
tener en cuenta las tradiciones intelectuales locales (García 2019). Como señala 
el antropólogo José Antonio González Alcantud (2014), el conocimiento local es 
también propietario del problema. A esta cuestión también presta atención Homi K. 
Bhabha (2007). Cuando habla de un presente enunciativo, nos manifiesta la necesidad 
de una enunciación teórica que permita asimismo desplegar un presente. En pala-
bras del autor, “Mi objetivo al especificar el presente enunciativo en la articulación 
de la cultura es proporcionar un proceso por medio del cual los otros objetivizados 
puedan ser transformados en sujetos de su historia y experiencia” (2007, 218).

El segundo reto, considero que debe ser comprender la necesidad de los nuevos 
relatos poscoloniales emergentes de insertarse en nuevas metanarrativas con preten-
sión de universalidad no eurocéntrica, como diría el filósofo boliviano Juan José 
Bautista Segales (2017). Con esto me refiero a la necesidad de insertar las historias 
locales en una nueva filosofía de la historia que comprenda a Europa como una 
provincia más del mundo, como un territorio más y no como el centro de la historia 
universal. Como señala Homi K. Bhabha, “los discursos poscoloniales contempo-
ráneos están arraigados en historias específicas de desplazamiento cultural. […]  
Se requiere una revisión radical de la temporalidad social en la que puedan escri-
birse las historias emergentes” (2007, 34).

El tercer reto que me gustaría proponer es comprender las relaciones coloniales 
de forma dialéctica aún tras el final de las administraciones coloniales. Esto es algo que 



P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

69

Descolonizar el pasado. Perspectivas críticas con los legados coloniales en la historia y la historiografía
Javier García Fernández

de forma fragmentaria e intuida ya han señalado autores como Aimé Césaire ([1955] 
1989), Pablo González Casanova (1963), Albert Memmi ([1966] 1971), Michael 
Foucault ([1990] 1996) o Achille Mbembe (2006). En otros lugares lo he llamado 
dialéctica de la colonialidad (García 2021), tratando de advertir que, primero, toda 
acción colonial transforma tanto a los colonizados como a los colonizadores. Segundo, 
que la propia acción colonial constituye élites locales de administración y represen-
tación de los colonizados sin las cuales la dominación colonial no sería en absoluto 
posible. Tercero, que el colonialismo europeo y occidental en ciertos momentos y en 
ciertos contextos geográficos traspasó los modos de dominación contra las minorías 
internas en Europa hacia la dominación de las culturas colonizadas —por ejemplo, se  
trasladó la dominación de las poblaciones moriscas y judías a las comunidades indí-
genas. Asimismo, hay periodos en los que se produce un retorno de los métodos de 
dominación colonial sobre las poblaciones europeas, como es el caso de la violencia 
fascista en la guerra civil que incluyó exterminios civiles, trabajos forzados, humi-
llaciones a población local. Este fenómeno también se ha visto con la violencia 
producida por el nacionalismo étnico, el fascismo o los genocidios y holocaustos 
como el judío, el gitano, el armenio o el kurdo. Como señala Boaventura de Sousa 
Santos, “El carácter constitutivo del colonialismo en la modernidad occidental 
destaca su importancia para entender no solo a las sociedades no occidentales que 
fueron víctimas del colonialismo, sino también las propias sociedades occiden-
tales, sobre todo a los patrones de discriminación social que prevalecen dentro de  
ellas” (2006, 49). Y, finalmente, que toda acción descolonizadora implica revisar 
las formas por las cuales una comunidad sufre las consecuencias de una deter-
minada forma de dominación colonial e imperialista. Sin embargo, esto implica 
revisar también las formas por las cuales también y al mismo tiempo se ejerce una 
dominación racial o colonial contra comunidades al interior de su propia sociedad 
—minorías étnicas, lingüistas, mujeres, comunidades migrantes, naciones sin 
Estado, comunidades nómadas, etc. En ese sentido, también Homi K. Bhabha señala 
en un cierto momento que “los discursos críticos poscoloniales requieren formas de 
pensamiento dialéctico” (2007, 212).

Esto me lleva al cuarto reto o desafío que presenta un diálogo entre los estudios 
poscoloniales y las producciones historiográficas, que es el de tratar de evitar un nuevo 
determinismo colonial. Una nueva rigidez argumentativa y explicativa por la cual todo se  
explica desde la cuestión colonial y desde la separación nítida entre aquello que es 
parte de la dimensión colonizadora y aquello que es parte de la dimensión colonizada. 
Este nuevo determinismo colonial también empuja a considerar siempre el factor 
colonial por encima de otras dimensiones como la clase o el género.

El quinto reto que plantea una historización de los estudios poscoloniales tiene 
que ver con encontrar un nuevo lugar tanto epistemológico como de enunciación 
para Europa en el mundo. Ubicar un nuevo lugar para Europa en la historia mundial, 
tiene que ver con desplazar la capacidad de la Europa occidental para enunciarse 
como centro de la historia universal en los últimos dos milenios —desde la Antigua 



70

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 · Bogotá, abril-junio 2023 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 51-75 
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

Grecia, Imperio Romano, la Edad media, el Renacimiento, la Ilustración, la Revolu-
ción industrial y las Democracias parlamentarias. Sin embargo, encontrar un nuevo 
lugar para Europa implica reconocer que no se puede construir una nueva filosofía 
de la historia al margen de Europa, sino desde una nueva relación con ella. Ya se 
han realizado varias propuestas como la del historiador Dipesh Chakrabarty (2009) 
cuando habla de provincializar Europa o la propuesta del antropólogo colombiano 
Eduardo Restrepo (2016) cuando plantea descentrar Europa. También Boaventura de  
Sousa Santos hace referencia a esta cuestión a lo largo de su obra cuando señala 
descolonizar Occidente. Asimismo, el historiador andaluz Javier García Fernández 
(2019) cuando señala la necesidad de decolonizar Europa.

El sexto reto que, desde mi punto de vista, presenta el diálogo necesario entre 
el poscolonialismo y la historiografía, es el reconocimiento mutuo de que el colonia-
lismo, al igual que el capitalismo o el patriarcado, no tiene afuera. Así como Europa, 
tiene un afuera geográfico, el eurocentrismo es un fenómeno global que trasciende 
las fronteras del propio continente y del propio mundo occidental. El colonialismo, 
desde el momento de contacto colonial, reconfigura, como se ha dicho antes, tanto 
al colonizado, como al colonizador, apareciendo figuras intermedias, mestizajes, 
también llamadas el tercer paisaje, como son las élites indígenas colaboradas, los 
colonos pobres de asentamiento, las nuevas poblaciones mestizas. Estas figuras inter-
medias han tenido históricamente un papel de mediación entre las metrópolis y 
las sociedades colonizadas. Pero además también fueron las clases dirigentes que 
accedieron al poder en los contextos poscoloniales. En muchos casos estas élites 
locales tuvieron una fuerte formación colonial metropolitana. Como señala Walter 
Mignolo, “Las prácticas teóricas postcoloniales son asociadas con individuos que 
provienen de sociedades con fuertes herencias coloniales, que han estudiado y/o 
están en algún lugar del corazón del imperio” (1995b, 99).

Se ha tratado de recoger algunas contribuciones fundamentales para inau-
gurar una nueva discusión teórica en el seno de las producciones historiográficas. 
Algunas de las nuevas etapas que se pueden desarrollar en este recorrido será llevar 
esta serie de contribuciones a los debates concretos abiertos en las prácticas histo-
riográficas, como son los debates sobre la naturaleza colonial o no de los virreinatos 
del mundo hispano colonial, sobre los fenómenos de mundialización, expan-
sión colonial o globalización temprana o los debates sobre las nuevas prácticas 
de representación de los pasados coloniales en el contexto de demandas de verdad, 
justicia y reparación de procesos de violencia colonial ocurridos tanto en los siglos 
XIX o XX como en los procesos de expansión de los siglos XIV y XVII. Con este 
ensayo se trata de poner de relieve la importante cantidad de debates que pueden 
aflorar en un diálogo entre los estudios poscoloniales y las prácticas historiográficas. 
Debates que enriquecerían tanto a los estudios poscoloniales y decoloniales como a 
la propia historiografía. Parafraseando a Dipesh Chakrabarty, podríamos decir que 
el proyecto de la descolonización de las prácticas historiográficas nos remite a una 
historia que aún no existe, aunque retumbe, como estatuas contra el suelo.



P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

71

Descolonizar el pasado. Perspectivas críticas con los legados coloniales en la historia y la historiografía
Javier García Fernández

Referencias
1.	 Alimonda, Héctor. 2011. “La colonialidad de la naturaleza. Una aproximación a la 

Ecología Política”. En La naturaleza colonizada. Ecología política y minería en América 
Latina, editado por Héctor Alimonda, 21-58. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de 
Ciencias Sociales (Clacso). http://biblioteca.clacso.edu.ar/ar/libros/grupos/alimonda.pdf

2.	 Appiah, Kwame Anthony. 2006. “The Postcolonial and the Postmodern”. En The Post-
Colonial Studies Reader, editado por Bill Ashcroft, Gareth Griffiths y Helen Tiffin, 
119-124. Londres: Routledge; Taylor & Francis Group.

3.	 Banerjee, Ishita. 2010. “Historia, historiografía y estudios subalternos”. Istor: Revista de 
Historia Internacional 11 (41): 99-118. http://www.istor.cide.edu/archivos/num_41/uso_
de_la_historia.pdf

4.	 Bassets, Marc. 2018. “Macron admite la responsabilidad de Francia en las torturas 
y desapariciones en Argelia”. El País, 13 de septiembre. https://elpais.com/interna-
cional/2018/09/13/actualidad/1536850667_950542.html

5.	 Bautista Segales, Juan José. 2017. “El carácter trascendental de la reflexión crítica y de la 
reflexión de la vida”. Revista Praxis 76: 1-15. https://doi.org/10.15359/praxis.76.1

6.	 Bhabha, Homi K. (1994) 2012. The Location of Culture. Londres: Routledge.
7.	 Bhabha, Homi K. (1994) 2007. El lugar de la cultura. Buenos Aires: Ediciones Manantial.
8.	 Césaire, Aimé. (1955) 1989. Discours sur le colonialisme. París: Éditions Présence Afri-

caine.
9.	 Chakrabarty, Dipesh. 2010. “The Legacies of Bandung. Making a World after Empire”. En 

The Bandung Moment and Its Political Afterlives, editado por Christopher J. Lee, 45-68. 
Athens: Ohio University Press. https://doi.org/10.2307/j.ctv224txjd.9

10.	 Chakrabarty, Dipesh. 2009. Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical 
Difference. Princeton: Princeton University Press.

11.	 Chakrabarty, Dipesh. 2000. “Subaltern Studies and Postcolonial Historiography”. 
Nepantla: Views from South 1 (1): 9-32. https://muse.jhu.edu/article/23873

12.	 Chakrabarty, Dipesh. 1999. “La poscolonialidad y el artilugio de la historia: ¿Quién habla 
en nombre de los pasados ‘indios’?”. En Pasados poscoloniales: colección de ensayos sobre la 
nueva historiografía y etnografía de la India, editado por Saurabh Dube, 623-658. Ciudad 
de México: El Colegio de México. https://muse.jhu.edu/pub/320/oa_edited_volume/
chapter/2587236/pdf

13.	 Cordero Torres, José María. 1953. Política colonial. Madrid: Ediciones Cultura Hispánica.
14.	 Davis, Angela. 1981. Women, Race, and Class. Chicago: Chicago University Press.
15.	 Dube, Saurabh. 1999. “Introducción. Temas e intersecciones de los pasados poscoloniales”. 

En Pasados poscoloniales: colección de ensayos sobre la nueva historiografía y etnografía de 
la India, coordinado por Saurabh Dube y Germán Franco Toriz, 17-98. Ciudad de México: 
Colegio de México. https://muse.jhu.edu/pub/320/edited_volume/chapter/2587216/pdf

16.	 Escobar, Arturo. 2003. “‘Mundos y conocimientos de otro modo’. El programa de 
investigación de modernidad/colonialidad latinoamericano”. Tabula Rasa 1: 51-86. 
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=39600104

17.	 Foucault, Michel. 1996. Genealogía del racismo. Buenos Aires: Altamira.

http://biblioteca.clacso.edu.ar/ar/libros/grupos/alimonda.pdf
http://www.istor.cide.edu/archivos/num_41/uso_de_la_historia.pdf
http://www.istor.cide.edu/archivos/num_41/uso_de_la_historia.pdf
https://elpais.com/internacional/2018/09/13/actualidad/1536850667_950542.html
https://elpais.com/internacional/2018/09/13/actualidad/1536850667_950542.html
https://doi.org/10.15359/praxis.76.1
https://doi.org/10.2307/j.ctv224txjd.9
https://muse.jhu.edu/article/23873%2520
https://muse.jhu.edu/pub/320/oa_edited_volume/chapter/2587236/pdf%2520
https://muse.jhu.edu/pub/320/oa_edited_volume/chapter/2587236/pdf%2520
https://muse.jhu.edu/pub/320/edited_volume/chapter/2587216/pdf%2520
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=39600104%2520


72

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 · Bogotá, abril-junio 2023 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 51-75 
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

18.	 García Fernández, Javier. 2021. “Descolonizar Europa: Dialéctica de la colonialidad y 
genealogías anti-coloniales para pensar el sur de Europa”. En Descolonizar las ciencias 
sociales y las humanidades: perspectivas desde Andalucía y el sur de Europa, editado por 
Javier García Fernández, Ramón Grosfoguel y José Antonio Pérez Tapias, 59-73. Granada: 
Universidad de Granada.

19.	 García Fernández, Javier. 2019c. “Diálogos tras dos décadas de descolonización 
epistémica: memorias y horizontes del pensamiento decolonial. Entrevista biográfica 
a Ramón Grosfoguel”. Transmodernity: Journal of Peripheral Cultural Production of the 
Luso-Hispanic World 9 (2): 130-151. https://doi.org/10.5070/T492046327

20.	 García-Fernández, Javier. 2019b. Descolonizar Europa: ensayos para pensar históricamente 
desde el sur. Madrid: Brumaria.

21.	 García-Fernández, Javier. 2019a. “¿Qué significa descolonizar Europa? Historia, cultura 
y descolonización de las ciencias sociales. Entrevistas a María Paula Meneses”.  Revista 
Internacional de Pensamiento Político 14: 557-565. https://doi.org/10.46661/
revintpensampolit.4836

22.	 Goikolea-Amiano, Itzea. 2020. “Historizar para decolonizar”. Ayer. Revista de Historia 
Contemporánea 117 (1): 351-365. https://doi.org/10.55509/ayer/117-2020-14

23.	 González Alcantud, José Antonio. 2014. El mito de Al-Ándalus. Córdoba: Almuzara.
24.	 González Casanova, Pablo. 1963. “Sociedad plural, colonialismo interno y desarrollo”. 

América Latina 6 (3): 15-32.
25.	 Grosfoguel, Ramón. 2022. De la sociología de la descolonización al nuevo antiimperialismo 

decolonial. Ciudad de México: Akal.
26.	 Grosfoguel, Ramón. 2013. “Racismo/sexismo epistémico, universidades occidentalizadas 

y los cuatro genocidios/epistemicidios del largo siglo XVI”. Tabula Rasa 19: 31-58. https://
doi.org/10.25058/20112742.153

27.	 Grosfoguel, Ramón. 2006. “La descolonización de la economía política y los estudios 
postcoloniales: transmodernidad, pensamiento fronterizo y colonialidad global”. Tabula 
Rasa 4: 17-46. https://doi.org/10.25058/20112742.245

28.	 Gruzinski, Serge. 2016. Las cuatro partes del mundo: historia de una mundialización. 
Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica.

29.	 Guha, Ranajit. 1983. “The Prose of Counter-Insurgency”. En Subaltern Studies: Writings 
on South Asian History and Society, editado por Ranajit Guha, vol. 2, 45-84. Dehli: Oxford 
University Press.

30.	 Hausberger, Bernd. 2018. Historia mínima de la globalización temprana. Ciudad de 
México: El Colegio de México; Centro de Estudios Históricos.

31.	 Hinkelammert, Franz J. 1999. “Introducción a El huracán de la globalización: la exclusión 
y la destrucción del medio ambiente vistos desde la teoría de la dependencia”. En El huracán 
de la globalización, autor Franz J. Hinkelammert, 17-33. Montes de Oca, Costa Rica: 
DEI (Departamento Ecuménico de Investigaciones). http://repositorio.uca.edu.sv/jspui/
handle/11674/1006

32.	 Kumbamu, Ashok. 2019. “The Naxalite Movement, the Oppressive State, and the 
Revolutionary Struggle in India”. En The Palgrave Handbook of Social Movements, 

https://doi.org/10.5070/T492046327
https://doi.org/10.46661/revintpensampolit.4836%2520
https://doi.org/10.46661/revintpensampolit.4836%2520
https://doi.org/10.55509/ayer/117-2020-14%2520
https://doi.org/10.25058/20112742.153
https://doi.org/10.25058/20112742.153
https://doi.org/10.25058/20112742.245%2520
http://repositorio.uca.edu.sv/jspui/handle/11674/1006
http://repositorio.uca.edu.sv/jspui/handle/11674/1006


P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

73

Descolonizar el pasado. Perspectivas críticas con los legados coloniales en la historia y la historiografía
Javier García Fernández

Revolution, and Social Transformation, editado por Berch Berberoglu, 233-247. Cham: 
Palgrave Macmillan.

33.	 Labastidas, Horacio. 1988. “Colonialidad y liberación en América Latina”. Cuadernos 
Americanos, Nueva Época 9: 77-90. http://www.cialc.unam.mx/ca/ne/NE-09.pdf

34.	 Lafuente, Javier. 2019. “López Obrador asegura en su carta al Rey que los abusos de la 
conquista “aún generan encendidas polémicas”. El País, 27 de marzo. https://elpais.com/
internacional/2019/03/27/mexico/1553651641_263448.html#?rel=mas

35.	 Lander, Edgardo, comp. 2000. La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 
Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales 
(Clacso). http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100708034410/lander.pdf

36.	 Lepe-Carrión, Patricio. 2020. “Colonialidad (colonialité), rebeldía (rebelité) y muerte: 
impermeabilidad absoluta, insurrección y cacería humana”. En Chichitlahuiliztli, 
racialización y cacería humana. Ensayos sobre necropolíticas en América Latina, 
coordinado por Patricio Lepe-Carrión, Luis Martínez Andrade y José Manuela Meneses, 
81-91. Temuco: Ediciones UFRO; Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales 
(Clacso). https://bibliotecadigital.ufro.cl/?a=view&item=1961

37.	 Lugones, María. 2008. “Colonialidad y género”. Tabula Rasa 9: 73-101. https://doi.
org/10.25058/20112742.340

38.	 Makaran, Gaya y Pierre Gaussens, coords. 2020. Piel blanca, máscaras negras: crítica de la 
razón decolonial. Ciudad de México: Bajo Tierra A. C.; Universidad Nacional Autónoma 
de México; Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe.

39.	 Maldonado-Torres, Nelson. 2008. “La descolonización y el giro des-colonial”. Tabula 
Rasa 9: 61-72. https://doi.org/10.25058/20112742.339

40.	 Maldonado-Torres, Nelson. 2007. “Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al 
desarrollo de un concepto”. En El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica 
más allá del capitalismo global, editado por Ramón Grosfoguel y Santiago Castro-Gómez, 
127-167. Bogotá: Siglo del Hombre Editores; Universidad Central, Pontificia Universidad 
Javeriana. http://www.ceapedi.com.ar/imagenes/biblioteca/libreria/147.pdf

41.	 Marini, Ruy Mauro. 1977. Dialéctica de la dependencia. Ciudad de México: Ediciones Era.
42.	 Mbembe, Achille. 2006. “Necropolitics”.  Raisons Politiques 21 (1): 29-60. https://www.

cairn-int.info/journal-raisons-politiques-2006-1-page-29.htm
43.	 Memmi, Albert. (1966) 1971. Retrato del colonizado. Madrid: Edicusa.
44.	 Michel-Rolph Trouillot. (1995) 2015. Silencing the Past: Power and the Production of 

History. Boston: Beacon Press.
45.	 Mignolo, Walter D. 2015. Trayectorias de re-existencia: ensayos en torno a la colonialidad/

decolonialidad del saber, el sentir y el creer, editado por Pedro Pablo Gómez. Bogotá: 
Universidad Distrital Francisco José de Caldas; Facultad de Artes - Academia Superior de 
Artes de Bogotá. http://hdl.handle.net/11349/30086

46.	 Mignolo, Walter D. 2000. “La colonialidad a lo largo y a lo ancho: el hemisferio occidental 
en el horizonte colonial de la modernidad”. En La colonialidad del saber: eurocentrismo 
y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, editado por Edgardo Lander, 55-85. 

http://www.cialc.unam.mx/ca/ne/NE-09.pdf
https://elpais.com/internacional/2019/03/27/mexico/1553651641_263448.html%23?rel=mas
https://elpais.com/internacional/2019/03/27/mexico/1553651641_263448.html%23?rel=mas
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100708034410/lander.pdf
https://bibliotecadigital.ufro.cl/?a=view&item=1961
https://doi.org/10.25058/20112742.340
https://doi.org/10.25058/20112742.340
https://doi.org/10.25058/20112742.339%2520
http://www.ceapedi.com.ar/imagenes/biblioteca/libreria/147.pdf%2520
https://www.cairn-int.info/journal-raisons-politiques-2006-1-page-29.htm
https://www.cairn-int.info/journal-raisons-politiques-2006-1-page-29.htm
http://handle.net/11349/30086


74

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. n.° 51 · Bogotá, abril-junio 2023 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 51-75 
https://doi.org/10.7440/antipoda51.2023.03

Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales (Clacso). https://people.
duke.edu/~wmignolo/Interactivecv/Publications/Lacolonialidad.pdf

47.	 Mignolo, Walter D. 1995b. “La razón postcolonial: herencias coloniales y teorías 
postcoloniales”. Revista Chilena de Literatura 47: 91-114. https://revistaliteratura.uchile.
cl/index.php/RCL/article/view/39564

48.	 Mignolo, Walter D. 1995a. “Occidentalización, imperialismo, globalización: herencias 
coloniales y teorías postcoloniales”. Revista Iberoamericana 61 (170): 27-40. http://revista-
iberoamericana.pitt.edu/ojs/index.php/Iberoamericana/article/viewFile/6392/6568

49.	 Müller, Enrique. 2021. “Alemania devolverá a Nigeria los bronces de Benín saqueados 
a fines del XIX por soldados ingleses”. El País, 26 de marzo. https://elpais.com/
cultura/2021-03-26/alemania-devolvera-a-nigeria-los-bronces-de-benin-saqueados-a-
fines-del-xix-por-soldados-ingleses.html

50.	 Nkrumah, Kwame. (1966) 1996. Neocolonialismo. La última etapa del imperialismo.
Ciudad de México: Siglo XXI Editores.

51.	 Quijano, Aníbal. 2020. Cuestiones y horizontes: de la dependencia histórico-estructural 
a la colonialidad/descolonialidad del poder. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de 
Ciencias Sociales (Clacso). https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm019g

52.	 Quijano, Aníbal. 2000b. “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”. En 
La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales: perspectivas latinoamericanas, 
editado por Edgardo Lander, 201-246. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de 
Ciencias Sociales (Clacso).

53.	 Quijano, Aníbal. 2000a. “Colonialidad del poder y clasificación social”. Journal of World-
Systems Research 6 (2): 342-386. https://doi.org/10.5195/jwsr.2000.228

54.	 Quijano, Aníbal. 1992. “Colonialidad y modernidad/racionalidad”. Perú Indígena 13 (29): 
11-20. Lima: Instituto Indigenista Peruano.

55.	 Quijano, Aníbal e Immanuel Wallerstein. 1992. “Americanity as a Concept, or the 
Americas in the Modern World”. International Social Science Journal 44 (4): 549-557. 
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000092840

56.	 Restrepo, Eduardo. 2016. “Descentrando a Europa: aportes de la teoría postcolonial y el 
giro decolonial al conocimiento situado”. Relaso: Revista Latina de Sociología 6 (1): 60-71. 
http://dx.doi.org/10.17979/relaso.2016.6.1.1965

57.	 Rincón, Andrea. 2020. “Rebelión contra las estatuas: los símbolos que suscitan 
choques en todo el mundo”. France 24, 11 de junio. https://www.france24.com/
es/20200611-rebeli%C3%B3n-contra-las-estatuas-los-s%C3%ADmbolos-que-suscitan-
choques-en-todo-el-mundo

58.	 Robinson, Cedric J. (1983) 2020. Black Marxism, Revised and Updated Third Edition: The 
Making of the Black Radical Tradition. Chapel Hill: University of North Carolina Press. 
http://www.jstor.org/stable/10.5149/9781469663746_robinson

59.	 Rodríguez, Ileana. 2021. Convergencia de tiempos: estudios subalternos/contextos 
latinoamericanos estado, cultura, subalternidad. Amsterdam; Atlanta: Brill.

60.	 Sánchez-Antonio, Juan Carlos. 2021. “Más allá de la visión heleno-eurocéntrica de la 
historia: el lugar de América (Latina) en la historia mundial transmoderna”. Memorias: 

https://people.duke.edu/~wmignolo/Interactivecv/Publications/Lacolonialidad.pdf%2520
https://people.duke.edu/~wmignolo/Interactivecv/Publications/Lacolonialidad.pdf%2520
https://revistaliteratura.uchile.cl/index.php/RCL/article/view/39564%2520
https://revistaliteratura.uchile.cl/index.php/RCL/article/view/39564%2520
http://revista-iberoamericana.pitt.edu/ojs/index.php/Iberoamericana/article/viewFile/6392/6568
http://revista-iberoamericana.pitt.edu/ojs/index.php/Iberoamericana/article/viewFile/6392/6568
https://elpais.com/cultura/2021-03-26/alemania-devolvera-a-nigeria-los-bronces-de-benin-saqueados-a-fines-del-xix-por-soldados-ingleses.html
https://elpais.com/cultura/2021-03-26/alemania-devolvera-a-nigeria-los-bronces-de-benin-saqueados-a-fines-del-xix-por-soldados-ingleses.html
https://elpais.com/cultura/2021-03-26/alemania-devolvera-a-nigeria-los-bronces-de-benin-saqueados-a-fines-del-xix-por-soldados-ingleses.html
https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm019g
https://doi.org/10.5195/jwsr.2000.228%2520
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000092840%2520
http://dx.doi.org/10.17979/relaso.2016.6.1.1965%2520
https://www.france24.com/es/20200611-rebeli%25C3%25B3n-contra-las-estatuas-los-s%25C3%25ADmbolos-que-suscitan-choques-en-todo-el-mundo
https://www.france24.com/es/20200611-rebeli%25C3%25B3n-contra-las-estatuas-los-s%25C3%25ADmbolos-que-suscitan-choques-en-todo-el-mundo
https://www.france24.com/es/20200611-rebeli%25C3%25B3n-contra-las-estatuas-los-s%25C3%25ADmbolos-que-suscitan-choques-en-todo-el-mundo
http://www.jstor.org/stable/10.5149/9781469663746_r


P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

75

Descolonizar el pasado. Perspectivas críticas con los legados coloniales en la historia y la historiografía
Javier García Fernández

Revista Digital de Historia y Arqueología desde el Caribe Colombiano 44: 8-36. https://doi.
org/10.14482/memor.44.980

61.	 Said, Edward. 1979. Orientalism. Nueva York: Vintage Books.
62.	 Santos, Theotonio dos. 1991. Democracia y socialismo en el capitalismo dependiente. 

Petrópolis: Editorial Vozes.
63.	 Sena Martins, Bruno y Boaventura de Sousa Santos. 2018. “Socialismo, democracia e 

epistemologias do Sul. Entrevista com Boaventura de Sousa Santos”. Revista Crítica de 
Ciências Sociais n.º especial: 9-54. https://doi.org/10.4000/rccs.7647

64.	 Sousa Santos, Boaventura de. 2006. “De lo posmoderno a lo poscolonial, y más allá 
de ambos”. En Conocer desde el Sur. Para una cultura política emancipatoria, autor 
Boaventura de Sousa Santos, 35-64. Lima: Fondo Editorial de la Universidad Nacional 
Mayor de San Marcos. https://www.boaventuradesousasantos.pt/media/Conocer%20
desde%20el%20Sur_Lima_2006.pdf

65.	 Spivak, Gayatri C. 1990. “Reading the Satanic Verses”. Third Text 4 (11): 41-60. https://doi.
org/10.1080/09528829008576262

66.	 Strausfeld, Michi. 2021. “XXI: ¿El siglo de la descolonización?”. El País, 11 de julio. https://
elpais.com/opinion/2021-07-11/xxi-el-siglo-de-la-descolonizacion.html

67.	 Thiong’o, Ngugi Wa. 1987. Decolonising the Mind: The Politics of Language in African 
Literature. Nairobi: East African Educational Publishers.

68.	 Vega, Mauro. 2001. “Historiografía y poscolonialidad”. Historia y Espacio 17: 69-92. 
https://historiayespacio.univalle.edu.co/index.php/historia_y_espacio/article/view/6947

69.	 Wallerstein, Immanuel. (1979) 2016. El moderno sistema mundial. La agricultura 
capitalista y los orígenes de la economía-mundo europea en el siglo XVI. Madrid: Siglo XXI.

Javier García Fernández

Investigador postdoctoral de la University of California, Berkeley, Estados Unidos. 
Doctor en estudios poscoloniales de la Universidade de Coimbra, Portugal. Mágister en his-
toria contemporánea de la Universidad Nacional de Educación a Distancia (UNED), España, 
y licenciado en historia de la Universidad de Granada, España. Actualmente es investigador 
del Departamento de Humanidades de la Universitat Pompeu Fabra y del Grup de Recerca 
en Imperis, Metròpolis i Societats Extraeuropees (Grimse), Barcelona. Ha sido investigador 
visitante en la School of Oriental & African Studies de la University of London, Reino Unido. 
Entre sus últimas publicaciones están: “Immanuel Wallerstein’s Legacy in Southern Europe: 
Notes for Thinking Andalusia from World-Systems Theory”, Journal of World-Systems Research 
28, n.° 2 (2022) 427-437, https://doi.org/10.5195/jwsr.2022.1134; “Más allá del medievalismo 
y el arabismo: Al-Ándalus en perspectiva poscolonial”, Estudios de Asia y África 57, n.° 1  
(2022). 61-94. https://doi.org/10.24201/eaa.v57i1.2653. https://orcid.org/0000-0001-7994-
5477 * javier.garciaf@upf.edu * jgarciafer@ugr.es

https://doi.org/10.14482/memor.44.980
https://doi.org/10.14482/memor.44.980
https://doi.org/10.4000/rccs.7647
https://www.boaventuradesousasantos.pt/media/Conocer%20desde%20el%20Sur_Lima_2006.pdf
https://www.boaventuradesousasantos.pt/media/Conocer%20desde%20el%20Sur_Lima_2006.pdf
https://doi.org/10.1080/09528829008576262
https://doi.org/10.1080/09528829008576262
https://elpais.com/opinion/2021-07-11/xxi-el-siglo-de-la-descolonizacion.html
https://elpais.com/opinion/2021-07-11/xxi-el-siglo-de-la-descolonizacion.html
https://historiayespacio.univalle.edu.co/index.php/historia_y_espacio/article/view/6947
https://doi.org/10.5195/jwsr.2022.1134
https://doi.org/10.24201/eaa.v57i1.2653
https://orcid.org/0000-0001-7994-5477
https://orcid.org/0000-0001-7994-5477
mailto:javier.garciaf@upf.edu
mailto:jgarciafer@ugr.es

