
91

ant ípoda n º6 enero -junio de 2008 páginas 91-111 issn 1900 -5407

Fecha de recepc ión :  m ar zo de 2008  |  F echa de aceptac ión : abr il de 2008

U s o s  d e l  e s p a c i o  y  c r e e n c i a s 
e n c a r n a d a s :  p s i q u i a t r í a  
y  p s i c o a n á l i s i s  e n  u n  s e r v i c i o 
p s i q u i á t r i c o  a r g e n t i n o
T h e  u s e  o f  s p a c e  a n d  e m b o d i e d  b e l i e f s :  
P h y c h i a t r y  a n D  p s y c h o a n a l y s i s  
i n  a n  A r g e n t i n e a n  p s y c h i a t r i c  s e r v i c e

S e r g i o  V i s a c o v s k y
Investigador independiente del Consejo Nacional de Investigaciones  

Científicas y Técnicas, conicet.
Centro de Antropología Social, Instituto de Desarrollo  

Económico y Social, ides, Buenos Aires, Argentina. 
seredvisac@fibertel.com.ar

R e s u m e n  Mi propósito en este trabajo es 

analizar los modos de constitución psicoanalítica 

en Argentina, explorando las concepciones 

nativas de aquello que fue considerado 

“psicoanalítico” en un determinado momento. 

Voy a analizar para ello las transformaciones 

espaciales de la más célebre institución 

psiquiátrica argentina, el llamado Servicio del 

Lanús en el período entre 1956 y 1976, fundado 

por el psiquiatra Mauricio Goldenberg. Mi interés 

es mostrar cómo en el caso de un servicio 

psiquiátrico, es posible ver de qué modo pudo 

establecerse el psicoanálisis, cómo se distinguió 

–o no– de la psiquiatría y, en definitiva, qué fue 

aquello que se consideró como “psicoanalítico”. 

P a l a b r a s  c l a v e : 

Espacio, hospital, creencias colectivas, 

psiquiatría, psicoanálisis.

A b s t r a c t  In this article, I want to analyze 

the ways of psychoanalytic constitution in 

Argentina, by means of the exploration of the 

native conceptions of what has been considered 

“psychoanalytic” at a certain moment. I analyze 

the spatial transformations of the most famous 

Argentinian psychiatric institution, the so-called 

El Lanús Service in 1956-1976, founded by 

psychiatrist Mauricio Goldenberg. I want to show 

how psychoanalysis was placed in the public 

hospital psychiatric service, how it established 

a difference with psychiatry and, eventually, 

how defined which aspects were considered 

“psychoanalytic”.

K e y  w o r d s : 

Space, Hospital, Collective Beliefs, Psychiatry, 

Psychoanalysis.



A N T Í P O D A  N º 6  |  e n e r o - j u n i o  2 0 0 8

9 2

U s o s  d e l  e s p a c i o  y  c r e e n c i a s 
e n c a r n a d a s :  p s i q u i a t r í a  
y  p s i c o a n á l i s i s  e n  u n  s e r v i c i o 
p s i q u i á t r i c o  a r g e n t i n o 1

S e r g i o  V i s a c o v s k y

Buenos Aires es considerada una de las capita-
les mundiales del psicoanálisis (Plotkin, 2003). Junto con el tango, el fútbol, 
el asado, los caballos y el gaucho, el psicoanálisis participa de los estereotipos 
por los cuales los argentinos son reconocidos en el mundo. Este lugar del psi-
coanálisis en Argentina, no obstante, debería ser circunscrito a los grandes 
adentros urbanos, como Buenos Aires. Allí existen dos grandes asociaciones 
afiliadas directamente a la International Psychoanalytical Association, una de 
ellas la Asociación Psicoanalítica Argentina, fundada en 1942. Existen muchí-
simas instituciones lacanianas, la primera de ellas creada en 1974, además de 
innumerables instituciones con otras orientaciones psicoanalíticas, o con un 
carácter más ecléctico. El psicoanálisis se enseña en las carreras universitarias 
de psicología como la perspectiva predominante, y los estudiantes asisten en 
gran número, con una definida vocación como profesionales liberales, aspiran-
tes a atender pacientes angustiados en sus consultorios privados a través de una 
práctica psicoterapéutica. El psicoanálisis prevalece en las instituciones hospi-
talarias, tanto públicas como privadas, y los psicoanalistas son habitualmente 
consultados por los medios de comunicación, a propósito de los más disímiles 
temas, desde problemáticas de pareja o sexualidad, hasta crisis socioeconómi-
cas (Plotkin y Visacovsky, 2007). 

Hasta una elegante zona de la ciudad de Buenos Aires recibe el nombre 
informal de “Villa Freud”, por la alta concentración de consultorios de ana-
listas y agradables cafés, como el Sigi (Figura 1). Allí me citaron en un par 

1	 El presente artículo es una versión ampliada de la ponencia presentada en el xii Congreso de Antropología en 
Colombia, en el Simposio “Creencia y verdad en los sistemas terapéuticos contemporáneos”, realizado en la 
Universidad Nacional de Colombia, en su sede de Bogotá en octubre de 2007. Mi especial agradecimiento a 
los profesores Carlos Alberto Uribe y María Angélica Ospina.



U s o s  d e l  e s p a c i o  y  c r e e n c i a s  e n c a r n a d a s  |  S e r g i o  V i s a c o vs  k y

9 3

de oportunidades unos periodistas extranjeros para preguntarme por qué el 
psicoanálisis era tan importante para los argentinos. Ellos estaban intrigados 
acerca de cómo podía ser posible que una perspectiva como el psicoanálisis, 
que se encontraba en abierta crisis en buena parte del mundo, tuviese tal nivel 
de aceptación en un país no europeo del confín sur del planeta. Sin embargo 
mis respuestas, como de costumbre, fueron decepcionantes para mis entre-
vistadores. Siempre les digo lo mismo: el psicoanálisis es un asunto, ante todo, 
de los grandes centros urbanos, y está por verse su influencia en las creencias 
de los sectores más desfavorecidos de la población en torno al sufrimiento, la 
persona o la sexualidad. También, acostumbro decirles que, contra su ilusión, 
no hay una esencia de la argentinidad que explique por qué los argentinos han 
adoptado el psicoanálisis. Les propongo, en cambio, considerar la cuestión en 
términos procesuales y contextuales, esto es, estudiar momentos y escenarios 
particulares de implantación y reproducción psicoanalítica2. 

Admito que para una buena parte de los argentinos adscriptos a esa vaga 
y heterogénea categoría que denominamos “clases medias urbanas”, el psicoa-
nálisis constituye, con sus diferentes variantes, el principal marco interpreta-
tivo capaz de hacer inteligible tanto el malestar cotidiano como el sufrimiento 
psíquico profundo. Yo mismo, que me he transformado en un investigador del 
psicoanálisis como práctica social, y que muchas veces abrigo dudas respecto 
a su eficacia, no puedo dejar de pensarme como un paciente potencial –podría 
decir un “eterno paciente”–. En las relaciones profesionales y laborales, en va-
rias ocasiones me veo hurgando en pequeños incidentes, tratando de detectar 
algún indicio de los inconcientes en juego. En las charlas de amigos, a veces es-
toy escuchando pacientemente, profiriendo cada tanto un “ajá”, y tratando de 
descubrir relaciones insospechadas por mis interlocutores. 

Por esta razón, me encuentro en una posición semejante al creyente que 
pretende estudiar su propia religión. Está claro que, por esta vía, no hay mucho 
que podamos hacer para entender el psicoanálisis. Una alternativa sería ubicar-
se en el lugar de quienes lo definen como una “religión”. En buena medida, esta 
vía constituye una denuncia epistemológica, ya que quienes la sostienen juzgan 
el psicoanálisis como no científico o, simplemente, sin auténticos créditos cog-
noscitivos. Esta crítica ha sido enarbolada con diferentes matices por Borch-Ja-
cobsen (1995; 2002), Bouveresse (1996), Meyer et ál. (2005), Popper (1994), Van 
Rillaer (1980; 1985) y Wittgenstein (1966), entre muchos otros. Lo que define 
esta postura es la oposición entre ciencia y religión –o mito, o creencia, o ideo-

2	 Tal como lo han planteado desde diferentes abordajes, Hugo Vezzetti (1989; 1996) y Mariano Plotkin (2003).



A N T Í P O D A  N º 6  |  e n e r o - j u n i o  2 0 0 8

9 4

logía–, en la medida en que lo que se pretende es establecer un límite indiscu-
tible entre formas de conocimiento válidas y no válidas.

Sin embargo, esta perspectiva es difícil de aceptar para un antropólogo. 
La distinción entre ciencia y creencia puede ser útil en ciertos análisis, des-
de cierto punto de vista y para ciertos propósitos, pero inservible cuando lo 
que necesitamos es comprender cómo cualquier sistema de ideas es aceptado y 
practicado por la gente. Así como sucede con la física, la medicina o la antropo-
logía, el psicoanálisis es un producto histórico y socialmente situado, y no tiene 
ningún estatus privilegiado: es imaginado, producido y actualizado en condi-
ciones históricas y sociales específicas3. 

Precisamente, mi intención es tratar de conocer cómo se constituye el 
psicoanálisis en tanto práctica social singular, condicionada por los contex-
tos específicos en los que se desarrolla. Con esto quiero decir que, contra la 
insistencia del propio psicoanálisis en auto explicarse desde un punto de vis-
ta normativo y universal, mi intención ha sido estudiar aquello que efectiva-
mente hacen quienes se adscriben al psicoanálisis en situaciones concretas. Por 
“hacer” me refiero a las prácticas efectivas de quienes se asumen como psi-
coanalistas, algunas inaccesibles a través de la participación y la observación 
etnográfica –como las mismas sesiones terapéuticas–, y otras a menudo con-
sideradas banales, como lo pueden ser sus formas de reunión, sean ceremonia-
les o festivas.

Mi propósito es analizar los modos de constitución psicoanalítica en Ar-
gentina, explorando las concepciones nativas de aquello que fue considerado 
como “psicoanalítico” en un determinado momento. Voy a analizar para ello las 
transformaciones espaciales de la más célebre institución psiquiátrica argenti-
na, el llamado Servicio del Lanús en el período que va de 1956 a 19764, fundado 

3	 Ésta es una paradoja ya vislumbrada por los padres de las ciencias sociales, como Max Weber: el conocimien-
to científico debe satisfacer exigencias universalistas de validez, pero procede y actúa siempre en un contexto 
particular en específicas tramas simbólicas (Geertz, 1994; Franklin, 1995).

4	 El Lanús es el término nativo empleado para designar el Servicio Hospitalario, refiriendose metonímicamente a 
la zona geográfica en la que está ubicado, el partido de Lanús en la Provincia de Buenos Aires. Se trata de una 
denominación consuetudinaria, distinta a los nombres reconocidos por el Estado para designar el hospital: Ser-
vicio de Psicopatología y Neurología del Policlínico denominado “Dr. Gregorio Aráoz Alfaro” entre 1956-1973 
y 1976-1987; o, en otras circunstancias –como en la actualidad– el Hospital Interzonal de Agudos “Evita”, entre 
1952-1955, 1973-1976 y 1987 al presente. Desde el retorno democrático en 1983, el Lanús ha sido evocado por 
ex profesionales del Servicio –médicos psiquiatras, psicólogos, una gran parte de ellos autodenominados “psi-
coanalistas”– como un caso ejemplar para América Latina y el mundo, basándose en auténticos logros y en un 
prestigio nacional e internacional obtenido desde los años sesenta; entre ellos, la implementación de psicote-
rapias inspiradas en el psicoanálisis, el desarrollo de las terapias grupales y breves, la aplicación de los últimos 
descubrimientos psicofarmacológicos, la realización de fuertes programas de actualización profesional, la for-
mación de postgrado en psiquiatría e investigación en diferentes áreas, y el desarrollo pionero en América Lati-
na de modelos alternativos como el Hospital de Día y la psiquiatría comunitaria (Visacovsky, 2002).



U s o s  d e l  e s p a c i o  y  c r e e n c i a s  e n c a r n a d a s  |  S e r g i o  V i s a c o vs  k y

9 5

por el psiquiatra Mauricio Goldenberg5, por dos razones. En primer lugar, por-
que pretendo examinar las creencias psicoanalíticas a través del modo en que 
existen encarnadas en espacios (Low, 2003), y no sólo como sistemas aislados 
de ideas materializadas en el discurso verbal. En segundo lugar y de un modo 
más específico, porque el contexto de un servicio psiquiátrico hospitalario per-
mite observar los modos efectivos mediante los cuales los agentes definen lu-
gares, objetos, actividades y personas, estableciendo límites o inclusiones. En el 
caso de un servicio psiquiátrico, es posible ver de qué modo pudo establecerse 
el psicoanálisis allí, cómo se distinguió –o no– de la psiquiatría y, en definitiva, 
qué fue aquello que se se consideró como “psicoanalítico”. 

En el mencionado caso del Lanús, me propongo mostrar cómo concep-
ciones terapéuticas “psiquiátricas” o “psicoanalíticas” en el ámbito hospitala-
rio, llegaron a ser tales a través de maneras específicas de dotar de sentido el 
espacio. La implantación de un orden psiquiátrico, primero, y psicoanalítico, 
después, demandó una redefinición del espacio, el cual estaba preconstituido a 
partir de significados asociados con el mundo médico, en un primer momento, 
y psiquiátrico, más tarde. La construcción del espacio del Servicio se plasmó en 
dos modelos interpretativos, generados por prácticas profesionales diferentes. 
Por un lado, como expresión de la concepción integradora de la psiquiatría en 
el conjunto de las especialidades médicas de la segunda mitad del siglo xx, se 
forjó una narrativa de la expansión y la integración del Servicio en el hospital. 
Esta expansión indicaba la ampliación de la superficie territorial del Servicio y 
expresaba la integración en la medicina. 

Por otro, a este modelo se le opuso uno diferente, de carácter dualis-
ta, que expresaba el punto de vista de la institucionalización de tratamientos 
ambulatorios orientados psicoanalíticamente. Este modelo, que se presenta-
rá como una inversión de una posición marginal inicial, equiparó la psiquia-

5	N acido en Buenos Aires en 1916 y fallecido en Washington en 2006, Goldenberg estudió medicina a comien-
zos de los años cuarenta en la Universidad de Buenos Aires, especializándose en psiquiatría. Sus prácticas mé-
dicas las llevó a cabo en el Hospicio de las Mercedes, actualmente el Hospital Neuropsiquiátrico Borda, for-
mándose al lado de figuras como Gonzalo Bosh, un influyente psiquiatra de los años treinta y cuarenta; Carlos 
Pereyra, jefe del Servicio, quien lo inició en la psiquiatría fenomenológica francesa; Eduardo Krapf, psiquiatra 
alemán discípulo de Oswald Bumke en Berlín, quien había terminado su formación de didacta en la Asocia-
ción Psicoanalítica Argentina, apa, y quien lo introdujo en el psicoanálisis; y Enrique Pichon Rivière, uno de los 
miembros fundadores de la apa en 1942. Hasta su llegada a la jefatura del Servicio del Lanús, Goldenberg ha-
bía publicado libros y artículos sobre temáticas diversas, tales como la inmigración, el alcoholismo, la epilepsia 
y la técnica de la lobotomía. En las décadas de los cincuenta y sesenta fue varias veces convocado como fun-
cionario público en el área de la salud mental. Permaneció en la jefatura del Servicio por él creado hasta 1972, 
cuando se marchó junto con algunos colaboradores a un hospital privado, el Hospital Italiano, para dirigir un 
nuevo Servicio de Psiquiatría hasta 1976, cuando se exilió en Caracas, Venezuela, luego del Golpe Militar. Con 
posterioridad, Goldenberg se desempeñó como colaborador de la Organización Mundial de la Salud, oms, y 
asesoró en su especialidad al presidente Raúl Alfonsín en 1983, con el retorno democrático.



A N T Í P O D A  N º 6  |  e n e r o - j u n i o  2 0 0 8

9 6

tría con la medicina. Esta homologación respondía a la consolidación paulatina 
de un marco psicoanalítico en el ámbito de los tratamientos ambulatorios de 
la década de 1960, estableciéndose una oposición respecto a la medicina y la 
psiquiatría. Lo que pretendo poner de manifiesto es cómo las identidades ins-
titucionales de los profesionales se fundaron, por un lado, en sus experiencias 
prácticas cotidianas en el uso del espacio, y en la constitución de modelos o es-
tereotipos espaciales.

i
En 1988 –¡hace casi veinte años!– yo iniciaba mi trabajo de campo en un 

servicio hospitalario de salud mental en un hospital público, identificado en-
tonces por los psicólogos y psiquiatras relacionados con él como psicoanalítico 
y lacaniano. Ese hospital se llamaba entonces, como hoy, “Evita”, y era conocido 
en el pasado como el Lanús, en razón de su ubicación en el distrito homónimo 
al sur y en las afueras de la ciudad de Buenos Aires. Allí concurrían semanal-
mente casi doscientos profesionales, sobre todo psicólogos –una buena parte 
muy jóvenes, entre los veinticinco y treinta y cinco años–, en su gran mayoría 
seducidos por la perspectiva psicoanalítica de Jacques Lacan; una significativa 
cantidad trabajaba gratuitamente. Pronto llamó mi atención el hecho de que 
continuamente se interrogaran por el sentido de su práctica: “¿Es posible hacer 
psicoanálisis en el hospital? ¿Qué ocurre con los tratamientos cuando no hay 
circulación de dinero? ¿Puede la formación recibida ser considerada una forma 
de pago a los psicoanalistas? ¿Cómo afrontar las deserciones imprevistas de los 
pacientes? ¿Puede desenvolverse un tratamiento cuando los pacientes estable-
cen su transferencia con la institución, y no con los profesionales?”. 

Estas incertidumbres eran planteadas mayormente por quienes se asu-
mían como “psicoanalistas” en el Servicio, en cuanta oportunidad existiese, 
desde reuniones cotidianas e informales hasta eventos académicos. Mientras 
tanto, cada vez que tenía ocasión de dialogar con ellos, recibía concluyentes de-
claraciones tales como “el psicoanálisis nada tiene que ver con la salud pública, 
pues ésta supone que alguien –el Estado– sepa qué es lo bueno para la pobla-
ción, mientras que el psicoanálisis prescinde de presumir qué es lo bueno para 
otro”; o “es imposible prevenir la enfermedad psíquica, por definición, el incon-
ciente es imprevisible y cada situación es singular”; o “la situación socio econó-
mica de los pacientes no es de nuestra competencia, nosotros nos interesamos 
por su dimensión subjetiva”; o, finalmente, “nada podemos hacer frente a la de-
serción de los pacientes; quedarse o irse es su decisión, deben entender que esto 
es un tratamiento psicoanalítico”. 

Vale aclarar que me tocó hacer el trabajo de campo en una época de crisis 
económica e hiperinflación, entre 1988 y 1990. No era difícil advertir en la gen-



U s o s  d e l  e s p a c i o  y  c r e e n c i a s  e n c a r n a d a s  |  S e r g i o  V i s a c o vs  k y

9 7

te que esperaba su turno en la sala de espera del edificio de los Consultorios Ex-
ternos, los efectos del empobrecimiento. Hablando con ellos, pude enterarme de 
que muchos no conseguían trabajo, y por ende arrastraban fuertes depresiones, 
o se volcaban al alcohol. Algunos sí trabajaban, y lograban asistir faltando a sus 
empleos, u obteniendo licencias especiales. Las largas esperas a veces concluían 
en enojos, con los pacientes marchándose sin ser atendidos. Y, finalmente, los 
pacientes no siempre podían cumplir con la asistencia en una frecuencia de se-
siones semanales mayor a una, en razón de sus obligaciones laborales. Como 
agravante, el servicio funcionaba primordialmente por la mañana, y eran muy 
pocos los profesionales que ofrecían sus prestaciones por la tarde. Algunos, 
atraídos por la fama del Servicio, llegaban de muy lejos. Otros asistían cuan-
do podían pagar su pasaje en el transporte público. Rara vez me encontré con 
alguien que hubiese arribado a su consulta espontáneamente, como lo haría el 
paciente psicoanalítico tradicional. Buena parte llegaba por derivación de otros 
servicios médicos del hospital, cuando el médico entendía que alguna cuestión 
nerviosa podía estar incidiendo en una dermatitis o una diarrea crónica, por 
ejemplo. Aclaremos: los médicos derivaban al servicio de psiquiatría, no a “ha-
cer psicoanálisis”. Algunos pacientes arribaban remitidos por instituciones del 
Estado, como la policía, la justicia o la escuela. En mis conversaciones con ellos, 
obtenía a menudo interesantes percepciones de la naturaleza y etiología de sus 
malestares. Ellos enfatizaban el papel de “los nervios” como un orden alterado 
por situaciones particulares de la vida (Dias Duarte, 1986). 

Dada esta realidad, mis reacciones ante las posiciones que adoptaban los 
profesionales que se definían como “psicoanalistas” fueron de desconcierto pri-
mero, y de molestia después. Debo decir que me resultaban particularmente 
curiosas las dudas que los profesionales formulaban en relación con la identifi-
cación de aquello que estaban haciendo en el hospital, teniendo en cuenta que 
no dejaban de concurrir allí y tampoco se les ocurría abandonar su identidad 
como psicoanalistas. La solución más simple hubiese sido interpretar estas pa-
radojas como el resultado de una perspectiva no habituada al trabajo hospita-
lario, sino dispuesta para recibir un paciente que concurre espontáneamente a 
su consultorio privado. Esto podía explicar parte de sus perplejidades. Es muy 
factible que, debido a que habían sido formados básicamente como psicoana-
listas, no supiesen muy bien cómo responder a algunas de las realidades que se 
les presentaban en el ambiente hospitalario. Éste es un asunto que ha preocu-
pado en más de una ocasión incluso a los ministros de salud pública nacionales 
y provinciales, pero no es el punto que quiero considerar aquí. Quiero plantear 
que sus incertidumbres en torno a su identidad procedían de, y a la vez con-
tribuían con, la naturaleza ambigua del espacio mismo. En otros términos, sus 
dudas e interrogantes nos estaban informando acerca de cómo podía estar pro-



A N T Í P O D A  N º 6  |  e n e r o - j u n i o  2 0 0 8

9 8

cesándose su identidad psicoanalítica en un contexto de acción no necesaria-
mente definido como “psicoanalítico”: el hospitalario. 

¿Podía ocurrir que el espacio hospitalario, aunque en principio extraño 
para el psicoanálisis, se tornarse “aceptable” con el tiempo a los ojos de profe-
sionales asumidos como psicoanalistas? Si fuese así, ¿cómo se lograría esto? Lo 
que estaba en juego era la manera como se implantaba un modelo terapéutico 
en un espacio como el hospitalario, o la manera en que el espacio hospitalario 
adoptaba una identidad terapéutica determinada. 

ii
La dimensión espacial es crucial en la constitución del saber médico. En la 

célebre obra de Michel Foucault, El nacimiento de la clínica, aparece la tesis de 
la construcción del saber médico a través del aprendizaje directo vía la obser-
vación, en un espacio creado especialmente para albergar los cuerpos de los pa-
cientes, extraídos de sus hogares. Los cuerpos de los pacientes dejaban de sufrir y 
morir en sus hogares, y eran reubicados en un ámbito en el que no sólo recibían 
cuidado, sino que también eran vigilados a través de la mirada (Foucault, 1986). 
Los saberes sobre los sufrimientos y las desviaciones del cuerpo y el alma, cons-
tituidos como modos de disciplinamiento a partir del siglo xviii –con sus par-
ticulares formas de control– requirieron de específicos modos de organización 
arquitectónica del espacio, como los hospitales, los hospicios, las cárceles y las 
escuelas (Foucault, 1985; Crampton y Elden, 2007). De acuerdo con la interpre-
tación de Felix Driver (1985) sobre Vigilar y castigar, el espacio es una parte vital 
de la batalla por el control y la vigilancia de los individuos, una batalla continua y 
no un ejercicio perpetuo de dominación. En consecuencia, entiendo que junto al 
ejercicio de la fuerza –y la introducción de formas de limitación del acceso y de la 
circulación del espacio que forman parte del ejercicio de la fuerza–, es imprescin-
dible fundir el saber disciplinario con el espacio, de modo tal que éste quede tan 
íntimamente asociado al primero, que la relación aparezca como incuestionable, 
natural, que el uno refiera al otro. Es decir, que el saber médico refiera al hospital, 
así como éste al saber médico. De lo que se trata es de construir el espacio, hacer-
lo significativo desde un cierto punto de vista, y lograr que aparezca como nece-
sario y esencial. La dificultad reside en que los saberes no encuentran “espacios 
vírgenes”, es decir, espacios que no estén ya apropiados, definidos e identificados 
por un saber –lo contrario carece socialmente de sentido–. Es decir, el espacio 
está siempre socialmente pre constituido. Si esto es así, ¿bajo qué condiciones los 
saberes pueden redefinir espacios que se encuentran ya apropiados? ¿Cómo lo 
consiguen? ¿Cómo logran luego mantener las nuevas definiciones? 

Como necesitamos de la ayuda de una mirada constructivista del espacio, 
en el que las experiencias prácticas del mismo sean a la vez una dimensión de 



U s o s  d e l  e s p a c i o  y  c r e e n c i a s  e n c a r n a d a s  |  S e r g i o  V i s a c o vs  k y

9 9

su constitución, es oportuno acudir a Michel de Certeau. Para de Certeau, los 
agentes se apropian del espacio en la medida en que lo usan. El uso tiene un do-
ble carácter: constituye una práctica y una experiencia a la vez. Por medio del 
uso, el espacio siempre se actualiza, por lo cual hay tantos espacios como usos 
posibles del mismo (de Certeau, 1994). Aunque yo no sigo exactamente aquí 
las consecuencias de la distinción de de Certeau entre espacio y lugar, mi pers-
pectiva se inspira en él, en la medida en que permite desarrollar un enfoque 
dinámico y práctico para abordar el espacio. En especial, la idea que me inte-
resa es la de la actualización, un proceso que se realiza a través de las siguien-
tes operaciones: 1) mediante el acto de nombrar un espacio como “zona tal”, 
donde se “realizan tales actividades”. El acto de nombrar el espacio funda ho-
mogeneidades y heterogeneidades en aquello que, aunque sólo idealmente, al-
guna vez pudo ser indiferenciado. Como a menudo se trata de una sustitución 
de nominaciones previas, el espacio es recreado a través de la nominación; 2) 
a través del establecimiento de reglas de entrada, salida, circulación y perma-
nencia. Junto con la nominación, contribuye a la creación de un territorio, con 
límites devenidos en fronteras, y es, básicamente, la imposición de un orden 
(Augé, 1985; Da Matta, 1987; Paul-Lévy y Segaud, 1983); 3) por medio del esta-
blecimiento de la lengua oficial del territorio, un idioma nacional o un dialecto 
profesional (Borneman, 1999); 4) a través de relatos de itinerario –en el senti-
do de Bakhtin (1981)–, resultantes del acto de usar y experimentar el espacio 
–la práctica espacial–, en tanto desplazamiento, que generan un recuerdo del 
recorrido, y a la vez se convierten en un modelo o guía para futuros desplaza-
mientos, en relatos paradigmáticos. Las prácticas espaciales conducen a ex-
periencias espaciales, las cuales se organizan en narrativas espaciales, en una 
memoria del espacio. Estos relatos narrativizan los espacios, les confieren sen-
tido e historicidad (Gittins, 1998), y constituyen el aspecto medular a través del 
cual se crea el espacio social. 

iii
Volvamos ahora a nuestros psicoanalistas trabajando en el servicio hos-

pitalario, preguntándose si lo que hacían allí era o no psicoanálisis. Un aspecto 
relevante que permitía entender tanto sus dilemas como sus convicciones te-
nía su fuente en la índole del espacio hospitalario. Ellos trabajaban en un ser-
vicio definido como de “Psicopatología y Neurología” –aunque informalmente 
lo designaran como de “Salud Mental”–, haciendo caso omiso de la designa-
ción oficial. El servicio estaba organizado en dos unidades, una Sala de Inter-
nación, ubicada en el cuerpo principal del hospital, y un sector de Consultorios 
Externos, para los pacientes ambulatorios. Como dije, la mayor parte de los 
profesionales se concentraba en este último sector, porque el paciente ambula-



A N T Í P O D A  N º 6  |  e n e r o - j u n i o  2 0 0 8

10 0

torio guardaba más similitud con el que asistía a una sesión en el consultorio 
privado. También era posible desarrollar en este ámbito prácticas terapéuti-
cas identificables como psicoanalíticas, aunque la alta demanda no permitiese 
programar la frecuencia y la duración de las sesiones de acuerdo a los princi-
pios que suelen regir al psicoanálisis en la esfera privada. Tampoco era posible 
esperar que los pacientes –quienes provenían de sectores humildes de la po-
blación– continuasen con sus tratamientos por períodos prolongados de tiem-
po. El supuesto psicoanalítico según el cual un tratamiento exigía una asidua 
asistencia semanal durante un dilatado lapso temporal, no era necesariamente 
compartido por quienes se presentaban como potenciales pacientes; en reali-
dad, éstos podían darse por satisfechos si algunos de sus síntomas desapare-
cían tras los primeros encuentros terapéuticos, o si hallaban un rápido alivio 
a sus angustias, pero también podían abandonar el tratamiento al no advertir 
resultados inmediatos.

Por su parte, la Sala de Internación era un lugar que se evitaba, o al me-
nos no era el más buscado por los profesionales, debido a que el psicoanálisis 
–juzgaban– poco tenía que hacer con la locura, o porque ellos, como psicoana-
listas, se oponían a la medicación psiquiátrica. Además, dado que la sala estaba 
situada en el mismo cuerpo del hospital en su segundo piso (Figura 2), junto a 
los restantes servicios hospitalarios, preferían mantenerse a distancia de la psi-
quiatría y la medicina. Por dicha razón, la mayoría escapaba al uso del delantal 
blanco que distinguía a los médicos. En suma, ellos estaban convencidos de que 
el prestigio del Servicio provenía de los Consultorios Externos, y no de la Sala. 
A menudo, realizaban comentarios informales sobre sus colegas de la Sala, en 
los que ponían en tela de juicio su idoneidad e, incluso, su cordura, y hacían cir-
cular rumores acerca del trato que recibían los pacientes internados.

La perspectiva del espacio del servicio hospitalario para estos profesio-
nales asumidos como “psicoanalistas” era la de dos ámbitos separados, dife-
renciados, opuestos: uno familiar, los Consultorios Externos, y otro extraño o 
ajeno, la Sala de Internación, frecuentemente subsumida en el resto del hospi-
tal. La estructura arquitectónica del Servicio contribuía fuertemente a afianzar 
esta concepción. Cualquier visitante desprevenido que se dirigiese al Servicio 
no tendría modo de saber que no se trataba de una sola unidad arquitectónica, 
sino de dos. Luego, enterado, podría no percatarse de la existencia de un acce-
so diferente para cada una. Casi con seguridad, encontraría sin problemas el 
sector de “Internación”: ingresaría por la puerta principal, ascendería por una 
escalera central –o por alguno de los ascensores– y caminaría hacia la dere-
cha, en dirección opuesta a la de una capilla ubicada en una de las alas. Pero se 
sorprendería de no poder encontrar allí los Consultorios Externos. Lo primero 
que haría sería preguntar en qué piso del hospital están. La respuesta pondría 



U s o s  d e l  e s p a c i o  y  c r e e n c i a s  e n c a r n a d a s  |  S e r g i o  V i s a c o vs  k y

101

en evidencia la futilidad de su consulta: no estaban dentro del edificio princi-
pal, sino fuera del mismo. Entonces, bajaría nuevamente, saldría a la playa de 
estacionamiento, pasaría delante de los pequeños edificios de la Morgue y de 
Anatomía Patológica y, finalmente, los ubicaría junto a éstos (Figura 3). Pronto 
advertiría que para llegar a ellos no necesitaba ingresar por la puerta principal 
y atravesar toda la planta baja del edificio, sino simplemente entrar por la puer-
ta de entrada de vehículos. Esta disposición acentuaba la imagen de autonomía 
de los Consultorios Externos (Figura 4). 

Durante una conmemoración de la creación del Servicio realizada en 
1992, Raúl Levín, un psicoanalista que fuera residente de psiquiatría en la dé-
cada de 1960, confeccionó un dibujo a través del cual pretendió representar su 
visión alegórica de la arquitectura del Servicio. Una línea diagonal dividía el pa-
pel de 30 x 21,5 cms. en dos partes desiguales, la mayor reteniendo más del 70 
por ciento de la superficie. En esta última aparecían los Consultorios Externos, 
mientras que en la porción pequeña se ubicaba, ¡el resto del edificio del Hospi-
tal! Aquí podía leerse por encima del mismo el nombre “Aráoz Alfaro” –es decir, 
conservaba la denominación que tenía el hospital cuando él trabajaba allí–, y en 
el segundo piso del edificio, “Sala Internación Psicopatología”. La asimetría que 
guardaban las dos partes del plano no correspondían, por supuesto, con las pro-
porciones reales. Era el edificio del Hospital el que debió haber sido representa-
do como de mayor tamaño. Sin embargo, él sostenía que de ese modo pretendía 
simbolizar la importancia que, desde su perspectiva, tuvieron los Consultorios 
Externos. Sólo la pertenencia a un mismo soporte material –la hoja de papel– 
hacía del dibujo una unidad. En verdad, se trataba de dos imágenes. Los Con-
sultorios Externos aparecían desplazados hacia la izquierda y ligeramente hacia 
arriba, rodeados por un inmenso espacio vacío que representaba la playa de es-
tacionamiento. La pequeña porción restante estaba ocupada por el edificio prin-
cipal del hospital, “arrinconado” al ángulo inferior derecho. El efecto era no sólo 
de oposición, sino de lejanía y desconexión entre ambos predios. En su explica-
ción del dibujo, Levín ubicó los Consultorios Externos “en el último confín”, te-
niendo por referencia el edificio del Hospital. Un ortoedro cortado exactamente 
a la mitad por una línea que lo dividía en dos partes simétricas representaba los 
Consultorios Externos por un lado, y la Morgue por el otro. Esto expresaba una 
unidad y una escisión a la vez: la misma instalación se desdoblaba en “cuerpos 
anatómicos” –la Morgue– y “cuerpos patógenos” –los Consultorios–. Un papel 
fundamental lo jugaban las relaciones adyacentes o de contigüidad con la Mor-
gue y el edificio de Anatomía Patológica (Figura 5). 

La información que me había provisto Levín guardaba relación con mi 
pretensión de conversar con muchos de quienes participaron en los Consulto-
rios Externos desde la década de 1960 hasta 1976, año en que una gran masa de 



A N T Í P O D A  N º 6  |  e n e r o - j u n i o  2 0 0 8

10 2

profesionales debió abandonar el Servicio ante la furia represiva de la dictadura 
militar instalada en el país. Sus interpretaciones del espacio del Servicio guar-
daban una sorprendente similitud con la de quienes trabajaban en él durante la 
década de 1990. Ellos entendían que los Consultorios ocupaban una posición 
marginal respecto al hospital y a la Sala –por su adyacencia con la Morgue–, y 
que esto se debía a la resistencia que despertaba el psicoanálisis entre los médi-
cos. Pero, a diferencia de los profesionales de la década de los noventa, quienes 
trabajaron en los sesenta sostenían que habían logrado invertir la marginalidad 
inicial haciendo que el Servicio creciera, y que fueron los Consultorios Exter-
nos los que se opusieron al discurso de la enfermedad de la medicina y la psi-
quiatría. Desde su perspectiva, los Consultorios Externos quedaban alojados 
fuera del cuerpo principal del Hospital al igual que la Morgue, con la cual, ade-
más, lindaban. 

El psicoanálisis y la muerte habían sido entonces expulsados del territo-
rio de la salud, la medicina y la psiquiatría. Quienes sostenían esta versión afir-
maban haber invertido la estigmatización, al proclamar que los Consultorios 
representaban la vida, frente a la muerte que el hospital albergaba, pero que 
luego evacuaba y depositaba en el exterior, en la Morgue. Éste era un relato de 
aislamiento, de alteración de una marginalidad negativa a una positiva, de un 
espacio estático en el que prevalecían los contrastes y las oposiciones a una ver-
sión dualista. No deja de sorprender esta operación, la cual era capaz de tratar 
como un todo homogéneo la psiquiatría que albergaba la locura –encarnada en 
la Sala– y la medicina, negando la estigmatización de la psiquiatría por parte 
de la medicina.

iv
Aunque algunos supongan rápidamente que la misma arquitectura del 

Servicio inducía a pensar espontáneamente en términos de separación o rela-
ciones de oposición, esto no tenía por qué ser necesariamente así. En verdad, 
la imagen estática de un Servicio dualista emergió cuando ya existía una na-
rrativa del Servicio previa, gestada desde mediados de los años cincuenta hasta 
mediados de los sesenta, basada en la expansión creciente de sus límites. Esta 
narrativa resultó y a la vez fue productora de la redefinición de parte del es-
pacio hospitalario como espacio psiquiátrico, al establecerse el Servicio en el 
hospital general en 1956. Esto implicó por un lado, transformar el espacio hos-
pitalario en tanto espacio médico, en psiquiátrico6; por otro, en razón del en-

6	 Hasta bien entrado el siglo xx, la medicina mantuvo prudente distancia de la psiquiatría, basada en una descon-
fianza hacia sus clasificaciones nosográficas y sus métodos y técnicas de diagnóstico y tratamiento. Una disciplina 
que podía describir conductas patológicas y síntomas anatómicos asociados pero que no podía determinar con 



U s o s  d e l  e s p a c i o  y  c r e e n c i a s  e n c a r n a d a s  |  S e r g i o  V i s a c o vs  k y

10 3

foque asociado a la nueva salud mental de los años cincuenta7 y a la tradición 
higienista aún vigente, producir un espacio psiquiátrico diferenciado del espa-
cio psiquiátrico asilar. 

Este nuevo territorio psiquiátrico en el hospital fue constituyéndose entre 
1956 y 1958, cuya la finalidad básica era incorporar un ámbito de internación 
del que carecían otros hospitales generales con servicios psiquiátricos en la Ar-
gentina. Durante los primeros años, en forma sostenida, el Servicio amplió sus 
fronteras a expensas de otros servicios médicos. En esta expansión/apropiación 
del espacio hospitalario se renombraron zonas o regiones, al tiempo que se las 
producía: por caso, la Sección de Mujeres en la Sala había sido con anteriori-
dad el Servicio de Cardiología y Gastroenterología, y la futura habitación de 
Residentes –después de 1966–, el servicio de Dermatología. Este espacio cons-
tituyó el territorio del Servicio entre 1956 y 1958. No puedo describir aquí las 
innumerables facetas de la constitución de este espacio psiquiátrico. Sí quiero 
decir que se instituyó desde la fundación y hasta mediados de los años sesenta 
un relato espacial de una unidad en expansión. La ampliación de la Sala de In-
ternación y la creación de los Consultorios Externos en 1958 fueron inscriptos 
en dicha lógica de la expansión. Así, era posible defender la unidad adminis-
trativa del Servicio, independientemente de las separaciones arquitectónicas. 
La “expansión” planteaba la ruptura de los límites originales y la extensión de 
las fronteras. El relato comunicaba no sólo la respuesta ante una demanda por 
atención en aumento, sino un traspaso de las fronteras originales dentro del 
Hospital; y este cruce, a su vez, confirmaba una inversión de la percepción de 

precisión sus etiologías biológicas observables, era difícilmente aceptable por el resto de la medicina. Pero a par-
tir de los treinta, se introdujeron nuevas técnicas para el tratamiento de diferentes patologías mentales; ya se ha 
realizado el recorrido cronológico de la aparición de algunas al ocuparnos de la trayectoria inicial de Goldenberg, 
como los tratamientos quirúrgicos –lobotomía–, las convulsiones provocadas por electroshock y la electropirexis 
o piretoterapia. Habría que agregar otras terapias convulsivas provocadas por drogas como el cardiazol –metrazol 
en eeuu–, la insulinoterapia –inyectable empleado por vez primera por Jakel en 1932 para producir un coma hipo-
glucémico–, o la terapia palúdica de Wagner-Jauregg para el tratamiento de la neurosífilis. Aunque el fundamento 
etiológico de estas terapéuticas era y sigue siendo poco claro, su carácter somático le confería a la psiquiatría una 
dosis de “cientificidad” que, claro está, no podía otorgarle el uso del chaleco de fuerza o la ducha de agua helada, 
permitiéndole así ingresar al campo más general de las especialidades médicas. A esta serie de terapias habría que 
agregar el descubrimiento y aplicación cada vez mayor de la psicofarmacología.

7	 Fundada en 1948, la Organización Mundial de la Salud promovió un nuevo concepto de salud más abarcador que 
el puramente biológico, no ya como ausencia de enfermedad o invalidez, sino como un estado de bienestar com-
pleto físico, mental y social. La consecuencia inmediata de esto fue la introducción de la noción de salud mental 
en lugar de higiene mental. Este cambio fue registrado en el Congreso Internacional de Salud Mental llevado a 
cabo en Londres en 1948, y en Latinoamérica con el primer Congreso Latinoamericano de Salud Mental en Brasil 
de 1954, y continuó con el segundo en Buenos Aires en 1956. El nuevo concepto, emergente en el contexto de la 
posguerra e inseparable de la Declaración Universal de los Derechos Humanos, también de 1948, hacía posible 
pensar ahora las disciplinas ocupadas de la salud mental en relación estrecha con aquellas ocupadas de la salud 
física. Pese a las críticas posteriores, a su generalidad y vaguedad, el nuevo concepto constituía de hecho una legi-
timación dentro del campo médico.



A N T Í P O D A  N º 6  |  e n e r o - j u n i o  2 0 0 8

10 4

la situación original de marginación de la psiquiatría, trocada por la integra-
ción al mundo médico-hospitalario, esto es, una superación de los prejuicios 
que despertaba entre el resto de la población médica del hospital la convivencia 
con la locura. Integración aludía, ante todo, a una cohabitación legítima de la 
psiquiatría en el hospital, a una aceptación de su lugar y a un intercambio flui-
do con el resto de las especialidades médicas. Con esto se procuraba resolver 
de modo conjunto el sufrimiento humano en su doble carácter físico y mental. 
En suma, se trataba de un relato de desplazamiento continuo, evolutivo, que 
podríamos considerar perteneciente al género épico en la medida en que con-
taba la historia del triunfo de la psiquiatría humanitaria frente a la medicina y 
la psiquiatría asilar.

Volvamos ahora al relato del espacio como escisión. Conviene aclarar que 
algunos de quienes suministraban esta visión del Servicio habían dejado de tra-
bajar en él hacía quince o veinte años en algunos casos. Sin embargo, las simili-
tudes con los planteamientos contemporáneos durante el tiempo de mi trabajo 
de campo eran notables. Según pude saber, quienes a partir de los años ochen-
ta se incorporaban masivamente al Servicio en busca de formación académica 
y profesional, lo hacían en razón del prestigio que la institución poseía desde 
fines de los años cincuenta. Parte de ese prestigio estaba relacionado con el de 
ser un servicio psicoanalítico. Según numerosos testimonios y trabajos, el Servi-
cio del Lanús fue una institución en la cual se produjo una afluencia masiva de 
psicoanalistas, impulsada por el mismísimo Goldenberg, la cual dio lugar a la 
implantación de tratamientos psicoanalíticos en el espacio hospitalario, orien-
tados a sectores sociales que no eran precisamente quienes los demandaban 
espontáneamente. Las simpatías de Goldenberg por el psicoanálisis llegaban a 
tal punto que, durante mucho tiempo, invitó al Servicio, ya como superviso-
res clínico como docentes, a psicoanalistas consagrados. Alentaba a sus discí-
pulos a ingresar como candidatos en la Asociación Psicoanalítica Argentina. Y, 
una vez instalados los programas de formación de postgrado –como las residen-
cias psiquiátricas–, el psicoanálisis constituyó la orientación preponderante en 
el Servicio. El tipo de psicoterapia realizado recibía a menudo el calificativo de 
“psicoanalítica”, ya que estaba “basada en el análisis de la relación transferencial 
con el terapeuta”, y su pretensión era buscar “modificaciones estructurales de la 
personalidad” de los pacientes. También –es cierto– el Servicio era un ámbito 
de experimentación, y las peculiaridades del contexto y de la población condu-
cían a implementar tratamientos grupales o terapias breves, incluso en combi-
nación con la psicofarmacología. Esta etapa, que se extendió entre fines de los 
años cincuenta y comienzos de los años setenta, puede ser entendida como de 
“psicoanalización” del espacio del Servicio, y es coincidente con la expansión y 
popularización psicoanalítica de los años sesenta en Argentina.



U s o s  d e l  e s p a c i o  y  c r e e n c i a s  e n c a r n a d a s  |  S e r g i o  V i s a c o vs  k y

10 5

En definitiva, la definición de un espacio escindido respondió en el pasa-
do a una redefinición del espacio como “psicoanalítico”. La oposición a la medi-
cina y a la psiquiatría se obtenía no sólo a través de un cuerpo de conocimiento 
y una práctica terapéutica distintos, sino que demandaba el establecimiento de 
fronteras espaciales en las que se pudiese afirmar la autonomía psicoanalítica 
y negar una narrativa de la expansión de las fronteras y la unidad. El diseño del 
lugar con salas de espera y consultorios aptos para el tratamiento individual o 
de grupos, así como la organización temporal de la atención basada en la nor-
mativa de la sesión, constituían el espacio como “psicoanalítico” desde el punto 
de vista profesional. 

A comienzos de la década de 1990 se había acentuado la definición psi-
coanalítica del Servicio, a tal punto que la Sala de Internación era vista al igual 
que el resto del hospital, como un ámbito “extranjero”, al igual que el resto del 
hospital; y los Consultorios Externos no eran ya aquello que daba vida al Ser-
vicio, como afirmaba el dibujo de Levín, sino el Servicio. “Psicoanálisis” se ha-
bía vuelto, en buena medida sinónimo de “lacanismo”, y la práctica hospitalaria 
era vista como un medio ideal para la formación de postgrado de los jóvenes 
egresados de la carrera de psicología y de la especialidad psiquiátrica de la me-
dicina. La inmensa cantidad de profesionales que concurrían gratuitamente al 
Servicio varias veces a la semana tenía como razón principal la búsqueda de 
formación. Ciertas instituciones psicoanalíticas lacanianas tenían una impor-
tante presencia a través de algunos de sus miembros que obraban como docen-
tes, jefes o supervisores clínicos. 

Como ya he señalado, esta perspectiva pedagógica del hospital respondía 
a una de las principales tradiciones de la medicina moderna. Sin embargo, las 
relaciones entre las prácticas definidas como psicoanalíticas y la medicina, la 
psiquiatría en general y la salud mental y pública habían alcanzado un mayor 
grado de tensión y conflictividad en razón de que el campo psicoanalítico ar-
gentino era más vasto, más heterogéneo y menos tolerante a la hibridación que 
treinta años atrás. Desde los años sesenta habían surgido numerosas institucio-
nes de atención pública, comandadas psicoanalíticamente, o al menos definidas 
en esos términos. En gran medida, la psiquiatría en todas sus variantes que-
dó asociada con el autoritarismo político representado por la dictadura militar, 
desde ciertas perspectivas8. Las incertidumbres, preguntas y alegatos de quienes 
se definían como psicoanalistas en el hospital en los años noventa expresaban 

8	 La dictadura militar expulsó profesionales de las instituciones públicas, desmanteló los centros de salud mental y los 
hospitales neuropsiquiátricos, y eliminó las actividades formativas. Prohibió a los psicólogos que efectuaran psico-
terapia, permitiéndoseles únicamente la aplicación de tests psicológicos y se volvieron a emplear técnicas de trata-
miento que habían sido abandonadas o marginadas durante el curso de los años sesenta, como el electroshock.



A N T Í P O D A  N º 6  |  e n e r o - j u n i o  2 0 0 8

10 6

los esfuerzos por tornar aceptable –en sus términos– el espacio hospitalario, en 
domesticarlo de acuerdo a las reglas de consagración que regían determinados 
grupos e instituciones del campo, en reglar sus límites amenazados por otros 
saberes en pugna, en instituirlo, en definitiva, psicoanalíticamente. 

v ii
En Argentina, y más precisamente en Buenos Aires, todo aquel que sos-

tiene ser “psicoanalista” se conduce con la certeza de disponer de una con-
cepción del mundo que, desde su perspectiva, asegura plenas garantías de 
validez, no mereciendo en ningún momento y bajo ninguna circunstancia la 
menor puesta en discusión. Toda interpretación alternativa, incluso de ín-
dole psicológica, no es, en general, siquiera vislumbrada. Ahora bien, estas 
certidumbres no son sólo patrimonio de quienes se autodenominan “psicoa-
nalistas” –médicos psiquiatras, graduados en psicología–, sino también de 
amplios sectores de la población, mayoritariamente las llamadas “clases me-
dias urbanas”, base de reclutamiento tanto de quienes se profesionalizarán 
como “psicoanalistas”, como de quienes se convierten a diario en pacientes. 
El psicoanálisis representa una Weltanschauung, como la ha denominado 
Sérvulo Figueira (1991) para Brasil; un modo acostumbrado, seguro, confia-
ble de interpretar los más diversos problemas, desde los conflictos persona-
les hasta los acontecimientos de la esfera económica y política, una suerte de 
sistema clasificatorio organizador de múltiples experiencias (Plotkin, 2003)9, 
condición que lo emparienta –o directamente lo asimila– a otras creencias 
colectivas, como las religiosas. 

Abordar una teoría y una práctica como el psicoanálisis –que se han de-
finido desde los comienzos en oposición a las religiones establecidas– en tanto 
“creencia colectiva”, puede tener varias consecuencias. Como ya hemos adelan-
tado al comienzo, la extraordinaria difusión, su inserción en los modos de in-
terpretación cotidianos, y aun más, el carácter de verdad absoluta que suelen 
asumir algunas de sus versiones para sus seguidores proporciona buenas ra-
zones para orientar su lectura en términos de “fe colectiva”. No obstante, si la 
mirada crítica ya ha juzgado negativamente las competencias cognoscitivas del 
psicoanálisis, y sólo pretende mostrar cuán supuestamente irreflexivas son las 
personas que lo practican, poco estaremos haciendo por entender las fuerzas 
colectivas que hicieron posible semejante desarrollo en Argentina y en otros 
contextos. En verdad, estaríamos apelando a la analogía religiosa, pero en su 

9	 Esta particularidad del psicoanálisis en Argentina –el haber alcanzado el estatuto de “concepción del mundo”– 
no significa, sin embargo, que excluya otras formas de interpretación de la realidad. 



U s o s  d e l  e s p a c i o  y  c r e e n c i a s  e n c a r n a d a s  |  S e r g i o  V i s a c o vs  k y

10 7

vertiente iluminista o positivista más superficial. Por el contrario, aprovechar 
los estudios sociológicos y antropológicos sobre la religión implica, ante todo, 
tomarla en serio, entender qué es aquello que lleva a la adhesión por parte de 
los fieles, cómo construye visiones legítimas del mundo, cómo hace posible que 
se establezca la autoridad, cómo proporciona medios para dotar de sentido y 
afrontar el dolor social (Geertz, 1987). En otros términos, hace posible interro-
gar el carácter compartido de un sistema de pensamiento e ideas. Por cierto, no 
sucede con el psicoanálisis algo diferente a lo que ocurre con otras formas de 
conocimiento, tales como la medicina o la economía, tanto en el modo en que 
son creídas y practicadas por expertos, como por legos.

Empero, en mi análisis, he querido separarme de los enfoques que resal-
tan el psicoanálisis como un sistema de ideas expresadas a través del discur-
so, para poner más atención en el modo en que las mismas se encarnan en los 
espacios. En líneas generales, sabemos poco respecto a lo que los psicoanalis-
tas –y quienes lo practican en calidad de pacientes– hacen. Tanto quienes se 
definen como “psicoanalistas”, como quienes los estudian han preferido poner 
su atención en los aspectos públicos, formales y consagrados: desarrollos insti-
tucionales, escritos teóricos o análisis de casos clínicos, por ejemplo. Rara vez 
han puesto su atención en aquellas actividades y expresiones más informales 
que el mismo psicoanálisis consideraría como intrascendentes o marginales, o 
que estaría dispuesto a ocultar. Mi interés por el espacio hospitalario consti-
tuye una consecuencia de este rumbo elegido. El espacio es ocupado por gen-
te que se atribuye una identidad psicoanalítica, que etiqueta sus actividades y 
pacientes como “psicoanalíticos”, y que organiza y dota de sentido el espacio 
“psicoanalíticamente”. Al estudiar este proceso en un contexto hospitalario en 
el que preexistía la medicina y la psiquiatría, es posible comprender las dife-
rencias a partir del modo práctico en que se definen límites y continuidades 
espaciales, y la manera en que el psicoanálisis –en sus diferentes modalidades– 
debió lidiar para establecer sentidos espaciales aceptables.  

Finalmente, siendo el hospital público general un ámbito en principio ex-
traño al psicoanálisis, es posible seguir a lo largo de treinta años la constitución 
de modos legítimos de ver y practicar el espacio, al tiempo que la conformación 
de identidades encarnadas en la arquitectura. En definitiva, a través de las prác-
ticas de constitución del espacio, es posible estudiar la recíproca conformación 
de un saber siempre localizado, pero al que usualmente despojan de su dimen-
sión espacial. Mi estrategia ha sido la de buscar las zonas más alejadas de aquello 
que un saber considera “su centro” en términos de Geertz (1994), porque como 
el mismo Sigmund Freud lo entendía, es en ellas donde pueden revelarse sus es-
fuerzos cotidianos por hacer de lo que es percibido como ambiguo o impropio, 
una parte inconfundible e innegable de su identidad.



A N T Í P O D A  N º 6  |  e n e r o - j u n i o  2 0 0 8

10 8

Ap  é n d i c e

Figura 1. El café “Sigi”, en la zona llamada Villa Freud, en el barrio porteño de Palermo.  
A la derecha, una vista ampliada de su letrero principal.

Figura 2. Frente del Hospital “Evita” en 2001.  
La Sala de Internación funciona en el segundo piso (Foto Carlos Masotta).



U s o s  d e l  e s p a c i o  y  c r e e n c i a s  e n c a r n a d a s  |  S e r g i o  V i s a c o vs  k y

10 9
Figura 3. La playa de estacionamiento y los edificios  

de Anatomía Patología y la Morgue (Foto Carlos Masotta).

Figura 4. A la izquierda, el edificio en el que funcionan los  
Consultorios Externos. A la derecha y lindante, la Morgue.



A N T Í P O D A  N º 6  |  e n e r o - j u n i o  2 0 0 8

110 Figura 5. Representación dualista del Servicio. Dibujo de Raúl Levín.

R e f e r e n c i a s

Augé, Marc 
1985 “Note sur les rapports entre éspace social et systèmes symboliques”, en Annales esc, novembre-

décembre, No. 6, pp. 1251-1259.
Bakhtin, Mikhail Mikhailovich
1981 The Dialogic Imagination. Four Essays. Austin, University of Texas Press.
Borch-Jacobsen, Mikkel 
1995 Souvenirs d’Anna 0. Une mystification centenaire. Paris, Éditions Aubier.
Borch-Jacobsen, Mikkel 
2002 Folies à plusieurs. De l’hystérie à la dépression. Paris, Les Empêcheurs de Penser en Rond. 
Borneman, John 
1999 “State, Territory and National Identity Formation in the Two Berlins, 1945-1995”, en Akhil Gupta y 

James Ferguson (eds.), Culture, Power, Place. Explorations in Critical Anthropology. Durham, Duke 
University Press, pp. 93-117.

Bouveresse, Jacques 
1996 Philosophie, mythologie et pseudo-science. Wittgenstein lecteur de Freud. Paris, Éditions l’Éclat.
Crampton, Jeremy W. y Stuart Elden (eds.)
2007 Space, Knowledge and Power: Foucault and Geography. Ashgate Publishing.
Da Matta, Roberto 
1987 A casa e a rua: Espaço, cidadania, mulher e morte no Brasil. Rio de Janeiro, Editora Guanabara.
De Certau, Michel 
1994 A invenção do cotidiano. Artes de fazer. Petrópolis, Vozes.
Dias Duarte, Luiz Fernando
1986 Da vida nervosa nas classes trabalhadoras urbanas. Rio de Janeiro, Graal.
Driver, Felix 
1985 “Power, Space and the Body: A Critical Assessment of Foucault’s Discipline and Punish”, en 

Environment & Planning D: Society and Space, 3, pp. 425-46.



U s o s  d e l  e s p a c i o  y  c r e e n c i a s  e n c a r n a d a s  |  S e r g i o  V i s a c o vs  k y

111

Figueira, Sérvulo Augusto 
1991 “On Being a Psychoanalyst in Brazil: Pressures, Pitfalls and Perspectives”, en Free Associations, Vol. 2, 

Part. 3 (No. 23), pp. 423-446. 
Foucault, Michel 
1985 Vigilar y castigar. Nacimiento de la prisión. México, Siglo xxi Editores.
Foucault, Michel 
1986 El nacimiento de la clínica. Una arqueología de la mirada médica. México, Siglo xxi Editores.
Franklin, Sarah 
1995 “Science as Culture, Cultures of Science”, en Annual Review of Anthropology 24, pp. 163-184.
Geertz, Clifford 
1987 “La religión como sistema cultural”, en Clifford Geertz, La interpretación de las culturas. Barcelona, 

Gedisa, pp. 87-117.
Geertz, Clifford 
1994 “El modo en que pensamos ahora: hacia una etnografía del pensamiento moderno”, en Clifford 

Geertz, Conocimiento local. Ensayos sobre la interpretación de las culturas. Barcelona, Paidós, pp. 
173-192.

Geertz, Clifford 
1994 “Centros, reyes y carisma: una reflexión sobre el simbolismo del poder”, en Clifford Geertz, 

Conocimiento local. Buenos Aires, Paidós, pp. 147-171.
Gittins, Diana
1998 Madness in its Place: Narratives of Severalls Hospital, 1913-1997. London, Routledge.
Low, Setha M.
2003 “Embodied Space(s): Anthropological Theories of Body, Space, and Culture”, en Space and Culture, 

2003, 6, pp. 9-18.
Meyer Catherine et coll. 
2005 Le livre noir de la psychanalyse. Paris, Les Arènes.
Paul-Lévy, Françoise & Marion Segaud
1983 Anthropologie de l’éspace. Paris, Centre Georges Pompidou-Centre de Création Industrielle.
Plotkin, Mariano Ben 
2003 Freud en las Pampas. Buenos Aires, Sudamericana.
Plotkin, Mariano Ben y Sergio E. Visacovsky
2007 “Saber y autoridad en las intervenciones de los psicoanalistas en torno a la crisis en la Argentina”, 

en Estudios interdisciplinarios de América Latina y El Caribe, Vol. 18, No. 1, pp. 13-40. Facultad de 
Humanidades Lester y Sally Entin. Escuela de Historia Instituto de Historia y Cultura de América Latina. 

Popper, Karl 
1994 Conjeturas y refutaciones. Barcelona, Paidós.
Van Rillaer, Jacques 
1985 “Grandeur et misère de la psychanalyse”, en Raison Présente 76, pp. 99-113.
Vezzetti, Hugo
1989 Freud en Buenos Aires. 1910-1939. Buenos Aires, Puntosur.
Vezzetti, Hugo
1996 Aventuras de Freud en el país de los argentinos. De José Ingenieros a Enrique Pichon Rivière, Buenos 

Aires, Paidós.
Visacovsky, Sergio E.
2002 El Lanús. Memoria y política en la construcción de una tradición psiquiátrica y psicoanalítica 

argentina. Buenos Aires, Alianza Editorial.
Wittgenstein, Ludwig 
1966 Lectures & Conversations on Aesthetics, Psychology and Religious Belief. Compiled from notes taken 

by Yorick Smythies, Rush Rhees and James Taylor. Edited by Cyril Barrett, Oxford, Blackwell.


