TECNOLOGIAS TERAPEUTICAS:
SISTEMAS DE INTERPRETACION
EN LA REGLA DE OCHA

Y EL ESPIRITISMO BOGOTANO

THERAPEUTIC TECHNOLOGIES:
INTERPRETATION SYSTEMS IN THE REGLA
DE OCHA AND SPIRITISM IN BOGOTA

Luis CARLOS CASTRO RAMIiREZ

Investigador de la Red de Estudios en Etnopsiquiatria e Historia Social de la Locura
-Grupo de Antropologia Médica de la Universidad de los Andes-.

RESUMEN La concepcién de saludy
enfermedad en la santeria cubana desborda la
idea que sobre ella tiene la medicina tradicional
occidental. La etiologfa de las enfermedades
encuentra sus causas en aspectos tanto mas
profundos que trascienden la esfera fisica;

es decir, el mundo visible del sujeto. El estar

o sentirse enfermo es producto de variadas
situaciones que pueden confluir, y que van
més alla de explicaciones orgénicas. En la
determinacién de la enfermedad emergen

los sistemas adivinatorios como tecnologias
terapéuticas, que Se encargan en principio,

de discernir entre las varias posibles causas
del malestar que aqueja al sujeto.

PALABRAS CLAVE:
Sistemas adivinatorios, tecnologia terapéutica,
Regla de Ocha, espiritismo, malestar-curacion.

[c.castro84@uniandes.edu.co

ABSTRACT The conception of health and
illness in Cuban Santeria goes much further
than traditional western ideas about them. The
etiology of illness finds her cause in aspects
that are much more profound, transcending the
physical sphere, the visible world of the subject.
Being or feeling ill is a product of a variety of
situations which may confluence and are beyond
organically explications. For the determination
of illness the divinatory systems appear as
therapeutic technologies which discern the
different possible causes of the suffering
tormenting the subject.

KEY WORDS:
Divination Systems, therapeutic technology,
Regla de Ocha, Spiritism, lliness-Curing.

ANTIPODA N°6 ENERO-JUNIO DE 2008 PAGINAS 133-151 ISSN 1900-5407

133

FECHA DE RECEPCION: ENERO DE 2008 | FECHA DE ACEPTACION: ABRIL DE 2008




ANTIPODA N°6 | ENERO-JUNIO 2008

134

TECNOLOGIAS TERAPEUTICAS:
SISTEMAS DE INTERPRETACION
EN LA REGLA DE OCHA

Y EL ESPIRITISMO BOGOTANO'!

Luis CARLOS CASTRO RAMIiREZ?

La enfermedad -oigd, aro, yari-yari, fwd- la enemiga mds temible de la felicidad del hombre, y sobre

todo del pobre, es por lo regular, como confirma invariablemente la experiencia, obra de algin ‘bilongo’,

de una ‘uemba’, 0 ‘moruba’, 'Wanga’ o ‘ndiambo’; de un ‘daid’, ‘ikd’ o ‘madydfara’, que se introduce
en el cuerpo: y hay que rendirse a la evidencia de que es el resultado de los manejos de un enemigo
solapado que se ha valido, para alcanzarle, de una energia malévola e impalpable. De un alma.

Lydia Cabrera

L SUFRIMIENTO Y EL DOLOR QUE LOGRAN DESESTABILI-

zar al sujeto y que lo ponen en una situacién limen, en la cual los 6rdenes clasifi-

catorios del mundo pierden sentido y se derrumban ante €, lo hacen consciente

de si. Su cuerpo deja de ser técito, mera ficcion, para volverse perversamente

1

El presente escrito fue presentado para el xi Congreso de Antropologfa en Colombia, Simposio Creenciay Ver-
dad en los Sistemas Terapéuticos Contemporaneos, realizado en la Universidad Nacional de Colombia, sede
Bogotd, durante el mes de octubre de 2007. Se deriva de la investigacidn que el autor adelanta como trabajo
de grado para la Maestria en Antropologia social de la Universidad de los Andes titulada “Narrativas sobre el
cuerpo en el trance y la posesion: una mirada desde la santeria cubana y el espiritismo en Bogota”.

El autor es socidlogo de la Universidad Nacional de Colombia, sede Bogota, y magister en Antropologia social
de la Universidad de los Andes en Bogotd. Actualmente es miembro del Grupo de Estudios Sociales de la Reli-
gion de la Universidad Nacional, e investigador de la Red de Estudios en Etnopsiquiatria e Historia Social de la
Locura -Grupo de Antropologia Médica de la Universidad de los Andes-. Ic.castro84 @uniandes.edu.co; olafi-
df@yahoo.es. Agradezco inmensamente las ensefianzas de los santeros y espiritistas, tanto de aquellos que lo
son, como de quienes han iniciado su trayectoria dentro de la santeria; fundamentalmente doy gracias a Luis
Carlos, Juan y Gloria, quienes han querido compartir conmigo su saber en distintos espacios. Igualmente, me
encuentro en deuda por los comentarios recibidos en diferentes momentos, por parte de la Red de Estudios
en Etnopsiquiatria e Historia Social de la Locura -Grupo de Antropologia Médica Universidad de los Andes-,
que primordialmente en lo que respecta a la cuestion médica han sido muy importantes sus acotaciones. De
manera especial también agradezco al doctor Carlos Alberto Uribe Tobdn, director de mi monografia; al doc-
tor Santiago Martinez y al doctor Alejandro Castillejo Cuéllar, profesor del Departamento de Antropologia de
la Universidad de los Andes, por sus comentarios y sugerencias desarrolladas en el Seminario Tecnologia, Me-
dicina'y Cultura. Y finalmente agradezco a mi amiga y colega Diana Giselle Osorio, por sus constantes obser-
vaciones y sugerencias sobre esta investigacion. Por supuesto, eximo de cualquier responsabilidad en caso de
imprecisiones o afirmaciones en el contenido del proyecto a los santeros y practicantes de santeria en Bogota,
asi como a las personas anteriormente nombradas.



TECNOLOGIAS TERAPEUTICAS | LUIS CARLOS CASTRO RAMIREZ

real. En general, los sujetos inmersos en los distintos sistemas culturales ela-
boran estrategias para afrontar y/o rehuir amenazas producto de experiencias
que puedan sobrepasar los umbrales que cada cual pueda tolerar en el nivel so-
cial, cultural, fisico, espiritual y mental. De este modo, los sujetos despliegan
un sinfin de artilugios simbélicos para manejar “... el desconcierto ante lo inin-
teligible, el sufrimiento intenso y la sinrazén moral” (Ocaiia, 1997: 27).

Cuando el padecimiento se origina en algo ininteligible para el sufrien-
te, éste trata, no obstante, de confrontarlo a través del ejercicio de nombrar, de
localizar, de darle una temporalidad, que conjuguen, si bien no el sufrimiento,
por lo menos si la incertidumbre. La enfermedad, en tanto causante de pathos,
ha hecho volver la mirada a diferentes saberes que tratan de evitar la multiplici-
dad de formas en las que este dolor se puede presentar. Conocimientos disimi-
les en su modo de entender, de acercase, de preguntar, de tratar la enfermedad,
técnicas y tecnologias que superan la imaginacion de las personas son activa-
das, para intentar desplegar dispositivos capaces de eliminar, o por lo menos
inhibir, los posibles males que aquejen a tal o cual sujeto.

El saber médico que emerge en Europa durante el siglo xv tiene como
principal preocupacidn, entre otras, hacer de la enfermedad algo objetivable, y
para ello nombrar localizar y temporalizarla son caracteristicas, que van a ad-
quirir gran peso en el correr de los siglos subsiguientes. La medicina como un
espacio de produccién de conocimiento masculino implic6 todo un cambio en
la mirada sobre la vida, el sujeto y sus relaciones politicas, sociales, econémi-
cas, y culturales. Una transformacidn significativa, en un momento de crecien-
te racionalidad, que puso al hombre en el centro del mundo y que hizo de su
saber un fin para alcanzar el control del mundo natural. La medicina tratara de
abandonar el lugar de lo mégico, de lo irracional, para instalarse en la esfera de
la produccién cientifica racional. Ello va a suponer un cambio en las concep-
ciones de enfermedad, salud, tratamiento, médico y, por supuesto, del paciente.
Un paciente que para ser curado debe necesariamente ser vuelto objeto, cosi-
ficado, en tanto el médico intenta separarse de su subjetividad para lograr un
maximo de eficiencia, un indiscutible y buscado “distanciamiento clinico” (Ri-
chardson, 2000).

La prictica médica a partir del siglo xv implica un cambio en la concep-
cién del sujeto, pero, de modo fundamental, una transformacién de la mirada
sobre el cuerpo. La constitucidon del saber anatémico se hace imprescindible
en esta carrera de inscripciéon de la medicina en el campo cientifico. Y para el
conocimiento de la anatomia del hombre era necesario que se considerara la
intervencion directa sobre el cuerpo humano, del cuerpo humano sin vida; la
diseccion como método tendria que abrirse paso en contra de las restricciones
de orden moral que existian en la época. El cuerpo, considerado espacio de lo

135



ANTIPODA N°6 | ENERO-JUNIO 2008

136

divino durante la Edad Media, no podia ni debia ser objeto de diseccion. Este
era un cuerpo que ain no habia sido separado del sujeto, ni de la comunidad,
y mucho menos del cosmos, pero pronto iba a serlo. En este sentido, Vesalio y
su De corporis humani fabrica, 1543, van a marcar, por lo menos en el aspecto
simbdlico, ese cambio radical de la mirada sobre el cuerpo y el sujeto (Le Bre-
ton, 2002; Richardson, 2000; Sawday, 1995). Porque, a partir de aqui, el cuerpo
serd cartografiado una y otra vez, para lograr un conocimiento que sea capaz
de localizar sobre éste la enfermedad.

Unas nuevas politicas alrededor del cuerpo y de la ensefianza médica
aparecen, y a ellas corresponden, a su vez, nuevas tecnologias médicas que se
pondrian en prictica a la hora de determinar la causa del padecimiento del indi-
viduo. La observacion y la experimentacion ayudaban a que los iniciados en este
“arte” lograran desarrollar habilidades en el uso de instrumentos para la inter-
vencién de los pacientes. Pero, paralelas a estas formas de concebir la medicina
y, en tltimas, al sujeto en Occidente, “otros” modos de pensar este mismo pro-
blema se deslizaban silenciosamente en la modernidad europea, la cual trataba
de acallar aquellas voces que no pregonaran el ideal de la racionalidad. Junto a
la soberbia de la medicina occidental® y de sus “metaforas triunfalistas”, que, a
pesar de sus grandes debilidades y su incapacidad de resolver la presencia laten-
te del dolor, asi como de dar cuenta de las angustias del ser y estar de los sujetos
en el mundo, “otros” saberes siguieron recorriendo el globo, y, por supuesto, las
ciudades europeas, que en cinco siglos no pudieron ahuyentar los fantasmas de
la “irracionalidad” y de la “creencia”. Estos se desplazaron a otros espacios, pero
nunca se marcharon; el “desencantamiento del mundo” no se habia cumplido.

El Descubrimiento de América puso de frente al mundo europeo, nue-
vamente, con todos sus temores. Las practicas religiosas y médicas indigenas
y las que se derivaron del ingreso de los africanos en el Nuevo Mundo fueron
causantes de profundos malestares. Cada uno de estos sistemas terapéutico
religiosos, de enorme complejidad, se transformaron en las nuevas tierras, se
aportaron uno a otro y reconfiguraron redes de sentido. De estas tensiones van
a surgir sistemas religiosos tan importantes como la santeria, el vudu haitiano
en sus dos variantes principales, la del culto Rada y el culto Petro, la Umbanda
brasilera, el culto de Maria Lionza venezolano y muchos otros. Modos de creer,
de afrontar las recientes condiciones en tierras lejanas, un intento por restable-

3 Cuando me refiero a Occidente o lo occidental, no lo hago en sentido estricto, es decir, que no s6lo aludo a un
lugar geogréfico, ni a un conjunto de sociedades especificas, sino mejor a un modo de ser y estar en el mun-
do que se caracteriza por aquel ideal de la modernidad, en el que la racionalidad cientifica se posiciona como
la tnica forma valida de conocer el mundo, lo cual implica la descalificacion de lo “otro”, de aquellas formas
distintas de aproximarse y explicar el universo que no sean las establecidas dentro de su marco.



TECNOLOGIAS TERAPEUTICAS | LUIS CARLOS CASTRO RAMIREZ

cer el significado, que emergen en un espacio que se muestra extraino y decidi-
damente hostil.

LOsS SANTOS Y EGGUN EN LA CONCEPCION DE ENFERMEDAD

En el caso de la santeria cubana o Regla de Ocha, sistema de creencias y
rituales que reposa sobre la adoracién a los orichas, deidades de origen yoruba
que se convierten en intermediarias entre el hombre y el dios supremo, conoci-
do como “Olofi”, “Olodumare” u “Olortin” (Argiielles Mederos, 2005; Fernan-
dez Martinez y Porras Potts, 2005; Atwood, 2002; Barnet, 2000), la concepcion
de salud y enfermedad en la santeria desborda la idea que sobre ella tiene la
medicina tradicional en Occidente. La etiologia de las enfermedades encuentra
sus causas en aspectos tanto mds profundos que trascienden la esfera fisica, el
mundo visible del sujeto. El estar o sentirse enfermo es producto de variadas
situaciones que pueden confluir, y que van més alld de explicaciones orgdnicas.
Asi, el diagnéstico de una persona que ha enfermado se piensa en términos de
la pérdida o debilitamiento del aché, que es la fuerza divina creadora del uni-
verso, de la vida, y que se encuentra en todas las cosas existentes.

En las enfermedades, las respuestas no se reducen a una condicién parti-
cular del sujeto, sino que en ellas intervienen aspectos relacionados con lo sa-
grado, es decir, que tanto la enfermedad como la cura se instalan en un espacio,
que aunque forma parte de la cotidianidad del sujeto, escapa a su dominio, y lo
hace presa de un “poder soberano”. En este sentido, la causa de la enfermedad
puede ser producto de un santo que estd haciendo un llamado a la persona o
estd castigando a su omo —hijo—, porque éste no cumple. No obstante, la idea
del santo que castiga resulta para algunos santeros imprecisa o errénea, como
me sefial6 en alguna ocasion Luis Carlos, un espiritista bogotano iniciado en la
santeria, que esta proximo a hacerse el santo en Cuba. Este omo Changé piensa
que el castigo divino sucede de modo excepcional, y que ideas como ésta con-
tribuyen a percepciones erradas sobre la religion.

Junto a la santeria y a las religiones de origen afro aparece unido otro
importante sistema de creencias, me refiero al espiritismo. A mediados del si-
glo x1x Norteamérica y Europa vieron el surgimiento y rdpida expansién de la
creencia en la posible comunicacion con los espiritus. En New York, las her-
manas Fox serian las encargadas de consolidar un movimiento llamado “espi-
ritualismo” —Spiritualism—. Casi al mismo tiempo en Europa, el francés Leén
Denizard Rivail, quien se hizo conocer como Allan Kardec desarrollaba una
aproximacion “cientifica”, —antes que religiosa—, que segin él permitia ten-
der un puente entre el mundo material y los diferentes mundos espirituales,
esta aproximacion seria conocida como “espiritismo” —Spiritism— (De la Torre,
2004; Fernandez Olmos & Paravisini-Gebert, 2003; Canizares, 2002).

137



ANTIPODA N°6 | ENERO-JUNIO 2008

138
|

Uno de los libros mds importantes que dan cuenta de la doctrina espirita,
es el publicado por Kardec en 1857 con el nombre de Le livre des ésprits —El li-
bro de los espiritus—. En estos escritos se refleja una concepcion particular del
mundo, de la cual nosotros como seres humanos participamos de modo par-
cial, debido a nuestras cualidades con las cuales nos dot6 Dios, y en la que el
hombre se ve compuesto de tres elementos fundamentales:

Primera, el cuerpo o ser material analogo al de los animales y animado por
el mismo principio vital; segunda, el alma o ser inmaterial, espiritu encarna-
do en el cuerpo; tercera, el lazo que une el alma al cuerpo, principio interme-
dio entre la materia y el espiritu. Asi, pues, el hombre tiene dos naturalezas:
por el cuerpo, participa de la naturaleza de los animales, de los cuales tiene
el instinto; y por el alma, participa de la naturaleza de los espiritus. El lazo
o periespiritu que une el cuerpo y el espiritu es una especie de envoltura se-
mimaterial. La muerte es la destruccién de la envoltura mas grosera, el espi-
ritu conserva la segunda, que constituye para él un cuerpo etéreo, invisible
para nosotros en estado normal, pero que puede, accidentalmente, hacerse
visible y hasta tangible, como ocurre en el fendmeno de las apariciones (Kar-
dec, 2003: 21).

En la ensenanza kardeciana se cree en la existencia de espiritus méds o me-
nos evolucionados. La evoluciéon en parte va a tener lugar a partir de multiples
encarnaciones del espiritu, encarnacién que va a funcionar como “expiacién” o
como “misién” en el mundo material, y de manera inevitable estas encarnacio-
nes van a tender a la evolucidn, el espiritu encarnado, es decir el alma, no va a
sufrir una involucién.

El espiritismo en Cuba y el resto de islas del Caribe se transformé y enri-
quecié en su contacto con las religiones afroamericanas. En Cuba tres variantes
principales emergieron: la primera es el “Espiritismo cientifico” o “Espiritismo
de tabla” que basicamente sigue las ensenanzas kardecianas, ellos presentan su
acercamiento al mundo espiritual como un asunto filoséfico antes que religio-
s0, las sesiones son guiadas por médiums expertos que han desarrollado el don
de comunicarse con los espiritus. Otra de las variedades es el “Espiritismo de
cordén” que recibe su nombre porque quienes participan de estos rituales se
toman de las manos, mientras cantan, hacen oraciones y otra series de acciones
que los llevan a caer en trance. En el espiritismo de Cordén confluyen elemen-
tos de las ensefianzas de Kardec, del catolicismo popular y de las creencias afri-
canas, en estas practicas el centro son los procesos de sanacion que tienen lugar
alli. Un tercer género es el “espiritismo cruzao”, que da cuenta indiscutible de la
plasticidad de los sistemas religiosos afroamericanos. Este tipo de espiritismo
funde y recompone en sus conocimientos, elementos de las diferentes clases de
espiritismo que hay en Cuba, de la religion popular catdlica y de varias de las



TECNOLOGIAS TERAPEUTICAS | LUIS CARLOS CASTRO RAMIREZ

religiones afrocubanas, principalmente del Palo de Monte que surge en Cuba a
partir de las creencias de los congos, pueblos africanos de habla bantt, que cen-
tran su adoracion en los eggun —espiritu de un muerto, ancestro—. Al igual que
en el espiritismo de Corddn, la sanacion y la posesion son caracteristicas inhe-
rentes en las sesiones de los espiritistas “cruzaos”, la ceremonia mds importante
son las llamadas misas espirituales, ellas establecen de modo claro un vinculo
entre la santerfa y el espiritismo, ésta antecede al asiento* y pretende establecer
un contacto con las fuerzas espirituales que posean un cardcter benéfico para
quien va ser iniciado, al tiempo que expulsa aquellas que no lo son (Aparicio,
2005; Wedel, 2004; Fernandez Olmos & Paravisini-Gebert, 2003).

Al igual que en la santeria, en el espiritismo la enfermedad es producida
en una externalidad, un mal que se agazapa en un mundo invisible, paralelo al
espacio material que se habita. En tal caso, es posible que un eggun, desee que
la persona afectada lo “desarrolle” a través de misas espirituales, y esto se con-
vertirfa en un aviso para que el sujeto siga la via del espiritismo, o igualmente
resulta probable que a la persona le haya sido enviado un espiritu oscuro, por
medio de la brujeria o haya recogido un espiritu “obsesado”. En otras ocasiones,
alguien es victima de brujeria, como resultado del ataque a alguna persona muy
cercana a él o ella que se encuentra muy bien protegida y, de esta manera, el mal
recae en quien esté menos protegido.

Entonces, lo anterior contrasta con las formas de la medicina occidental
de entender al sujeto y su padecimiento. Aqui en la santeria y el espiritismo, si
nos atenemos a lo antes expuesto, nos encontrariamos con un sistema terapéu-
tico, que a diferencia del modelo biomédico actual, no separa al sujeto de su
cuerpo, ni lo escinde de la comunidad, ni lo aparta del cosmos. El gran “logro”
de la medicina, “el distanciamiento clinico”, para obtener la pretendida objeti-
vidad, redujo al sujeto al soma, lo hizo pura biologia, puesto que de ello depen-
dia en buena medida el éxito de su intervencién para curar la enfermedad. La
localizacién del dolor en el cuerpo era el signo que debia ser atacado, la causa
de su padecimiento nunca estaria mas alld de la frontera fisica.

Sin embargo, la santeria y el espiritismo —asi como otros sistemas tera-
péuticos— a pesar de trabajar sobre el cuerpo, van mads all4, pues la enfermedad
no necesariamente reside en la materialidad del sujeto. Cuando se considera
que el padecimiento es ocasionado por agentes externos, como la intervenciéon
de las divinidades o de sus ancestros, o que es causada por brujeria directa o in-
directa, todo esto nos habla de un sujeto que estd vinculado inexorablemente al

o

4 También conocido como “coronacidn”, “hacer el santo”, se refiere a la ceremonia mas importante de iniciacion
dentro de la Regla de Ocha, en la cual el oricha es bajado y “puesto” literalmente en la cabeza de su hijo. A partir
de este momento, la persona hace formalmente parte de la religion y, puede llamarsele “santero” o “santera”.

139



ANTIPODA N°6 | ENERO-JUNIO 2008

140

cosmos y a la comunidad. Empero, esto no termina aqui; si el malestar es expli-
cado de este modo, ello supone que la curacion sea igualmente heterodoxa.

La medicina occidental, en su racionalizacion de la enfermedad, la volvié
casi de modo exclusivo soma, y con esto expulsé al sujeto de algin modo. Asi,
el encuentro médico-paciente se convirtié en un encuentro autista, en el cual
la voz del paciente se torné “ruido” que debia eliminarse. En este sentido, cu-
rar vino a significar simplemente erradicar del cuerpo la marca visible de tal o
cual enfermedad mediante un “acto demiuirgico”. El médico formado dentro de
esta tradicion estd capacitado en el mejor de los casos, como sefiala Tobie Na-
than (1999), para dar cuenta al sufriente de los porqués causales de la enferme-
dad; asi, el médico que es interpelado con un “;por qué me duele?”, respondera
“porque tiene una fractura en la pierna”. Pero, en cuanto el mismo paciente le
haga una pregunta absolutamente elemental en su formulacién, mas no en su
respuesta, del tipo “spor qué a mi?”, “;por qué fui yo el que se cay6 del drbol y no
mi hermano o mi primo?”, el médico vacilard o callard. Por cuanto lo que esta
demandando la persona es un otorgamiento de sentido a lo sucedido, y esto no
forma parte de la experiencia de un ntimero significativo de terapeutas.

Ofertas religiosas y terapéuticas como la santeria o el espiritismo, si bien
no devuelven la voz al paciente, ya que cuando se participa de un sistema de esta
clase el sujeto que asiste deposita en manos del santero, del babalawo® —padre
de los secretos—, o del espiritista el diagndstico de su malestar, por lo menos
le entregan al sujeto una seguridad parcial en cuanto a los porqués que recla-
man sentido. El especialista, por medio de una serie de tecnologias médicas, a
las cuales me referiré en un momento, es capaz de recomponer el universo sim-
bélico de sus “pacienticos”, como algunos santeros y espiritistas denominan a
quienes buscan ayuda. Entonces, la resignificacion del malestar, de las relacio-
nes sociales del sujeto, de los temores, del porvenir, se convierte en pilar para
la curacidn de la persona.

La reflexién sobre el dolor y la enfermedad requiere no siempre de una
cura inmediata, desde la éptica de quien padece o, mejor, no se reduce simple-
mente a eso. Y ello es algo que la mayoria de terapéuticas y terapeutas occiden-
tales parecen olvidar; cuando se piensa el dolor, éste es reducido a una reaccién
del sistema nervioso, a una serie de impulsos bioquimicos que viajan hasta el
cerebro y que se localizan en un lugar especifico del cuerpo, porque, sin lugar
a dudas, el dolor no puede hallarse agenciado en la totalidad del cuerpo. De ser

5 El babalawo es un gran sacerdote de la adivinacion en la santerfa, quien tiene “camino” en el sistema de /fd,
que es el mds prestigioso de los sistemas de interpretacién-adivinacion dentro de esta religién afrocubana. La
persona a la que le es determinada el sacerdocio de /fd, debe rendirle culto especial al oricha Orula también

"o

llamado como “Orunla”, “Ortinmila” o “/fd".



TECNOLOGIAS TERAPEUTICAS | LUIS CARLOS CASTRO RAMIREZ

asi, el médico pensaria que la narrativa de su paciente es poco acertada, indefi-
nida, o simplemente que él o ella estdn mintiendo.

A este respecto Fanon (1975) refiere a principios de 1952, durante su
estancia en Argelia, algunos casos de pacientes emigrantes norafricanos los
cuales participan del sistema médico occidental en este pais, que por aquel
entonces es aun colonia francesa. La situacidn, dice Fanon, es que los norafri-
canos regresaban una y otra vez acusando aquel dolor incierto e “irreal” para
los médicos del servicio hospitalario. Por cuanto en la tradicion biomédica se
va del sintoma a la lesién, la consecuencia ultima de acusar un sintoma es que
debe existir para ello una lesién, cuando ésta no se encuentra, se ingresa en un
espacio de incertidumbre que es resuelto rapidamente por el especialista a fa-
vor de él mismo y en detrimento de quien asiste a la consulta. De este modo,
resultd que los norafricanos eran atendidos de manera a priori; el diagnéstico
del médico desde el comienzo de la consulta estaba cifrado bajo el supuesto de
que aquellos pacientes mentian con relaciéon a su enfermedad, ya que la lesién
no era verificable y, por lo tanto, no podia haber padecimiento alguno. Enton-
ces, la medicina occidental, que se apoya en la creacién de taxonomias que le
permiten clasificar todo aquello que previamente ha sido nombrado, denomi-
noé el pathos de estos pacientes como “sindrome norafricano”, que equivalia
a decir que eran “enfermos imaginarios. Asi, el dolor va mds alld de la lesion;
pensarlo, tratarlo, prestar atencién a una serie de elementos tales como el con-
texto sociocultural, sociohistérico en que se inscriben tales o cuales relaciones
sociales y sus padecimientos, implica considerar las tecnologias con las que se
afronta dicho dolor, por parte del médico, pero también por parte del paciente
(Ocana, 1997).

EL REGISTRO: LOS MUERTOS Y LOS SANTOS HABLAN

El dolor supone unas tecnologias para revelarlo, y en ello tanto la santeria
como el espiritismo cuentan con unos procedimientos para establecer la causa
del mal. Este procedimiento recibe el nombre de registro o consulta, y depen-
diendo de quien realice el registro, es decir si lo hace un espiritista, un santero,
oriaté o un babalawo, ello va a implicar el uso de unas tecnologias que a uno
u otro especialista les son permitidas utilizar. En el caso del espiritismo es fre-
cuente la utilizacién de cartas, ya sean éstas la simple baraja espaifiola, o el Ta-
rot, y si se es santero y espiritista, se preferira un Tarot como el de los orichas;
igualmente, suele utilizarse la lectura de tabaco o del café. Pero, si se es santero
se hara acopio de tecnologias como el obi, el diloggiin o el Ifd. Estos ultimos, en
especial el Ifd, poseen una complejidad enorme, de modo que solamente el ba-
balawo estd capacitado para utilizarlo, lo cual no hace menos simple los que se
mencionaron antes.

141
[ ]



ANTIPODA N°6 | ENERO-JUNIO 2008

142

El obi es un sistema de interpretacién en el que se utilizan cuatro pedazos
de coco que son arrojados sobre el piso por el santero, a través de ellos hablan
los orichas y los eggun —espiritus—, las preguntas que se les hacen son respon-
didas por afirmaciones o negaciones expresadas en los pedazos de coco. El dilo-
ggun estd compuesto por dieciséis conchas de caracoles, ellas se convierten en
las “bocas de los orichas”, a cada divinidad le corresponde un caracol. La lectu-
ra del dilogguin implica que el santero se encuentre en un nivel de “profesiona-
lizacién”, dentro de la santeria, mucho mayor que el que se necesita para hacer
la interpretacidn del obi. Para leer el diloggiin se requiere que la persona sea un
oriaté —“sacerdote”’— o una santera mayor con el maximo nivel de especializa-
cién en la santeria que existe para la mujer.

El lanzamiento de los caracoles y el modo como caigan van a determinar
dieciséis odu o letras, las cuales estdn acompanadas siempre por patakis o narrati-
vas que contienen un caracter mitico, que deben ser interpretados por el santero o
santera. Sin embargo, es importante sefialar que si bien se trabaja con dieciséis ca-
racoles, un oriaté solo esta en capacidad de interpretar doce de los dieciséis signos
posibles; y en caso de que los caracoles al ser arrojados sobrepasen el odu —letra,
signo— doce, se hace necesaria la presencia de un babalawo, para la correspon-
diente lectura. Finalmente, encontramos el Ifd que es manejado exclusivamente
por el babalawo. Aunque el diloggiin puede llegar a ser el medio de interpretacion
mas frecuentado, es el Ifd, el que tiene un grado mas alto de dificultad y, el que po-
see una mayor reputacion. Aqui, la complejidad de este sistema es creciente con
relacién a los anteriores, las herramientas utilizadas por el babalawo son el ekuelé
y el ikin nut; dos columnas, cada una con dieciséis signos, configuran doscientas
cincuenta y seis combinaciones posibles, que sélo estos “padres de los misterios”
son capaces de interpretar y, que nuevamente son acompaiiados por proverbios y
versos sagrados (De la Torre, 2004; Lele, 2003; Matibag, 2000; 1996).

Y aunque éstas son formas comunes de interpretar la enfermedad, que
no de adivinarla, de localizarla, de saber lo que la estd produciendo, existen de
acuerdo con situaciones rituales especificas otras posibilidades terapéuticas de
determinar las enfermedades y de tratarlas. Las misas espirituales utilizadas en
una de las varias formas de espiritismo y las “bajadas” de los santos durante los
toques de tambor en la santeria son algunas de ellas. Tanto en la consulta que
se realiza desde la santerfa como en el espiritismo, los santos y los eggun son
quienes hablan y se manifiestan a través de los odu o signos, los cuales deben
ser interpretados por estos especialistas. En el caso de los espiritistas puede su-
ceder que algun espiritu o sus guias espirituales, que lo acompafian y compo-
nen lo que ellos llaman el cuadro espiritual les hablen directamente.

El guia espiritual es el mas fuerte de los espiritus dentro del cuadro es-
piritual del espiritista. Frecuentemente, estos guias son espiritus de personas



TECNOLOGIAS TERAPEUTICAS | LUIS CARLOS CASTRO RAMIREZ

muertas que pueden conformar un linaje histérico que el sujeto ha heredado,
que son parte de una “familia biol6gica”, a otros que son “recogidos”, y que por
lo general, son indigenas, espiritus de ancianos esclavos provenientes del Con-
go o gitanos. Ellos trabajan al lado del médium y durante algunas ceremonias
especiales como las misas espirituales, pueden llegar a tomar posesion de los
sujetos que alli participan. Es importante senalar que esto nos estaria hablan-
do de la influencia de esa triple herencia —la indigena, la espafiola y la africa-
na— dentro de la cual se conforma la santeria. Las figuras a las cuales aluden los
gulias espirituales, no son azarosas, son representaciones de poder, muchos de
ellos seres que carecen de una biografia especifica, liminalidad absoluta que no
hace otra cosa que acrecentar las facultades de las personas escogidas para me-
diar entre este mundo material y el inmaterial.

Dado el actual estado de la investigacién que aqui presento, me referiré a
continuacién de modo mas amplio tan sélo a aquellas tecnologias que son utili-
zadas desde el espiritismo en la ciudad. Es importante recalcar que tanto el cul-
to a los eggun como a los orichas en Bogota tiene unas peculiaridades, producto
de adaptaciones socioculturales y sociohistéricas. Asi, aunque existen coinci-
dencias con las practicas cubanas, también se dan diferencias que nos sitilan en
un espacio de recomposiciones de los modos de creer de los sujetos practican-
tes. Entonces, comenzaré por referirme a un registro realizado por un espiritis-
ta e iniciado en la santeria que reside en la ciudad de Bogota.

Hace una semana presencié por primera vez un registro que Luis Carlos
—LC- le realiz6 a un estudiante universitario de la capital, que asistié a buscar
orientacidn para su vida cotidiana. La consulta fue a eso de las 8:20 p.m. en la
casa de LC, en el ighodii —cuarto de altares—, los dos se sentaron frente a frente
y él empezd a barajar las cartas con gran habilidad, primero una baraja espano-
la y luego un mazo de cartas mds grande en su tamaiio fisico, el cual no sabia
atn de qué se trataba, aunque intuia que era un Tarot. Al momento confirmé
mis sospechas, pero era un Tarot de los orichas.

Seguido de aquella minuciosa barajada de la suerte y destino que a conti-
nuacion le seria interpretado a German Andrés, LC, le pregunté por cudl era el
dia, mes y afio de nacimiento. Los nimeros de aquellas fechas fueron sumados
y dieron como resultado 84. En el primer niumero hablaban los santos: Obatala,
Olokun y Orula, y en el segundo: Ibeyi, también conocido como los jimaguas
—gemelos—. De la interpretacion del 84 se desprendieron una serie de caracte-
risticas sobre la personalidad del consultante, entre las cuales resalté la de ser
testarudo; también se le aconsejaba no contar secretos personales y se le dijo,
ademds, que en caso de que el nimero en alguna consulta saliese invertido, es
decir, que apareciera el 48, eso significaba que se le debia hacer el santo gratis.
Ademads de la fecha de nacimiento, se le conminé a que le diese los apellidos

143



ANTIPODA N°6 | ENERO-JUNIO 2008

144

que este el omo changd no conocia; tras decirselos, comenz6 a hacer una roga-
tiva dirigida a sus eggun, para que le ayudasen en la interpretacién del hado de
Germdn Andrés, mientras que introducia sus manos en un vaso con agua que
se encontraba a su derecha; segtin €I, la fuerza que alli residia le ayudaria en di-
cho propésito.

Después de esto, vino la lectura de la baraja espanola. LC le pidi6 que
pusiera la mano derecha sobre la baraja, y él puso su mano sobre la del con-
sultante, la cual, al parecer, se encontraba helada, y le dijo: “si sientes el
frio?, es porque los muertos trabajan a través mio”. Luego le solicité que con
la mano izquierda partiese la baraja en tres y que escogiera uno de los mon-
tones. German Andrés selecciond la pila de la izquierda, la cual tomé LC en
sus manos y dio comienzo, ahora si, a esparcir el destino sobre la pequena
mesa de madera. Con ansiedad German, y por supuesto yo, esperdbamos el
significado que podia entranar el azaroso orden de las cartas, que llegaron a
conformar siete filas, a través de las cuales los espiritus hablaban sobre asun-
tos que, desde épocas remotas, han preocupado profundamente a los seres
humanos: la vida, la muerte, la salud, la enfermedad, el amor, el destino in-
cierto que nos aguarda, temas familiares que producen tranquilidad o an-
gustia ontoldgica.

El registro comenz6 a moverse entre pasados, presentes y futuros posi-
bles, al mismo tiempo que se deslizaba hacia los rasgos intimos de la subjetivi-
dad del joven universitario. LC escuchaba lo que sus espiritus le susurraban en
misterioso y silencioso secreto, lenguaje inaudible para aquellos que no poseen
el don especial de comunicarse con esos “otros” que habitan en el inframundo,
o que no lo han desarrollado por medio de la ensefianza que ha residido en sus
predecesores, con quienes establecen un vinculo filial, no por via de la sangre,
sino a través de lo espiritual y del manejo de esos mundos que son sagrados y
profanos simultdneamente, que se encuentran y funden en la cotidianidad de
la existencia.

Tras la lectura de la baraja espafiola sigui6 la del Tarot de los orichas. Si-
milar procedimiento acompané la lectura de estas cartas. German Andrés par-
tid la baraja con la mano izquierda en tres partes, pero esta vez tomo seis cartas
de la pila central. Algunas de ellas fueron “vii de Fuego”, “El hombre”, “Eleggus,
“x de Aire” y “Oggun”, luego, en dos ocasiones, tomaria seis y seis cartas, que
pasaron a ser colocadas sobre las primeras, y una vez mds éstas sobre las ante-
riores. Por medio del Tarot el oricha que bajo6 a hablar fue Eleggud, uno de los
orichas mayores, quien posee “.. las llaves del destino, abre y cierra la puerta a
la desgracia o a la felicidad” (Bolivar 1990: 35). El es uno de los cuatro guerreros
junto con Oggiin, Ochosi y Osun, y, por mandato del dios supremo Olofi, nin-
gan oricha puede antecederle.



TECNOLOGIAS TERAPEUTICAS | LUIS CARLOS CASTRO RAMIREZ

Eleggud es quien te habla, en este momento te encuentras con grandes deu-
das y preocupaciones, pero te aguarda una suerte muy grande, que alcanzards
cuando cruces el mar. Aunque no eres iniciado, los santos te cuidan y sienten
un especial afecto por ti, al igual que varios espiritus alrededor tuyo que es-
tdn guarddndote. No obstante, debes tener paciencia y dejar de ser testarudo,
cualquier cosa mala que te pase en la vida no va a ser causada por brujeria al-
guna, sino por terquedad tuya. Eleggud te recomienda recibir guerreros y soli-
cita ser atendido con un pescado asado y siete rodajas de tomate®.

Estos y otros elementos de la vida fueron anunciados por Eleggud, un futu-
ro halagador se le presentaba al estudiante en aquel primer registro. La interpre-
tacion que Luis Carlos le hizo del Tarot de los orichas fue apoyada por la lectura
de un libro titulado The Tarot of the Orishas, que contenia un sinnimero de pa-
takis en los que anidaban significados multiples alrededor de cada carta.

El secreto que baja a revelar el muerto o el oricha es claro en ocasiones;
sin embargo, en otros momentos puede manifestarse de forma ambigua y ha-
cerse ininteligible, y la precision en la interpretacion resulta determinante tan-
to para quien se hace la consulta, como para quien la efectiia. No obstante, lo
referido a propésito de la consulta anterior, las personas que hacen uso de estos
otros sistemas terapéuticos y religiosos suelen asistir para resolver problemas
del aqui y del ahora, principalmente de salud, o para entender por qué estin
padeciendo situaciones que son “inexplicables” e irresolubles por medio de los
sistemas terapéuticos y religiosos occidentales. Asi, en estos sistemas terapéu-
ticos se apunta a una consideracién de un sujeto que, aunque sufriente, no es, ni
puede ser reducido a su individualidad psicolégica o bioldgica. La enfermedad,
el tratamiento, la cura en estas “otras concepciones” entrarian a considerar la
descendencia, los ancestros y la comunidad como aspectos responsables o inci-
dentes en los estados de malestar-curacion del sujeto.

Pero, como se dijo antes, no sélo los registros funcionan como posibili-
dades terapéuticas. Dentro del espiritismo, las misas espirituales se convierten
también en espacios terapéuticos en los cuales el lenguaje, el espacio ritual y el
cuerpo, atravesado por la agencia de los espiritus que se manifiestan en los fe-
némenos de trance y la posesion, hacen del sujeto mismo una tecnologia médi-
ca para afrontar el malestar y ofrecer una cura.

MISAS ESPIRITUALES: CUANDO EL MUERTO BAJA
Lo religioso y lo terapéutico en estos sistemas no son dos aspectos de la
vida del sujeto que se puedan separar; la salud del alma y del cuerpo se tren-

6 Diario de campo del autor.

145



ANTIPODA N°6 | ENERO-JUNIO 2008

146

zan en complejas relaciones que, a su vez, vinculan al sujeto con su comuni-
dad y con el cosmos. Tanto en la santeria como en el espiritismo practicado en
Bogota es relevante sefalar la enorme variabilidad en sus practicas rituales y
las readaptaciones que han tenido lugar. Una inevitable transformacién en los
modos de creer, de decir-hacer, de representar, implica cambios en las concep-
ciones de salud-enfermedad, y en este sentido supone modos particulares de
afrontamiento del sufrimiento.

Las misas espirituales son un ejemplo del dinamismo y la plasticidad de
los rituales espiritas. Anteriormente habia sefialado que, para el caso cubano,
este tipo de ceremonias eran propias del “espiritismo cruzao”, sin embargo, en
Bogotd las misas espirituales forman sencillamente parte del espiritismo. Aun-
que los santeros y espiritistas hablan de variantes como el de mesa y el de cor-
don, pareciera que dichas distinciones no fuesen tan claramente establecidas
en la préctica, lo cual no resulta relevante en términos de legitimidad, como
algunos puristas podrian pensar. Lo significativo para efectos del trabajo que
aqui se adelanta es que, tanto el espiritismo como la santeria, tienen en si una
preocupacién por el problema de la salud. En este sentido, las misas espiritua-
les, que buscan el desarrollo de los espiritus y los espiritistas, se convierten en
un intento por lograr restablecer precisamente los 6rdenes clasificatorios y re-
introducir un equilibrio de las relaciones del sujeto con lo “otro” y los “otros”, lo
cual no reside definitivamente en la pura materialidad, ni en el mundo fenomé-
nico que habitamos, y en el cual nos movemos nosotros y los “otros”. A conti-
nuacion referiré la puesta en escena de una misa espiritual en la cual participé
durante las primeras semanas de octubre de 2007.

Las plantas sagradas se limpiaron, distribuyeron y organizaron sobre una
gran estera. Posteriormente fueron consagradas a los espiritus y a los orichas,
por medio de oraciones y cantos. Con gran solemnidad y ayudada por Juani-
to, Gloria pronunciaba en voz baja algunas oraciones, les expelié cachaza” a las
hierbas con su boca y les agregd humo de tabaco. Toda esta preparacién ritual
tom¢ alrededor de unos quince minutos. Luego se seleccionaron algunas hojas
de las plantas que yacian sobre la estera, se maceraron con las manos y se de-
positaron dentro de un recipiente con agua, alrededor del cual se hallaban sen-
tados Juanito, un cubano iniciado en la santeria, hijo de Aggayu y Gloria una
santera manizalefia, hija de Obatald. Toda la escena se desarrollaba ante la mi-
rada tranquila y sonriente de Betty, quien es esposa del omo Aggayii, ella tam-
bién ha sido iniciada en la Regla de Ocha y su oricha tutelar es Ochiin.

7 Esuna bebida del Brasil, similar al aguardiente, que segun Juanito les gusta a los eggun.



TECNOLOGIAS TERAPEUTICAS | LUIS CARLOS CASTRO RAMIREZ

El bario espiritual que preparaban recibi varios cantos y oraciones, para
activar las propiedades de las plantas, a las cuales les fueron agregadas ademas,
flores, cachaza, agua bendita y cascarilla de santo. Mientras hacian esto, Jua-

«

nito me explicaba, “... estas yerbas —que estdn en la estera— se ponen por si las
moscas, aqui hay “espanta muertos”, en caso de que haya un muerto duro que
entre, toca sacudir a la gente con eso”.

En cuanto fue terminada la disposicion del agua y las hierbas que habrian
de ser utilizadas en la misa espiritual, se llevaron al cuarto de los eggun, que en
esos momentos se encontraba en perfecto orden y tenfa mucho més espacio, ya
que habia sido sacada la mesa de las consultas, para ofrecer una justa y comoda
distribucion de las sillas que iban a ocupar los participantes de esta ceremonia.
La béveda espiritual estaba bellamente acomodada, compuesta por ocho vasos
y una copa redonda en el centro; es alli donde se le hace atencién a los muer-
tos y a los espiritus protectores de las personas. Alrededor de los vasos habia
arreglos de flores y dos tarots; en cada esquina a los pies de la mesa se encon-
traban floreros que contenian los nardos, los girasoles que habiamos llevado,
como parte de nuestra colaboracion en el ritual. En frente de la mesa se ubicé
el recipiente que contenia el agua preparada con las flores, las hierbas y demads
ingredientes; delante de esto se encontraba la estera con el restante de las plan-
tas que no habian sido utilizadas.

Este altar se encuentra localizado a mano derecha cuando se ingresa en el
cuarto, y a su izquierda estan los guias espirituales de Gloria, que en esta oca-
sion contaban con una ofrenda de tabaco, flores y cachaza. En la pared que apa-
rece al frente de la entrada, un eggun de la santera recibia atenciones para su
“desarrollo” e “iluminacion”; él tenia flores, agua y dos velas encendidas.

Eran tal vez las nueve de la manana cuando llegaron dos de las tres per-
sonas que faltaban para comenzar la misa espiritual, entonces, uno a uno em-
pezamos a desfilar hacia el interior del cuarto de muertos. Gloria se ubicé de
manera que precedia la reunidn, junto a la béveda espiritual, en una silla que
semejaba un trono. A su diestra estaban Juanito y Betty, y a su izquierda Agus-
tina y Esteban’; en medio de ellos me encontraba yo. Después de haber habla-
do de una gran variedad de cosas de toda clase, la oo Obatala se puso de pie
en frente del altar a los muertos y se inclind para introducir las manos dentro
del recipiente con agua. Moj6 ambas manos, y las pasé en forma circular de de-
recha a izquierda sobre su cabeza; luego hizo el mismo gesto alrededor de su
cuerpo, se levanto y nos pidié que cada uno hiciera lo mismo. Nuevamente se

8  Conversacion con Juanito, octubre 5 de 2007. Barrio Boyacé Real, Bogotd.
9 Agustina y Esteban son seudénimos.

147



ANTIPODA N°6 | ENERO-JUNIO 2008

148

sentd y dijo: “En el nombre del Padre, del Hijo, y del Espiritu Santo, Amén”, y
en tanto que cada uno de nosotros iba pasando al frente, emulando lo que esta
santera y espiritista cubana habia hecho, ella le pidié a Juan que nos echara
aguardiente en la espalda, y comenzé a recitar algunas oraciones del libro de
Allan Kardec, Coleccién de oraciones espiritas.

A partir de este momento se daria inicio a todo el proceso de “canaleo”, y
Gloria se convertiria en un puente entre el mundo visible e invisible. A través
de ella, los eggun nos comunicarian, advertirian, solicitarfan y revelarian todo
lo que ellos vieran y creyeran que era importante para nuestras vidas. Asi, y por
medio de las precauciones de la santera, de sus invocaciones, se esperaba que
bajaran a la Tierra sélo aquellos espiritus buenos, tratando de cerrarle el paso
a los espiritus “obsesados” u obscuros. Como ella nos habia explicado, a lo lar-
go de la misa se trataria de ir revelando también parte de nuestro cuadro es-
piritual, es decir, el conjunto de espiritus que nos acompanan a todos, al igual
que a Gloria. Este cuadro espiritual esta conformado por espiritus que nos son
dados desde el momento de nuestro nacimiento, “que nos reciben al momen-
to de nacer”, como diria Juanito, y otros més que se van sumando a lo largo de
nuestras vidas.

Otra vez la hija de Obatald sumergié las manos en el agua, después de

«

haber cantado “... sea el Santisimo, sea el Santisimo, madre mia de la caridad
amparanos, protégenos, en el nombre de Dios, jay Dios!, jay Dios!” y de haber
hecho las tres oraciones catélicas antes mencionadas. Una nueva cancién se en-
tonarfa: “4Oh! Congo, conguito de verdad, yo bajo a la Tierra a hacer caridad,
oh! Congo, conguito de verdad, yo bajo a la Tierra a hacer caridad (...)”"°.
Después de despojarnos de las malas energias, volvimos a nuestros asien-
tos, y en ese momento, por orden de Gloria, Juanito nos alcanzé a cada uno de
los presentes un tabaco que deberiamos fumar y mantener encendido durante
el transcurso de la misa. De esta forma, y en medio de las tensiones y expectati-
vas de los que estabamos alli, la misa habia dado comienzo. Gloria sentada, con
mirada distante y su atencién puesta en algo mas que nosotros no podiamos
percibir, hizo un instante de silencio. Ella estaba tratando de oir a sus muertos,
para saber qué era lo que ellos tenfan para comunicarnos ese dia. Uno a uno
fuimos recibiendo un “diagnéstico” referido a nuestras vidas, en el que nos se-
nalaban aspectos pasados, presentes y futuros, avisos que tenian que ver con
nuestra salud fisica, la cual necesariamente pasaba por un desbalance espiri-
tual. Asi, los eggun advirtieron sobre enfermedades y padecimientos producto
en algunos casos por brujeria, en otros se debia a restricciones que los alli pre-

10 Diario de campo del autor.



TECNOLOGIAS TERAPEUTICAS | LUIS CARLOS CASTRO RAMIREZ

sentes habian pasado por alto, o al olvido en ciertas promesas que se habian
hecho a seres que habitan el plano inmaterial y que estaban llamando la aten-
cién sobre dichas promesas, o sencillamente el pathos se derivaba de compor-
tamientos cotidianos que resultaban nocivos para la salud.

Durante el transcurso de las mas de tres horas que dur6 la misa espiritual,
se afladieron ademds, escenarios que tenfan que ver con nuestra condicion hu-
mana, es decir, aparecieron al igual que habian aparecido en el registro del que
hablamos anteriormente, cuestiones relacionadas con el amor y la sexualidad;
el dinero, el trabajo, enemigos ocultos y muchos otros asuntos que tocaron las
fibras mds sensibles de quienes participdbamos de esta singular ceremonia, en
la que se articulan de modo visible creencias afro, indigenas y espaiiolas, que
no residen o se encuentran ancladas a un territorio particular o a una cultura
especifica, sino que por el contrario son mixturas totalmente dindmicas, en las
que se reactualizan tradiciones en funcién del presente.

A lo largo de este espacio, los avisos vinieron acompaiiados por limpias
espirituales que hicieron tanto Gloria, como Luis Carlos el espiritista hijo de
Chango, quien llegaria posteriormente a contribuir con ayuda de sus muertos
al desarrollo de la misa. En los despojos de las malas energias o de algin eggun
que pudiera haberse adherido a la persona y estarle causando malestar, se usa-
ron las plantas que se habian dejado sobre la estera, con las cuales se les hacian
pases sobre el cuerpo a las personas, mientras ellos, los especialistas, recitaban
algunas oraciones de proteccion para cada uno de nosotros. Igualmente, recibi-
mos instrucciones sobre qué debiamos hacer una vez hubiésemos salido de alli,
precisamente algunos debiamos hacernos una rogacién de cabeza, rito por me-
dio del cual se pretende refrescar la cabeza de la persona, para que pueda acla-
rar sus ideas y eliminar perturbaciones de alguna indole, que puedan impedirle
al sujeto resolver dificultades presentes.

Finalmente, para cerrar las ideas aqui dichas, antes que para concluir o
aventurar alguna generalizacion, habria que sefialar la importancia de investi-
gar de modo amplio y mds alld de las fronteras disciplinares estas “otras” tera-
péuticas que surgen y funcionan de modo paralelo, junto a la instituciéon médica
legitimada por el Estado. En especial, estoy pensando en las que tienen que ver
con aquellos sistemas terapéuticos y religiosos que poseen influencia afro, los
cuales cada vez mds son visitados de forma masiva por sujetos pertenecien-
tes a diferentes condiciones socioeconémicas y socioculturales. Los itinerarios
de los sujetos para restablecer su salud fisica y espiritual, los lleva a buscar en
“otros” saberes, que se pueden alejar radicalmente de los modos de pensar y
creer considerados tradicionales, enfrentandolos con otras tecnologias médi-
cas, que pueden resultar en algunos casos violentas, en la medida en que los
hace internarse en otras logicas de pensamiento. Estas busquedas responden

149



ANTIPODA N°6 | ENERO-JUNIO 2008

150

por un lado a la multiplicidad de ofertas que se le abren al sujeto, pero ademads
son la resultante de un sistema médico de corte occidental que de algin modo
ha contribuido a la expulsion del sujeto, el cual vuelto un nimero y perdida su
condiciéon humana, se ve compelido a buscar otras alternativas para intentar
restituir su lugar de sujeto, aunque esto tenga lugar de modo parcial. —3*&

REFERENCIAS

Argiielles Mederos, Anibal

2005 “Unidad y diversidad en las religiones de origen africano en Cuba”, en Elizabeth Diaz Brenis y Elio
Masferrer Kan (eds.), Memorias del Iv Coloquio Internacional de Religion y Sociedad: religiones
afroamericanas y las identidades en un mundo globalizado, La Habana. Cuba, julio 19 a 22, Version
electrénica en CD ROM.

Aparicio, Ana Rosa

2005 "El espiritismo en Cuba. Sus variantes”, en Elizabeth Diaz Brenis y Elio Masferrer Kan (eds.),
Memorias del 1v Coloquio Internacional de Religion y Sociedad: religiones afroamericanas y las
identidades en un mundo globalizado. La Habana, Cuba, julio 19 a 22, Versidn electronica en cd
ROM.

Atwood Mason, Michael

2002 Living Santeria, Rituals and Experience in an Afro-Cuban Religion. Washington, Smithsonian Books.

Barnet, Miguel

2000 “La Regla de Ocha: The Religous System of Santeria”, en Margarite Fernandez Olmos y Lizabeth
Paravisini-Gebert (eds.), Sacred Possessions. Vodou, Santeria, Obeah, and the Caribbean. New
Brunswick, Rutgers University Press, pp. 79-100.

Bolivar Ardstegui, Natalia

1990 Los Orichas en Cuba. La Habana, Ediciones Union, Union de Escritores y Artistas de Cuba.

Cabrera, Lydia

2006 El monte. Miami, Florida, Ediciones Universal.

Canizares, Raul

2002 Cuban Santeria, Walking with the Night. Rochester, Vermont, Destiny Books.

De La Torre, Miguel A.

2004 Santeria. The Beliefs and Rituals of a Growing Religion in America. Wm. B., Eedmans Publishing Co.

Fanon, Frantz

1975 Por la revolucién africana: escritos politicos. México, Fondo de Cultura Economica.

Fernandez Martinez, Mirta y Porra Potts, Valentina

2005 “Entre nosotros los cubanos...”, en Elizabeth Diaz Brenis y Elio Masferrer Kan (eds.), Memorias del Iv
Coloquio Internacional de Religion y Sociedad. religiones afroamericanas y las identidades en un
mundo globalizado. La Habana, Cuba, julio 19 a 22, Version electrénica en cD ROM.

Ferndndez Olmos, Margarite y Paravisini-Gebert, Lizabeth

2003 Creole Religions of the Caribbean. An Introduction from Vodou and Santeria to Obeah and Espiritismo.
New York, University Press.

Kardek, Allan

2003 Fl libro de los espiritus. Brasil, Version electrénica disponible en http://www.espiritismo.cc/
Descargas/libros/allankardec/Espiritus.pdf, visitado el 25 de mayo de 2007.

Le Breton, David

2002 Antropologia del cuerpo y modernidad. Buenos Aires, Nueva Vision.

Matibag, Eugenio

2000 "/fd and Interpretation: And Afro-Caribbean Literary Practice”, en Margarite Ferndndez Olmos y
Lizabeth Paravisini-Gebert (eds.), Sacred Possessions. Vodou, Santeria, Obeah, and the Caribbean.
New Brunswick, Rutgers University Press, pp. 151-170.



TECNOLOGIAS TERAPEUTICAS | LUIS CARLOS CASTRO RAMIREZ

Matibag, Eugenio

1996 Afro-Cuban Religious Experience. Cultural Reflections in Narrative. Gainesville, University Press of
Florida.

Nathan, Tobie

1999 La influencia que cura. Buenos Aires, Fondo de Cultura Econdmica.

Ocania, Enrique

1997 Sobre el dolor. Valencia, Pretextos.

Richardson, Ruth

2000 Death, Disecction and Destitude. Chicago, University of Chicago Press.

Sawday, Jonathan

1995 The Body Emblazoned: Dissection and the Human Body in the Renaissance Culture. London,
Routledge.

Wedel, Johan

2004 Santeria healing. A Journey into the Afro-Cuban World of Divinities, Spirits, and Sorcery. Gainesville,
University Press of Florida.

OTROS
Diario de campo del autor realizado entre agosto de 2005 y febrero de 2008.

151



