Instituto Nacional de Salud
Volumen 25, No. 2 - Bogota, D. C., Colombia - Junio, 2005

Editorial
El derecho a morir con dignidad

En las mas diversas culturas de los cinco continentes, puede identificarse el concepto de “muerte
digna” desde muy remota antigiiedad. Parece que el ser humano, en el pasado prehistérico y como
parte de la elaboracion del concepto global de muerte, concibié algunas formas de ese fendbmeno
como distintas de las que se observaban en otros seres vivos y en cambio, mas acordes con lo
esperado y deseable para €l mismo y para sus semejantes. Las ceremonias para disposicién del
cadaver, como la sepultura entre pétalos de flores y rodeado por armas y utensilios, pudieron ser
muestras de esa actitud; se consideré en cambio durisimo castigo la muerte en condiciones de
indignidad. Los mayas y aztecas mesoamericanos tenian claro que la suerte del individuo en el inframundo
o lugar de los muertos estaba relacionada, mas que con la forma en que se hubiera vivido, con la
manera como se hubiera llegado a la muerte.

Pero en los decenios finales del pasado siglo XX, a consecuencia de los inmensos avances en el
conocimiento y los consiguientes progresos tecnolégicos, aparecid una visidn nueva de la muerte
como situacién susceptible de intervenciones capaces de retardarla verdaderamente y quiza, para los
mas optimistas, de impedirla y hacer realidad el milenario suefio de la inmortalidad para los seres
humanos. Las Unidades de Cuidados Intensivos abrieron la posibilidad de recuperar para la sociedad
muchas personas que, por heridas u otras lesiones, hubieran estado antes condenadas a pronta
muerte. Y se inicidé también la preocupacion ética y bioética por aquellos casos en los que ciencia 'y
tecnologia detienen transitoriamente el proceso de terminacién de la vida pero sin lograr que el individuo
quede restaurado por completo en sus funciones intelecturales ni recupere la capacidad para relacionarse
consigo mismo y con cuanto lo rodea; a tal condicion fisiopatolégica se la ha llamado estado vegetativo
persistente.

Aceptado en el mundo occidental el marco ético que reconoce a la persona humana como sujeto de
derechos que le pertenecen por razén de su esencia y que deben respetarse, entre los cuales se halla
el derecho a la autonomia —entendida como capacidad para resolver libremente sobre todo aquello que
la afecte de cualquier modo- parece apenas logico pedir y esperar que se permita el ejercicio pleno de
esa autonomia en todas las etapas de la vida, sin mas limitaciones que aquellas que pueda imponer la
situacion mental del individuo; esto incluye, sin duda, la etapa final o “terminal” mientras en ella se
conserve la conciencia.

La muerte digna sera, en ese contexto, la que llegue en las condiciones que elija quien va a morir; tal
eleccion debera poderse hacer cuando se inicien esos “ultimos dias” pero también debe ser posible en
forma de voluntad anticipada, de “testamento vital” que la persona ponga por escrito con determinadas
formalidades cuando aun esté lejos de su fin y que, conocido por sus parientes y por los profesionales
encargados de atenderlo, sea de obligatorio cumplimiento aunque el firmante haya perdido la capacidad
mental para exigirlo.

El respeto a los documentos de voluntad anticipada, que en Colombia se llaman “Esta es mi voluntad”,
exije del médico la humildad suficiente para renunciar a su situacion privilegiada frente al enfermoy
sujetarse a lo que éste haya decidido, aunque al profesional le parezca inadecuado o refiido con sus
propios conceptos sobre “santidad de la vida” y otras posturas religiosas. Sin embargo, esa es la
actitud realmente mas humana porque muestra y pone en accion la vision del “otro” como ser humano



con las mismas cualidades y digno de igual respeto, a quien la enfermedad no ha despojado de nada
distinto de algunas posibilidades o funciones puramente organicas. Es también la actitud que se
ajusta en nuestro pais a las disposiciones legales en las que figuran los derechos de la persona
enferma, asi como aquellas que regulan el ambito ético-disciplinario médico (Ley 23 de 1981,
principalmente) y las internacionales sobre estas materias.

El compromiso esencial de la Medicina como profesién es con la persona humana; las exhortaciones
sobre el cuidado de la vida deben entenderse, por supuesto, como relativos a cuanto tenga vida y
también a lo que es necesario para mantener la vida en nuestro planeta, Unica “nave espacial”’ con que
cuenta nuestra especie para su viaje milenario por el Universo; pero al enfocarlas sobre la vida humana,
es necesario ponerlas en el contexto de humanidad para evitar que se interpreten como exigencia de
mantener cualquier minima sefial de vida biolégica en un cuerpo que ya no albergue ni siquiera en
potencia aquello que caracteriza al ser humano, la conciencia.

Consideracion aparte necesita el asunto de la eutanasia, vocablo que sigue tan cargado de implicaciones
emocionales como para dificultar cualquier discusion al respecto. En este comienzo del siglo XXI,
debe entenderse por eutanasia el acto (acciéon u omisién) realizado con intencién de cortar la vida de
un ser humano que sufre intolerablemente, a quien no hay otro modo de aliviar sus sufrimientos porque
su lesién no tiene tratamiento curativo, y que ha pedido él mismo de manera libre y reiterada que se le
de muerte para no seguir sufriendo. En la definicién, los puntos claves son la voluntad de dar muerte,
la magnitud del sufrimiento y la solicitud por parte de quien va a morir; quien practica eutanasia no se
toma la libertad de acabar con una vida humana, sino solamente (porque sus propias convicciones se
lo permiten) se ajusta a lo que exige una persona que sufre y que, ella si, en uso de su autonomia
resuelve sobre su propia existencia terrenal, de un modo que seguramente no choca con sus
convicciones.

La “muerte digna” no es, no puede ser, solamente la conseguida por eutanasia aunque ésta si debe
estar entre las posibilidades para que la pida y utilice quien considere que puede hacerlo. La “muerte
digna” incluye alivio del dolor y de cualquiera otra incomodidad o molestia inherente a la agonia, como
lo requiera la persona concreta en sus circunstancias, carifio, compariia y apoyo emocional, ambiente
respetuoso —en la casa del moribundo, si éste prefiere, pues la sala de clinica u hospital no suele
ofrecer la tranquilidad necesaria—y los auxilios religiosos que la persona desee.

Entendidas de esta manera las posiciones, parece l6gico esperar que toda persona en uso de sus
facultades mentales desee morir con dignidad y ponga de su parte lo necesario para conseguirlo. La
sociedad y el Estado deben dar las condiciones para que la eleccion individual sea posible y se
respete plenamente, como una de las garantias a que tiene derecho el ser humano por la sola razén de
existir, como uno de los supuestos basicos para el libre desarrollo de la personalidad, en el mejor
sentido de este concepto.

Juan Mendoza Vega, M.D.

Ex presidente, Academia Nacional de Medicina, Bogota, D. C., Colombia; Profesor Emérito y
Catedratico, Colegio Mayor de Nuestra Sefiora del Rosario, Facultad de Medicina, Bogota, D. C.,
Colombia; Presidente, Fundacién Pro Derecho a Morir Dignamente, Bogota, D. C., Colombia; Miembro
Fundador, Instituto Colombiano de Estudios Bioéticos, ICEB, Bogota, D. C., Colombia; ex presidente,
Federacion Latinoamericana de Neurocirugia, FLANC; ex presidente, Asociacion Colombiana de
Neurocirugia, Bogota, D. C., Colombia.



