
1  Artículo resultado de investigación 
derivado del proyecto: “Transversali-
dades estéticas en la esfera semiótica. 
Elementos para un análisis semio-
estético de las artes”. Facultad de 
Artes y Humanidades, Instituto Tec-
nológico Metropolitano, Medellín, 
Colombia. 
2 PhD. en Filosofía. Docente de la 
Facultad de Artes y Humanidades del 
Instituto Tecnológico Metropolitano, 
Medellín, Colombia. Correo electró-
nico: juanparra@itm.edu.co
Para citar este artículo use: Parra, 
J. (2017). Imagen, virtualidad y 
heterotopía. Reflexiones acerca de 
la imagen y su función heterotó-
pica. Civilizar Ciencias Sociales y 
Humanas, 17(32), 229-244. Doi: 
10.22518/16578953.828

Imagen, virtualidad y heterotopía. Reflexiones 

acerca de la imagen y su función heterotópica1

Image, virtuality and heterotopy. Reflections about 

the image and its heterotopic function

Recibido: 15 de octubre de 2015 - Revisado: 13 de mayo de 2016 – Aceptado: 23 de junio de 2016.

Juan Diego Parra Valencia2

Resumen
El presente artículo aborda la noción de imagen, como campo problemático, más allá del 
régimen semiológico instaurado desde los modelos lingüísticos. En general, la noción 
de imagen ha estado vinculada solo a la idea de “representación”, desde la cual se logró 
domesticar su potencial instaurador de estados de sensibilidad. Consideramos pertinente 
ampliar campos de reflexión sobre aspectos que no se restrinjan a su funcionalidad 
representacional y para ello, nos apoyaremos en el concepto de heterotopía de Michel 
Foucault, el cual nos servirá de ayuda, por cuanto expande el campo de reflexión estética 
y permite integrar a la dimensión simbólica, la función virtualizante de la imagen como 
productora de estados de sensibilidad. La imagen, a nuestro entender, funciona como 
una heterotopía, es una tipología espacio-temporal no convencional, y por tanto es 
estructurante y configuradora de realidad, tanto en términos sensibles como inteligibles.

Palabras clave
Imagen, topos, espacio, heterotopía, Michel Foucault, Regis Debray, Gilbert Simondon.

Abstract
This article approaches the notion of image, as a problematic field, beyond the semiological 
regime established from the linguistic models. In general, the notion of image has been 
linked only to the idea of “representation”, from which it was possible to domesticate its 
potential to establish states of sensitivity. We consider it relevant to expand reflection areas 
on aspects that are not restricted to its representational functionality and for this, we will 
rely on Michel Foucault’s concept of heterotopy, which will help us, as it expands the field 
of aesthetic reflection and allows to integrate the symbolic dimension, the virtualizing 
function of the image as the producer of states of sensitivity. The image, in our opinion, 
functions as a heterotopy, it is a non-conventional spatio-temporal typology, and therefore 
it is structurer and configurator of reality, both in terms sensitive and intelligible.

Keywords
Image, tropes, space, heterotopy, Michel Foucault, Regis Debray, Gilbert Simondon.

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017
DOI: http://dx.doi.org/10.22518/16578953.828



230 Juan Diego Parra Valencia

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

Introducción

Desde su constitución como “objeto 
cultural”, la imagen se ha ubicado en el centro 
mismo de nuestra relación con lo real. Su 
función no siempre ha sido “representativa”, 
y por mucho tiempo, hizo parte de la realidad 
sensible como elemento considerado tan real 
como los objetos animados. De hecho, aún más 
poderosa que dichos objetos, la imagen refería 
y sustituía las fuerzas sobrenaturales. Muchos 
autores relacionan la aparición de la imagen con 
la consciencia humana de la muerte (Debray, 
1994) y establecen puntos de intersección entre 
el arte y la religión. El fenómeno religioso, que 
nos permite concebir la trascendencia, es a la 
vez un configurador de estados de sensibilidad 
que podemos ver expresados de manera análoga 
en la experiencia sublime que provoca el arte 
(por lo menos en su acepción estética moderna 
y que debemos, formalmente, a Kant). Tanto la 
religión como el arte conciben una experiencia 
sensible más allá de las capacidades físicas del 
cuerpo y exigen competencias imaginativas. 
Dichas competencias, si bien pueden estar 
ligadas a la comprensión del mundo concreto y 
perceptible, llevan también a la exacerbación de 
dichas experiencias más allá de los momentos 
experienciales mismos, ya hacia el pasado como 
recuerdo, ya hacia el futuro como expectativa 
y mucho más como construcción de mundos 
paralelos que se habitan simultáneamente a 
los espacios de sensibilidad corporal. No es 
vana la relación etimológica entre imagen e 
imaginación. Mucho antes de que el hombre 
hablara de “pensamiento” ya había construido 
mundos imaginados, en y desde los cuales 
podía pensar por supuesto, pero cuyo objetivo 
no consistía precisamente en “pensar” o “hacer 
pensar”.

Imaginar, que bien puede definirse como 
“vivir en imágenes”, no es solo representarse la 
realidad, sino concebir experiencias más allá, 
más acá o en paralelo con la realidad percepti-
ble. Si eso ha sido posible es porque la potencia 
del pensamiento es justo la capacidad de “sa-

lirse de sí”, ir más allá de aquello que no solo 
puede experimentar el cuerpo, sino que puede 
concebir la mente. Mas, ese “salir” de sí, ese 
“no estar del todo “aquí”’, es precisamente una 
experiencia virtual, como lo veremos un poco 
más adelante. De esta manera, si pensar e ima-
ginar están constituidos por la misma potencia 
humana de “no estar ahí” del todo, ambas ac-
ciones (que bien pueden ser una sola) definen 
la posibilidad humana (demasiado humana) de 
virtualizar. Y si virtualizar se define por la po-
tencia (en sí misma, la virtud es fuerza, ímpetu) 
de salir(se), exteriorizar(se), tanto del “aquí” 
físico y geográfico como del “ahora” mental 
y temporal, entonces virtualizar implica des-
plazarse a otro “lugar”, otro “topos”. Y si ese 
“topos” se constituye en un campo posible (o 
concebible, aunque no necesariamente experi-
mentable físicamente), no habría una facultad 
más propicia para entender dicha capacidad que 
la imaginación. En sí misma, la imagen como 
hábitat de la imaginación, o como producción 
del acto imaginativo, en el cual a su vez pue-
de darse dicha imaginación, es la que define 
virtualmente el espacio (el “topos”) del pensar 
mismo. Y dicho pensar, a su vez, cumple con 
una función explicativa de las experiencias, 
tanto las imaginadas como las vividas, hasta 
tal punto que pueden confundirse y configurar 
escenarios alternativos redundantes e incluso 
sustituyentes de la realidad sensible.

Es por ello por lo que nos interesa pen-
sar la imagen como campo de problematización 
que define no solo la experiencia sensible, sino 
la posibilidad misma de asimilar dicha expe-
riencia y de proyectar cambios y transformacio-
nes, tanto al pasado como al futuro. La imagen, 
pues, no es solo representación de las percep-
ciones, es también un espacio constitutivo de lo 
que comprendemos como realidad (y que influ-
ye en el autoreconocimiento), y es a partir de la 
imagen que conformamos un campo de acción 
que permite articular las experiencias sensibles 
con los esfuerzos inteligibles, por cuanto una 
imagen, aunque no es una entidad “existen-
te” en sentido fáctico, evidentemente es más 



231Imagen, vIrtualIdad y heterotopía. reflexIones acerca de la Imagen y su funcIón heterotópIca

ISSN 1657-8953Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

que una idea abstracta. No es del todo fáctica 
porque siempre parece referida a algo más que 
ella no es; pero es más que una idea porque su 
campo de acción abarca la concreción material 
en el espacio. Y es desde aquí que buscaremos 
reconocer el poder de la imagen como espacio 
alterno (o “espacio-otro”), imaginario, virtual, 
pero no menos real, de la realidad aceptada por 
el hábito, la cual configura procesos de transfor-
mación en constantes confrontaciones con las 
ideas sobre el tiempo y el espacio. La imagen, 
pues, es espacio, lugar, tanto de pensamiento 
como de percepción que localiza, deslocaliza, 
conforma, deforma y transforma nuestra idea 
de mundo.

La imagen es así un “espacio-otro”, es 
decir, una heterotopía (como veremos, la define 
Michel Foucault). Y es esa “otredad” del espacio, 
lo que determina la topología perceptiva, nunca 
tan latente como en las relaciones actuales con 
los dispositivos tecnológicos, la expansión de 
la realidad-pantalla, que nos satura visualmente 
de imágenes que fungen y fingen realidad 
permanentemente. Estamos en la época de la 
sincronía perceptiva con los estímulos ópticos. 
Los mensajes visuales circulan de manera 
veloz al ritmo con el que pasa el tiempo de 
la experiencia vital y existe una obsesión 
con declarar la idea de “tiempo real” en cada 
proceso comunicacional. La conciencia atenta 
del proceso retencional cede su función al flujo 
de las imágenes que distribuyen paquetes de 
emoción y sensibilidad a domicilio1, mientras 
que el receptor cada vez más atrapado en 
el plano de realidad diferida, asume los 
mensajes como datos directos de la experiencia 
inmediata. A través de los dispositivos móviles 
de la hiperconectividad tenemos un depósito 
infinito de imágenes latentes, virtualizadas, 
ya no sujetas a superficies concretas, que 
forman mundos posibles y no incomposibles2 
para nuestra capacidad cognitiva de retención 
consciente. Esta sincronía es inédita y propia de 
la época teletecnológica actual, pero vista con 
detenimiento, es una extensión global, masiva 
y poderosa de la atávica relación humana 

con la imagen. Podemos decir incluso que 
tal despliegue programático de información 
óptica, por parte de agencias de producción de 
lo simbólico, no hace “uso” de las imágenes 
para la difusión de mensajes, sino que son las 
imágenes las que permiten tal envergadura 
en el despliegue de difusión. La imagen tiene 
poder, ella misma es una potencia (virtual), y 
es por dicho poder que su participación siempre 
es activa en la conformación de lo real. Por 
ello es la imagen, por encima de la palabra o 
la escritura (que a su vez es también imagen 
gráfica del habla) la que ha determinado 
sistemas de control político y/o religioso desde 
las antiguas civilizaciones.

Imagen, virtualidad y representación

Una buena parte de los análisis sobre la 
imagen como campo problemático evaden la 
propia idea de “imagen” intercambiando su fun-
ción desde los criterios de “representación”. En 
general los estudios visuales plantean un reco-
nocimiento estético de la imagen configurando 
las formas de recepción subjetiva y los proce-
sos colectivos de adopción, pero no cuestionan 
la idea de “imagen” misma, que toman como 
condición a priori del análisis. Para los estu-
dios visuales, la imagen es un tercero excluido, 
a partir del cual se piensa, pero sobre el cual no 
se problematiza. Esto provoca la impresión de 
que los valores de la imagen no tienen histori-
cidad, por un lado, y por otro que el carácter 
hegemónico de la imagen actualmente sea una 
condición particular de nuestra era. Así el valor 
de complejidad de las imágenes teledifundidas 
en la actualidad parece representar un grado 
mayor con respecto a las imágenes transmitidas 
desde otras estrategias y logísticas en épocas 
anteriores, incrementando el nivel de cercanía y 
fidelidad con la realidad referenciada. Esto que-
rría decir que la idea general de que la imagen 
es una representación de la realidad no solo no 
(se) cuestiona sino que ya no inquieta, convir-
tiéndose en premisa irrebatible. Es importante 
resaltar que la forma de adopción contemporá-
nea de la imagen proviene de las estrategias de 



232 Juan Diego Parra Valencia

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

uso de los dispositivos digitales, a través de 
los cuales se fabricó la idea genérica de virtua-
lidad desde la réplica directa de la percepción 
sensible humana, desdiciendo las aventuras de 
orden utópico y heterotópico de los primeros 
años de revolución virtual durante la década 
de los 80. Nuestra intención es pues desviar la 
atención de este régimen representativo, nue-
vamente hacia la imagen como territorio “aún 
no pensado del todo”.

La estrategia de asimilar “imagen” y “re-
presentación”, cuya herencia podemos detectar 
en las pugnas platónico-aristotélicas contra la 
producción de simulacros, ha logrado neutra-
lizar el poder efectivo de la imagen. Desde la 
idea de representación la imagen nunca antece-
de a la percepción sino que es una consecuencia 
de ella, por lo tanto, se le entiende como deri-
va de lo real que lo antecede. La imagen como 
representación aparece como doble referencial 
de la experiencia, que si bien la constata y re-
produce no puede reemplazarla. Esta idea de 
imagen nos ubica en un escenario cómodo de 
análisis por cuanto se anula su poder productivo 
en cambio de uno reproductivo. Así, si bien el 
mundo de percepciones visuales da cuenta de la 
realidad, se le entiende como un mundo de “se-
gunda mano” y es esta la idea que subyace en la 
animadversión generalizada, de herencia plató-
nica, al simulacro y la falsedad de las imágenes, 
frente a un pretendido mundo “verdadero”. Esta 
idea se ha mantenido casi impoluta, a pesar del 
desarrollo tecnológico de la digitalización, a 
partir del cual se configuró la idea genérica de 
“realidad virtual”3. Así pues, el “lugar” de las 
imágenes más generalizado, y casi canónico, su 
“topos”, ha sido la representación y por tanto 
la funcionalidad de ellas configura un escenario 
restringido articulado de valores de analogía, 
semejanza, identidad y oposición. Dichos valo-
res mantienen el campo hegemónico de análisis 
que pretende diferenciar lo real de lo simulado 
y por tanto establecen distinciones entre lo ob-
jetivo y lo subjetivo. Esta postura plantea un es-
cenario indiscutible a nivel fáctico desde el cual 
se derivan formas representativas referenciales. 

Es desde aquí que se entiende convencional-
mente la figuración de carácter mimético (en 
el contexto del arte denominado “figurativo”), 
como una reproducción de la percepción. Pero 
esta postura generalmente obvia el carácter mis-
mo de la imagen como productora de sentido: 
por ejemplo, la invención gráfica de la perspec-
tiva renacentista definió una determinada forma 
de ver, que confluye con intereses cientificistas 
que dotan de racionalismo la imagen, determi-
nando cambios estructurales a las ideas de se-
mejanza –de gran carga animista– que hasta ese 
momento regían la percepción. De hecho, las 
revoluciones vanguardistas surgidas desde el 
Romanticismo buscaban, precisamente, supe-
rar el carácter de racionalidad fría que sostenía 
la representación científica, hasta el punto que 
activaron el problema mismo de la expresión, 
cardinal para la investigación estética actual.

De lo que hablamos es de que el sentido 
de lo representativo no necesariamente coincide 
con formas de estabilización perceptiva que re-
produzcan la experiencia del mundo, sino todo 
lo contrario: la formalización de estados de sen-
sibilidad son los que filtran el valor de lo real-
experimentado. En eso ha consistido el arte, la 
ciencia y la filosofía, cada uno demarcado por 
materias primas distintas. Tanto los paradigmas 
científicos como los corpus conceptuales filosó-
ficos, y la formalización estilística en las artes, 
propenden por la estructuración de campos del 
saber que resuenen en las experiencias sensi-
bles. Y es allí donde encontramos la importan-
cia del problema de la virtualización. Tal como 
la define Pierre Levy (1999) “la virtualización 
es uno de los principales vectores de la crea-
ción de realidad” que debe entenderse como 
vector de hominización (p. 20). Virtualizar es 
desterritorializar, desprenderse de las condicio-
nes de percepción habitual para habitar campos 
indeterminados allende el propio cuerpo. Cuan-
do hablamos del cielo, el mundo de las ideas o 
del espíritu, cuando vivimos en el contrato o en 
la ley, claramente habitamos mundos virtuales, 
mundos recreados, ficcionados, que establecen 
campos de integración afectiva y efectiva entre 



233Imagen, vIrtualIdad y heterotopía. reflexIones acerca de la Imagen y su funcIón heterotópIca

ISSN 1657-8953Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

los cuerpos, sea en forma conceptual, teorética 
o estética. Lo virtual no se opone a lo real (con-
signa con la que ha tratado de definirse), sino a 
lo actual. Dice Levy (1999) que si bien lo real 
puede asemejarse a lo posible, “lo actual no se 
parece en nada a lo virtual: le responde” (p. 19). 
La relación virtual-actual no debe confundirse 
con la relación posible-real. Deleuze (1987) lo 
explica perfectamente:

Lo posible es lo que se realiza (o no se reali-
za); ahora bien, el proceso de realización está 
sometido a dos reglas esenciales, la de la se-
mejanza y la de la limitación. La razón estriba 
en que se considera que lo real es a imagen 
de lo posible que realiza (sólo tiene de más la 
existencia o la realidad, lo cual se traduce di-
ciendo que desde el punto de vista del concep-
to no hay diferencia entre lo posible y lo real) 
y como no todos los posibles se realizan, la 
realización implica una limitación por la que 
determinados posibles se consideran rechaza-
dos o impedidos, mientras otros “pasan” a lo 
real. Lo virtual, por el contrario, no tiene que 
realizarse sino actualizarse; y la actualización 
ya no tiene como reglas la semejanza y la li-
mitación, sino la diferencia o la divergencia y 
la creación (pp. 101-102).

Aquello que entendemos por “realidad” 
es un condensado de experiencias virtuales que 
se actualizan de acuerdo con estructuras rigen-
tes para la experiencia sensible colectiva. Si un 
campo de saber determina epistemológicamen-
te, por ejemplo, que la tierra es plana, la relación 
de los individuos con sus experiencias estará 
determinada por ese saber. Dicho saber puede 
cambiar, por lo cual los campos epistémicos ne-
cesariamente modifican el sentido de lo percibi-
do. Hoy en día, precisamente, aunque los datos 
intuitivos sobre el movimiento de la tierra nie-
guen la experiencia nos es imposible pensarla 
quieta. Y es precisamente porque nuestro campo 
de integración perceptiva está condicionado por 
la experiencia virtual de orden teórico. Y justo 
es eso lo que se ha dado en llamar una “ima-
gen del mundo”. Ninguna imagen del mundo 
puede existir si no es ya en sí misma virtual y 
virtualizante. Es por esto que Levy (1999) afir-

ma que “lo virtual, a menudo, <<no está ahí>>” 
y Serres (1995) dice que lo virtual es lo “fuera 
de aquí”. La imagen del mundo configura las 
percepciones, y no necesariamente “desde” las 
percepciones mismas. No en vano, tampoco, 
es que la palabra “imaginación” provenga de la 
“imagen”. Si la imaginación es lo que nos libera 
de los límites perceptivos, entonces no hay ima-
ginación sin virtualidad. Y es precisamente ese 
el sentido prístino de lo virtual en tanto potencia 
(y no solo posibilidad): es la fuerza latente –vir-
tual viene de virtus: fuerza, potencia– que siem-
pre está dispuesta a activarse y actualizarse. Si 
bien en nuestra contemporaneidad insistamos en 
la relación causal y consustancial entre virtuali-
dad y tecnología, la experiencia de lo virtual es 
constitutiva del hombre y su sentido deriva en 
problemas de orden ontológico más que tecno-
lógico. Mas, lo cierto es que precisamente, de 
acuerdo con los campos epistémicos virtuales, 
existen estrategias y logísticas de presentación 
(no solo de re-presentación) de lo real a través 
de dispositivos técnicos. La fabricación de imá-
genes miméticas, cargadas de semejanza con 
respecto al objeto representado, es una de estas 
estrategias, pero también lo es la representación 
diagramática, icónica y simbólica que usan la 
ciencia y la filosofía. Y todo ello lo hacen a tra-
vés de imágenes.

La imagen, pues, si bien puede ser un dato 
para acceder a lo real, dicha realidad es tam-
bién su propia construcción, la imagen es es-
tructurante en sentido virtual. La imagen no se 
reduce a su función representativa, en términos 
figurativos, esta manera de verla siempre ha de-
pendido de intereses por domeñar su poder de 
realidad. La imagen es un campo problemático, 
un sistema complejo4 que, si bien comprende 
un escenario elocuente de representación, no 
se restringe de manera unívoca a esta función. 
De aquí que para los propósitos argumentales 
relacionemos la idea de campo con la de “to-
pos”, es decir, lugar de articulación en el que 
confluyen diversos escenarios y perspectivas. 
Entender qué es una imagen no nos urge tanto 
como derivar de su idea una funcionalidad de 



234 Juan Diego Parra Valencia

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

implicaciones reales. La imagen será, a nues-
tro entender, un escenario (incluso en términos 
teatrales) de construcción de realidad, pero no 
es un escenario específicamente físico sino un 
estado virtual que puede ser comprendido, asi-
milado y aprehendido, de aplicabilidad directa 
en la realidad fáctica. Por ello, relacionaremos 
cuando llegue el momento, esta idea de ima-
gen con la de heterotopía, que obtendremos 
de Michel Foucault. En términos escuetos por 
ahora, imagen y heterotopía podrán compartir 
significaciones y características, casi como si 
fueran el mismo espacio de integración sensible 
e intelectual. Dicha compartimentación entre 
imagen y heterotopía, sugiere una posibilidad 
analítica no restringida al análisis prescriptivo 
de la semiología, la iconología o algunas apro-
ximaciones de los estudios visuales, que ya he-
mos mencionado. La imagen heterotópica, desde 
nuestra perspectiva, configura un campo virtual 
desde el que se actualizan experiencias sensibles, 
y donde confluyen el tiempo y el espacio.

Imagen, espacio y memoria

Es necesario precisar que la imagen, sea 
como espacio de integración sensible o como 
campo de activación intelectiva, requiere de so-
portes y dispositivos de difusión y transmisión. 
De acuerdo con dichos dispositivos se han esta-
blecido formas de adopción social de los mensa-
jes que derivan en estructuras de pensamiento y 
epistemes de influencia histórica (imágenes de 
mundo). En este caso, la imagen es un campo 
o espacio (topos) integrado que recoge la me-
moria colectiva y puede transmitirla a través del 
tiempo. No es igual que una imagen sea difundi-
da en piedras, papiros o pantallas, y según el so-
porte usado la imagen traslada tipos específicos 
de información, tanto en términos diacrónicos 
como sincrónicos. Para nuestro caso actual, es 
claro hoy que tanto el cine como la televisión 
(y las subsecuentes experiencias de la imagen 
transportadas en dispositivos móviles), obede-
cen a una sistemática planificación de carácter 
sociológico e ideológico en la transmisión de 
mensajes efectivos, que actúan directamente so-

bre las funciones retencionales cognitivas de los 
receptores, sincronizando los mensajes con la 
percepción misma y el flujo de realidad sensible. 
A partir de dicha sincronización garantizan que 
la noción de lo real, por parte de los espectado-
res, confluya con la percepción de los mensajes, 
debidamente programados y planificados pre-
viamente. En este caso, el espacio de la imagen 
articula el tiempo de percepción, con lo cual el 
filtro de recepción es cada vez menos funcional. 
Con la imagen audiovisual el espacio y el tiempo 
se condensan y la imagen parece hacerse volá-
til, hasta integrarse en el flujo de la percepción. 
Este tema lo analiza perfectamente Bernard 
Stiegler (2004) en su trabajo sobre La técnica y 
el tiempo, consintiendo con que los dispositivos 
de difusión, en tanto objetos técnicos, si bien 
exteriorizan la memoria individual, aceleran los 
procesos retencionales hasta sincronizarlos con 
la percepción directa y reemplazan por comple-
to el proceso de adopción consciente. En este 
caso, el desarrollo tecnológico parece privar a 
la imagen de sus funciones espaciales (pues se 
diluye en el flujo de la percepción) y temporales 
(pues al ser sincrónica, evade la retención). Para 
nuestros propósitos, consideramos que esta pri-
vación de sus capacidades es solo aparente, pues 
con el desarrollo amplio de la imagen audiovi-
sual no solo no se “supera” sino que se insiste 
en la relación atávica con las imágenes. En cada 
uno de sus estados de realidad, adecuados a los 
tipos de soporte, la imagen siempre es anacró-
nica, genera una experiencia antigua vinculada 
con la producción de sentido en la realidad fácti-
ca, a través de su potencia de virtualización. Por 
ello, la imagen es heterotópica, porque establece 
un vínculo de carácter sensible que activa la ca-
pacidad mnemónica.

Esta idea que devuelve potencia práctica a 
la imagen nos obliga a separarnos de fundamen-
tos semiológicos que entienden la imagen como 
solo un dato comunicativo complejo, para acce-
der a escenarios de carácter estético, en sentido 
ampliado, que redunden en la identificación de 
la imagen como campo de integraciones sen-
sibles, el cual garantiza exteriorizaciones fun-



235Imagen, vIrtualIdad y heterotopía. reflexIones acerca de la Imagen y su funcIón heterotópIca

ISSN 1657-8953Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

cionales y complejos simbólicos. En términos 
paleontológicos, podemos decir que la palabra 
y el cerebro son antecedidos por imágenes de-
rivadas del movimiento y el gesto (Simondon, 
2013) y también que los trazos, huellas y cor-
tes sobre superficies no regulares anteceden, 
como imagen-memoria, a la escritura misma 
(Debray, 2001). De esto podemos deducir que 
la imagen comporta (es decir “trae consigo”) un 
tipo de experiencia primordial del pasado que 
se actualiza permanentemente. La imagen ha-
bita una “infancia” del mundo (recordemos que 
infans es lo que “no habla”), una experiencia 
constituida por la insuficiencia e irrelevancia 
de la palabra, que mantiene latente, es decir, 
como virtualidad, la experiencia de la realidad, 
activando sensaciones atávicas. La imagen así, 
constituye lo real como experiencia, generando 
un espacio (alterno o paralelo) de indiscernibi-
lidad entre las percepciones y las intelecciones, 
al tiempo que integra funcionalmente las for-
mas abstractas con las experiencias sensibles. 
La imagen es más que una representación, ella 
misma configura un escenario de sensibilidad, 
un campo estésico que libera de la percepción 
directa del cuerpo y expande las funciones 
sensorio-motrices a espacios virtuales. Dichos 
espacios son los que configuran los denomina-
dos “espacios-otros” (o heterotopías) según los 
define Foucault, como veremos pronto. La ima-
gen pues está atada al campo de sensibilidad, 
es decir “el espacio”, la forma exterior de per-
cepción, y es por ella que el carácter mismo del 
tiempo puede transformarse en memoria activa 
exteriorizada del recuerdo individual. Así, más 
que una representación de la realidad, la imagen 
es configuradora de realidad, ella constituye 
no solo la aparición de un mundo-otro parale-
lo y referencial de las percepciones, sino que 
es propulsora de las capacidades abstractivas 
humanas: su función es productiva y no (solo) 
reproductiva. Es, por supuesto y por tanto, algo 
no reductible al régimen de la representación.

Así, la imagen no proviene de la capacidad 
racional de abstracción perceptiva, sino que 
está en el origen mismo de la cognición. 

Dice Régis Debray (1994) que el trazo como 
marca específica es una verdadera revelación 
paleontológica, pues si bien de muchos animales 
se puede decir que tienen una “lengua” y se 
comunican, e incluso que los primates se sirven 
de herramientas, ninguno practica incisiones y 
entalladuras como el Homo sapiens (pp. 100-
101). El pictograma y el jeroglífico, tal como 
los llamamos hoy, desde la esfera semiótica, son 
imágenes que restituyen el carácter funcional 
activo de una experiencia que evidentemente no 
era representacional. Fueron las imágenes, sean 
éstas trazos, cortes, entalladuras, incisiones, 
glifos, heridas, cicatrices, las que permitieron 
el salto a ese “otro-mundo” abstracto, de 
carácter virtual y heterotópico, en el que se 
podían hacer cálculos, medidas y pronósticos. 
Nada de representación sino formas concretas y 
funcionales de intervención sobre el espacio que 
permitían comprender el tiempo. Las imágenes 
surgieron al mismo tiempo en que se fabricaba 
la idea de “espacio” como entidad pensable. 
Estas imágenes, además, eran funcionales, 
servían como campos de integración del 
acto y el pensamiento, produciendo sentido y 
expandiendo los escenarios de comprensión 
más allá de lo funcional y práctico. Nuestra 
relación con la imagen, por ello mismo, no se 
restringe a las complejidades de codificación 
semiológica que entiende por ella (la imagen) 
mensajes provenientes de una volición 
comunicativa. Nuestra relación con la imagen es 
constitutiva de nuestra condición ontológica, es 
la restitución del ser al que nos dirigimos (como 
diría Heidegger, 19945), pues es precisamente 
la infancia del mundo, es decir, el tiempo sin 
tiempo en el que aún no teníamos tiempo. No 
debe asombrarnos la frase perturbadora de 
Picasso al ver las pinturas de Altamira: “después 
de Altamira todo es decadencia”, decía, y 
mucho menos la idea de Breton al pretender que 
el espíritu contemporáneo debería propender 
porque “el ojo exista en estado salvaje”. No 
puede ser más elocuente para demostrarlo 
que las revoluciones de la vanguardia artística 
contemporánea siempre hayan buscado el futuro 
en lo primitivo: Picasso, Kandinski, Cezanne, 



236 Juan Diego Parra Valencia

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

Klee… La imagen proviene de un tiempo en 
el que aún no se habla, en el que aún el logos 
no se configuraba. Por eso activa un campo 
inconsciente inasignable a la memoria y por eso 
es partir de ella, de la imagen, que la memoria 
se constituye. De aquí que como lo evidencia 
Debray (1994), “el nacimiento de la imagen está 
unido desde el principio a la muerte” (p. 19). 
La imagen no es un código, o por lo menos su 
función no es ser código comunicativo; aunque 
evidentemente comunica, la imagen comporta 
un valor ontológico que nos introduce en 
aquello que denominamos “mundo” y de ahí su 
potencia expresiva que anula la diégesis desde el 
mutismo absoluto y soberano. Es claro que de las 
imágenes se puede hablar, pero ellas mismas no 
hablan, aunque parezca que lo hicieran, gracias a 
los artilugios técnicos (que nos llevan desde los 
autómatas hasta las imágenes audiovisuales y 
los hologramas de las teletecnologías digitales). 
Una imagen, al no ser diegética, no tiene 
traducción, por lo tanto, no activa las mismas 
funciones cognitivas que la lectura y la palabra. 
Y vamos más lejos, la propia escritura no es 
derivada del habla sino de la imagen que se 
apropia de manera directa de las modulaciones 
fonéticas y las inscribe en superficies con forma 
de código. Y es por esto que Derrida (1978) 
habla de una “archiescritura” como función de 
origen primordial (ficticio, por supuesto) de la 
escritura que no puede ser derivada del habla o 
representación de ella, sino una concreción de 
diferenciales que marcan (trazan o inciden) el 
origen retroactivo del ser en el espacio.

Al inscribirse en el espacio, la imagen 
presenta el tiempo, porque ella misma deter-
mina un campo sensible de concentración que 
deriva en memoria exterior. La marca, tanto en 
sentido indexical como simbólico, establece 
un cruce entre el presente activo y el recuerdo 
latente. Así funcionan la sepultura y la lápida, 
por ejemplo: son evidencia de la presencia au-
sente. Dicha presencia ausente configura la po-
sibilidad de abstracción y también la conscien-
cia del campo de activación de los recuerdos. 
Por ello los tótems y las esculturas establecen 

vínculos con seres rigentes del bienestar co-
munitario. A la vez, la imagen que acompaña 
como gesto la experiencia comunicativa, es el 
trazo móvil que define el dato comunicado, y 
por ello las técnicas de recuerdo, es decir, las 
mnemotecnias, configuran escenarios de en-
señanza (es decir, de transmisión simbólica) 
a partir de dispositivos externos sobre los que 
recae el recuerdo colectivo. La imagen es me-
moria porque recoge el tiempo en el espacio 
que ella misma es.

La imagen y el concepto de heterotopía

Llegados a este punto consideramos per-
tinente dar una definición de imagen. No es-
carbaremos mucho en la etimología del imago, 
aunque consideramos pertinente mencionar que 
su acepción como “representación” llana ha de-
terminado el régimen semántico con el que se ha 
popularizado la palabra “imagen”. La idea del 
imago proviene de la figura especular, que pue-
de tener que ver con experiencias fantasmáticas 
de carácter psíquico o bien reflejos producidos 
por espejos o vidrios. La elaboración de figuras 
referidas a objetos de la realidad, por tanto, fue-
ron llamadas imagos y desde allí, por relación 
semántica con la idea griega de “phantasma”, 
tenemos una idea general de la imagen como 
simulacro. Para nuestro objetivo, vemos más 
pertinente ahondar en la brillante definición que 
dio Henri Bergson (2006) en su texto Materia y 
memoria, que coincide con la idea más primiti-
va de imago, pero a partir de un interés definido 
sobre las características funcionales de la per-
cepción. En Bergson, imagen y percepción re-
dundan en la apropiación de la realidad, tanto a 
nivel físico como mental. Dice que todo lo que 
percibimos es imagen y la define como “una 
cierta existencia que es más de lo que el idea-
lismo llama representación, pero menos que lo 
que el realismo llama una cosa, una existencia 
situada a medio camino entre la <<cosa>> y la 
<<representación>>” (pp. 25-26). La imagen 
es como una membrana que articula lo sensible 
y lo inteligible y en la cual se resuelve nuestra 
apreciación del mundo. La imagen es una suer-



237Imagen, vIrtualIdad y heterotopía. reflexIones acerca de la Imagen y su funcIón heterotópIca

ISSN 1657-8953Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

te de “espacio-frontera” que dinamiza las rela-
ciones entre el pasado-recuerdo y el presente-
acto, por lo cual es un espacio temporalizado o 
un tiempo espacializado. La imagen es menos 
material que la “cosa” y más concreta que la 
“idea”, por tanto no es del todo una experiencia 
sensible pero sí más que una abstracción cogni-
tiva. Es un espacio-otro a medio camino entre 
la materia y la idea, no está del todo ni en el 
teatro de lo inteligible ni en la experiencia de 
lo perceptible. Es lo que, con Foucault (1984a), 
podríamos denominar una heterotopía, es decir, 
un espacio-otro, un emplazamiento de alteridad 
que determina la exterioridad como anverso y 
reverso de las prácticas cotidianas.

Para poder identificar la idea de imagen 
con la de heterotopía, es necesario describir cómo 
Foucault define esta última, conceptualmente, a 
partir de la descripción de sus atributos o propie-
dades. Foucault señala que las heterotopías indi-
can, por contigüidad, los campos de interacción 
común desde la distancia crítica. Dice que se 
rigen por seis características que determinan el 
valor de proximidad existencial con lo normativo-
legalizado en la que se comparten atributos, por 
participación óntica. Veámoslas con detalle:

1.  La primera característica tiene que ver 
con la relación entre crisis, desviación 
y normalidad. Hay heterotopías que 
sirven, en tanto alteridad espacial, para 
los pasos (rituales o no) de semiesta-
dos psico-biológicos a constituciones 
orgánicas e institucionales (espacios 
de preparación disciplinaria y peda-
gógica, por ejemplo, o momentos no 
temporalizados que, según la adecua-
ción provisional de un lugar, garanti-
zan los pasos de la pubertad a la adul-
tez, o de la virginidad a la sexualidad). 
Dentro de esta característica están 
también los lugares de desviación que 
funcionan como intervalos tempora-
les espacializados donde se corrigen 
los comportamientos de infractores, 
durante un tiempo medido según los 

grados de anormalidad (cárceles, ma-
nicomios, hospitales y geriátricos).

 2.  La segunda característica de las hete-
rotopías tiene que ver con la condición 
analógica de dimensiones referencia-
les que permite reconocer una suerte 
de duplicación espacial concreta, pero 
que está referida a un lugar-otro no 
asignable. Un ejemplo claro de esta 
heterotopía es el cementerio donde 
reposa la materialidad de entidades 
espiritualizadas, que solo pueden ser 
referidas. Por lo tanto, su funciona-
miento determina la constatación de 
una presencia ausente que se refie-
re a un lugar moratorio adicional no 
visible, pero al cual ha de accederse 
gracias a la morada efectiva donde se 
refiere la ausencia. La entidad matéri-
ca presente participa, por contigüidad, 
de las cualidades ontológicas de la 
ausencia referida.

3.  La tercera característica implica la 
superposición de capas del tiempo 
integradas en un dispositivo espacial 
de manera contradictoria. Esto ocurre 
en espacios de articulación simbólica 
en los que, a partir de estrategias de 
transmisión, se crea una temporalidad 
alterna donde se desarrollan acciones 
no sincrónicas con la temporalidad de 
expectación. Esto es lo que ocurre en 
sesiones de escena teatral o en las pan-
tallas de cine. Esta heterotopía impli-
ca también expansiones temporales en 
dispositivos cerrados, como el libro, 
que distiende el tiempo espacializado 
a través del lenguaje para dilatar los 
tiempos narrativos no equivalentes a 
los tiempos de lectura.

4.  La cuarta característica heterotópi-
ca, muy cercana a la tercera, según 
Foucault, puede comprenderse como 
heterocronía por cuanto implica esce-
narios de organización temporizada 
donde se da orden espacial a simul-
táneos que deberían regirse por orden 



238 Juan Diego Parra Valencia

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

de sucesión, por lo tanto, se crea un 
dispositivo de superposición tempo-
ral de superficie. Esto ocurre clara-
mente en las bibliotecas y los museos 
(también en los cementerios, aunque 
estos no están determinados por ór-
denes de simultaneidad claros). Estos 
espacios-otros son dispositivos de 
transmisión como el teatro y el cine, 
pero su función no se orienta por el 
desarrollo temporal alternativo, sino 
por la alteración secuencial a partir de 
la espacialización de simultáneos. En 
esta heterotopía se acumula el tiempo 
de manera intensiva de acuerdo con la 
organización espacial, como ocurre en 
las fiestas y carnavales, donde se ha-
bita un espacio temporalizado según 
cálculos de caducidad. El tiempo acu-
mulado que se consume de manera in-
tensiva permite habitar la contracara de 
la experiencia cotidiana hasta fabricar 
un ser-otro ficticio y solo visible duran-
te el festejo, de aquí que esta dimensión 
heterotópica tenga que ver con la ante-
rior (el teatro, el cine, el libro) donde 
el espacio yuxtapone diversos mundos 
posibles no incomposibles.

5.  La quinta característica heterotópica 
implica la condición de clandestinidad 
minoritaria con respecto a escenarios 
hegemónicos que generalmente se re-
suelven en pactos secretos que exigen 
compromisos férreos de fidelidad. Las 
sociedades secretas y los guetos son 
claramente oficiantes de esta caracte-
rística heterotópica.

6.  La sexta cualidad de la heterotopía, del 
mismo linaje que la anterior, está de-
terminada no por el acceso al espacio 
clandestino secreto, sino por la confor-
mación de escenarios de hábitat per-
manente en los cuales se desarrolla un 
tipo de vida autoregulada que no cuen-
ta con la exterioridad, como una suerte 
de isla oceánica que regula su deriva 
según ritmos afianzadores de conducta. 

No en vano Foucault dice que el mejor 
ejemplo de esta heterotopía es el navío 
que se hace a la mar como un lugar sin 
lugar. El problema de esta idea de espa-
cio-otro no es el espacio como tal sino 
sus habitantes: ¿cómo es el navegante, 
el corsario, el náufrago? He ahí el valor 
de esta heterotopía.

Bien, hecha esta necesaria relación de 
características heterotópicas según el plantea-
miento de Foucault, debemos recapitular los 
elementos principales para poder integrarlos al 
análisis sobre la imagen que hemos hecho has-
ta aquí. Nos interesa, más allá de los ejemplos 
foucaultianos sobre tipos de heterotopía, enten-
der los componentes del concepto que determi-
nan como estertor la condición espacial loca-
lizada formalmente en los casos mencionados 
por el pensador francés. Lo que se quiere decir 
es que, si bien Foucault denomina como hete-
rotopías algunos lugares específicos identifica-
bles en un análisis de carácter cultural, lo que 
importa en dichos lugares no es su condición 
matérica o su denominación, sino su funciona-
lidad, y esta se desprende de las condiciones 
operativas del espacio que integra dinámicas de 
interacción colectiva. Es decir, lo heterotópico 
se define de acuerdo con los tipos de integra-
ción y composición que permite, dentro de un 
campo de reflexión. Es por esto que requerimos 
de la clasificación de cualidades heterotópicas 
conforme las describe Foucault más allá de los 
casos arquitectónicos ejemplarizantes que él 
propone y con ello podremos referir las caracte-
rísticas de la imagen según ciertas propiedades, 
más allá del criterio de “representación”. Las 
heterotopías, pues, cuentan con las siguientes 
cualidades:

1.  Son espacios-frontera, no están al 
margen de algo, sino que son el-mar-
gen, son espacios de transformación y 
cambio, incluso de mutación;

2.  Pueden cerrarse sobre sí mismas a 
partir de normativas autoorganiza-
doras;



239Imagen, vIrtualIdad y heterotopía. reflexIones acerca de la Imagen y su funcIón heterotópIca

ISSN 1657-8953Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

3.  En ellas se activan campos vibracio-
nales que resuenan dinámicamente en 
capas diferenciadas del tiempo, con lo 
cual permiten la contigüidad existen-
cial con fenómenos distantes, tanto en 
el tiempo como en el espacio. Dichos 
fenómenos pueden ser organizados o 
no, de acuerdo la simultaneidad espa-
cial y funcionan, además, como inter-
valos de intensidad que dilatan o con-
traen el tiempo de experiencia.

Estas cualidades, si bien Foucault las 
ejemplifica con claras intenciones didácticas, 
hablan de una tipología de espacio no 
convencional que de manera aleatoria adquiere 
nombres característicos. La heterotopía es una 
condición ínsita del espacio como devenir 
sensible y no un escenario a priori de la 
experiencia, donde se operan dinámicas de 
conformación diversa, configurando tipos 
variables de individuación.

El espacio-otro o heterotopía indica la 
condición no-estable de la experiencia espacial, 
el grado diferencial en el que el tiempo 
puede ser susceptible a retardo o aceleración 
funcional. La heterotopía, o espacio-otro no es 
lo otro del espacio, sino lo otro en-el-espacio 
que comporta (insistimos en el significado 
de comportamiento: “traer consigo”) la idea 
misma de espacio porque se ubica no al margen 
sino en-el-margen. La heterotopía es el espacio 
de indiscernibilidad que configura la frontera y 
el límite, separando lo distinto, pero que no está 
en un punto diferenciado, pues es la diferencia 
misma. Desde aquí, la imagen como espacio 
heterotópico nos permite articular la idea 
propuesta por Bergson, quien la entiende como 
estado liminar superior a una representación, 
pero inferior a una cosa, que nos acercaría al 
carácter semiótico propuesto por Peirce, en 
el que signo es activo y funcional y no solo 
representacional6. Desde Bergson podemos 
entender, entonces, la imagen como un “topos” 
particular, un espacio-otro o heterotopía, que 
contiene una forma perceptible (de relación 

física y concreta) y a la vez una inteligible 
(de relación mental y abstracta), dando la 
posibilidad de una percepción temporal del 
espacio y configurando una relación espacial 
con el tiempo contraído. La imagen, pues, es 
una expansión del tiempo y una contracción 
del espacio. Es decir, la imagen no nace en un 
lugar sino que “da lugar”, ella es “lo que falta 
al lugar”, pues está “en lugar del lugar” y por 
ello mismo lo indica. Es entidad diferida que 
constata la entidad referida, pero que aparece 
como su representación, por lo cual nos obliga 
a experimentar la separación originaria de la 
percepción con respecto a lo real. Nos hace 
constatar nuestra separación del origen, porque 
ella está en su lugar (siempre en pasado) pero 
para indicarnos hacia donde ir (futuro). En este 
sentido, la imagen es aquello que espacializa 
una percepción y a la vez temporaliza una 
emoción, y esto aplica tanto para la imagen 
fija del cuadro o la fotografía, como para las 
imágenes móviles y fugaces de los dispositivos 
tecnológicos actuales. No se ubica en un espacio 
predeterminado, sino que “espacia”: ella se 
ubica en el lugar del “lugar”, del “topos”, pero 
siendo un espacio-otro. Por ende, la imagen 
marca, señala, determina relaciones. De aquí 
que insistamos en otorgarle una dimensión 
heterotópica. Su condición puede reflejar lo real, 
mostrar lo real donde no está, tal como describe 
Foucault (1984a) la experiencia heterotópica 
del espejo, en el sentido primario del imago, 
que mencionábamos antes:

[…] es un espacio irreal que se abre virtual-
mente detrás de la superficie, estoy allá, allá 
donde no estoy, especie de sombra que me 
devuelve mi propia visibilidad, que me per-
mite mirarme allá donde estoy ausente […]; 
a partir del espejo me descubro ausente en el 
lugar en que estoy, puesto que me veo allá. 
[...] El espejo funciona como una heterotopía 
en el sentido de que convierte este lugar que 
ocupo, en el momento en que me miro en el 
vidrio, en absolutamente real, enlazado con 
todo el espacio que lo rodea, y a la vez en ab-
solutamente irreal, ya que está obligado, para 
ser percibido, a pasar este punto virtual que 
está allá (p. 3). 



240 Juan Diego Parra Valencia

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

Foucault describe perfectamente la 
experiencia de lo virtual y a la vez configura un 
estadio de percepción desde la idea especular 
de la imagen a través del espejo, tal como el 
carácter etimológico nos revela el significado 
ancestral del imago.

Así, las características heterotópicas de 
la imagen determinan un tipo de percepción 
especial, que no debe reducirse a una elaboración 
mental que pueda o no materializarse, la imagen 
es el punto de integración de lo sensible con lo 
inteligible, está (sin serlo) en el acto mismo 
de percepción y por eso es heterotópica: la 
imagen es un intervalo de percepción espacial 
que desfasa lo real del tiempo, es el campo de 
instalación entre la acción y la reacción. Es 
subjetiva y objetiva a la vez, y como lo define 
claramente Simondon, (2013) en el mejor 
sentido bergsoniano,

[…] se podría suponer que este carácter a la 
vez objetivo y subjetivo de las imágenes tra-
duce de hecho este estatus de cuasi-organismo 
que posee la imagen, habitando el sujeto y de-
sarrollándose en él con una relativa indepen-
dencia por relación a la actividad unificada y 
consciente (p. 15).

Esta condición de cuasi-organismo es 
la que permite la deriva mimética traducible 
en la percepción del arte plástico y la sobre-
dimensión de las experiencias esotéricas 
vinculadas con la magia que, por otro lado, 
perviven en el flujo cinemático de las imágenes 
que aluden al “tiempo real” (como es claro 
en la experiencia de percepción televisiva, 
expandida en los dispositivos móviles) que 
garantizan la sincronía sin distancia crítica 
(es decir, sin “espacio” de reflexión) de los 
flujos de conciencia, yuxtaponiendo estados de 
sensibilidad. El propio Simondon (2013) dice 
que “la imagen es el sustituto de la sensación, 
instrumento de actividad mental más manejable 
que la sensación misma” (p. 22). Es desde aquí 
que defendemos la constitución primordial de 
nuestro vínculo con las imágenes que hace que 
la experiencia contemporánea en la denominada 

“era de lo visual” solo sea una modulación de 
la permanente relación del homo con el imago. 
La imagen habita una posterioridad anterior de 
nuestra relación con lo real, nuestra relación 
con ella es totalmente anacrónica, ella no es una 
representación sino una condición de necesidad 
para nuestro habitar en el mundo, por cuanto es 
un depósito de sensaciones virtuales asignables 
a mundos relativos de la experiencia y de allí su 
poder hegemónico frente a los códigos verbales 
comunicativos.

En este caso, la imagen se ubica en un 
tiempo sin tiempo, es una virtualidad que se 
actualiza, un nudo de tendencias emocionales 
que no se reducen a la actividad mental de la 
imaginación o el entendimiento. Simondon 
(2013) insiste en que

[…] el pensamiento abstracto es sobre todo un 
freno, un medio de rechazo: calcula y muestra 
los inconvenientes, las consecuencias lejanas; 
las percepciones provocan un arrastre por la 
situación; sólo la imagen es de hecho regu-
ladora, puesto que es bastante abstracta para 
liberar al sujeto de las situaciones apremian-
tes y bastante concreta para suministrar una 
muestra con posibilidad de ser fiel (p. 17).

La imagen no es pues (solo) representación. 
Ella es un tipo de espacialidad temporalizada 
o temporalidad espacializada, es a la vez una 
heterotopía y una heterocronía, un espacio-otro 
y otro-en-el-tiempo, es un emplazamiento que 
define lo que falta (o no-es-del-todo) a partir de 
lo que sobra (o no-es-todavía).

Llegados a este punto debemos entonces 
recapitular los componentes de las heterotopías, 
rescatados de la exposición foucaultiana, para 
describir el estatuto de la imagen como espacio 
heterotópico:

1.  Tal como la heterotopía, la imagen es 
una espacio-frontera, no está al mar-
gen de algo sino que es el-margen, es 
espacio de transformación y cambio, 
incluso de mutación: la experiencia 



241Imagen, vIrtualIdad y heterotopía. reflexIones acerca de la Imagen y su funcIón heterotópIca

ISSN 1657-8953Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

del espejo es ejemplar para entender 
esta condición, pues desde ella se 
reconoce al ser en lo que no-es, y el 
espacio del reflejo es indicador del es-
pacio reflejado, la imagen es un espa-
cio-intervalo donde el ser sabe que no 
es lo que ve, pero que debe ajustarlo 
a lo que ve. La imagen determina el 
portal de reconocimiento del devenir 
que devuelve la idea según un desfase 
de adopción perceptiva.

2.  Tal como la heterotopía, la imagen 
puede cerrarse sobre sí misma a partir 
de normativas autoorganizadoras: pre-
cisamente el carácter de constitución 
de la imagen permite un proceso de 
ralentización de las ideas obtenidas de 
la percepción que derivan en sistemas 
de autoorganización, con lo que se 
marcan límites de representación de 
tendencia paradigmática. Es en este 
punto que aparecen las ideas cerradas 
en sí mismas, tanto a nivel individual 
como colectivo y se sobredimensio-
nan las condiciones identitarias de 
acuerdo con hábitos, conductas y 
conceptos. La imagen de autoorgani-
zación regulada es la que permite esta-
bilizar la idea del sí mismo por encima 
del devenir de sí, es la que ofrece la 
opción del arquetipo, de la identidad 
y del paradigma, y es la que permitiría 
una “imagen del mundo” o una “ima-
gen del pensamiento”.

3.  La imagen, además y como el espacio 
heterotópico, activa campos vibracio-
nales que resuenan dinámicamente en 
capas diferenciadas del tiempo, lo que 
permite la experiencia de contigüidad 
existencial con fenómenos distantes, 
tanto en el tiempo como en el espa-
cio (que pueden ser organizados o no), 
de acuerdo la simultaneidad espacial. 
Es precisamente esta cualidad de la 
imagen la que comporta el valor sim-

bólico de la imagen como dispositivo 
de transmisión y de allí proviene su 
elocuencia comunicativa que la hace 
vigente a través del tiempo, indepen-
dientemente de las modulaciones per-
ceptivas y los campos de perspectiva 
conceptual. La imagen es un mensaje 
diacrónico que logra sincronía per-
ceptiva con el observador, por lo cual 
integra datos de percepción variables 
entre tiempos, como cuando vemos 
una obra de arte que ha sido vista du-
rante varios siglos por antiguos hom-
bres: esta imagen es un palimpsesto de 
percepciones, de puntos de vista, un 
condensado de realidad sensible que 
superpone estratos perceptivos, que 
funcionan, además, como intervalos 
de intensidad que dilatan o contraen el 
tiempo de experiencia. La imagen, en 
tanto heterotopía, es un depositorio de 
realidad sensible que puede ser, como 
en la actualidad massmediática, distri-
buida a domicilio a través de disposi-
tivos móviles.

Así, pues, si nuestra época es la de las 
imágenes y nuestros recursos ópticos se mul-
tiplican al infinito, hemos decir que la razón de 
ello es que no ha habido una época más hete-
rotópica que esta, en la que nuestra exteriori-
zación funcional implica emplazamientos cada 
vez más virtuales según experiencias sincró-
nicas en el flujo de imágenes que reemplazan, 
cada vez más, la conciencia atenta. Si nuestra 
era es la de las imágenes es porque ahora vivi-
mos no ya la elucubración utópica que inyecta 
los deseos, sino en el campo vibracional inten-
sivo de la contigüidad existencial con nosotros 
mismos, vivimos en la heterotopía. Y la posibi-
lidad de vivirla la dan las imágenes aparente-
mente nuevas, pero de poder ancestral. Nues-
tra relación con la imagen es tan arcaica como 
nuestra relación con el espacio y el tiempo, y 
es por ello que ante la imagen regresamos a es-
tados constitutivos del proceso cognitivo, en la 
imagen y por la imagen somos emplazados y 



242 Juan Diego Parra Valencia

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

desplazados, heterotópicamente, a la profunda 
raíz de nuestra estesia y cognición.

Notas

1 La expresión audaz de “distribución 
de sensibilidad a domicilio” la tomamos del 
ensayo “La conquista de la ubicuidad” de Paul 
Valéry (1928, citado en Valéry, 1999, pp. 131-
134), quien analizaba el creciente fenómeno 
tecnológico de la radio, como un sistema de 
articulación emocional que lograba sincronizar 
las consciencias y la atención a nivel global.

2 A diferencia de la opción propuesta por 
Leibniz sobre los mundos posibles, la emergen-
cia de las “realidades virtuales”, permite que 
las experiencias sensibles habiten los mismos 
estados de percepción (es decir, los mismos 
mundos), para el consumidor de datos de sen-
sibilidad: imágenes y sonidos se despliegan en 
paralelo e invaden por todos los flancos su dis-
posición de atención consciente.

3 La idea de “realidad virtual” es muy re-
ciente. Se le atribuye a Jaron Lanier, creador en 
los años 90 de las primeras gafas de estímulos 
visuales que permitían la experiencia activa 
del mundo a través de imágenes hiperreales. 
Dichas gafas fueron denominadas de “realidad 
virtual” y definieron desde entonces la estrecha 
relación entre las tecnologías digitales y la con-
ceptualización de lo virtual. En el contexto que 
lo usa Lanier, reemplaza la idea inmediatamen-
te anterior de “realidad artificial”, integrada en 
el imaginario de ciencia ficción proveniente de 
la literatura, precisamente creadora del término 
Ciberespacio (Ver: Neuromancer de W. Gibson 
(1984/2007)).

4 Tal como lo expone de manera 
elocuente Joseph María Catalá (2005).

5 Precisamente Heidegger en su ensayo 
“Habitar, construir, pensar” recorre el sentido 
etimológico del ser a través de las ideas del 
construir y el habitar, conformando un escenario 

del pensamiento en el que es el espacio (habitado 
y construido, es decir, cuidado y edificado) 
el que permite la emergencia del ser. Así el 
espacio, como aperturidad, da cuenta de lo que 
se es, con lo cual el espacio no es un a priori 
funcional, sino un acto determinante y debe 
entenderse desde dimensiones ontológicas. 
Si la imagen es espacio, entonces, ella misma 
es constitutiva del reconocimiento de lo que 
somos y no su representación.

6 Solo de manera referencial debemos 
decir que una diferencia fundamental entre la 
aproximación semiótica de Peirce (1988) y la 
semiológica de Saussure (1945), radica en que 
para el segundo el signo, si bien es convencional, 
da cuenta de una realidad con sentido, mientras 
para el primero, el signo “activa” la producción 
misma del sentido.

Referencias

Adorno, T. W., & Horckheimer, M. (1997). 
Dialéctica de la ilustración. Fragmentos 
filosóficos. Madrid: Trotta.

Alonso, A. (2002). La nueva ciudad de Dios: 
un juego cibercultural sobre el tecno-
hermetismo. Madrid: Ediciones Siruela.

Ascott, R. (2003). Telematic Embrace: 
Visionary Theories of Art, Technology, 
and Consciousness. Berkeley: University 
of California Press.

Barthes, R. (1970). “Retórica de la imagen”. 
En E. Verón, (Dir.), La semiología. 
Communicaciones Nº4 (pp. 127-
140). Buenos Aires: Editorial Tiempo 
Contemporáneo.

Bergson, H. (2006). Materia y memoria. Buenos 
Aires: Cactus.

Bordieu, P. (1997). Sobre la televisión. Barcelona: 
Anagrama.



243Imagen, vIrtualIdad y heterotopía. reflexIones acerca de la Imagen y su funcIón heterotópIca

ISSN 1657-8953Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

Brea, J. L. (Ed.) (2005). Estudios visuales: la 
epistemología de la visualidad en la era 
de la globalización. Madrid: Akal.

Casanueva, M., & Bolaños, B. (Coords.) 
(2009). El giro pictórico: epistemología 
de la imagen. Barcelona: Anthropos.

Catalá, J. M. (2005). La imagen compleja. 
Barcelona: Universidad Autónoma de 
Barcelona.

Catalá, J. M. (2010). La imagen-interfaz. 
Bilbao: Servicio Editorial del País Vasco.

Crary, J. (2008). Las técnicas del observador: 
vision y modernidad en el siglo XIX. 
Murcia: Cendeac.

Debord, G. (2007). La sociedad del espectáculo. 
Valencia: Pre-textos.

Debray, R. (1994). Vida y muerte de la imagen: 
historia de la mirada en occidente. 
Barcelona: Paidós.

Debray, R. (2001). Introducción a la mediología. 
Barcelona: Paidós.

Deleuze, G. (1987). El bergsonismo. Madrid: 
Cátedra.

Derrida, J. (1978). De la gramatología. México: 
Siglo XXI.

Derrida, J. (1998). Ecografías de la televisión. 
Entrevista con Bernard Stiegler. Buenos 
aires: Universidad de Buenos Aires.

Dery, M. (1998). Velocidad de escape: la 
cibercultura en el final del siglo. Madrid: 
Ediciones Siruela.

Duque, F. (2006). Esculpir el lugar. En A. 
Andrés Ortiz-Oses & P. Lanceros (Eds.), 
La Interpretación del mundo: cuestiones 

para el tercer milenio (pp. 95-112). 
Barcelona: Anthropos.

Foucault, M. (1971). Las palabras y las cosas. 
México: Siglo XXI.

Foucault, M. (1984a). De los espacios otros. Ar-
chitecture Mouvement. Continuité, 5. Recu-
perado de http://yoochel.org/wp-content/
uploads/2011/03/foucalt_de-los-espacios-o-
tros.pdf 

Foucault, M. (1984b). Topologías (dos con-
ferencias radiofónicas). Architecture 
Mouvement. Continuité, 5. Recuperado 
de hqttp://hipermedula.org/wp-content/
uploads/2013/09/michel_foucault_hete-
rotopias_y_cuerpo_utopico.pdf Consul-
tado en 01/07/2014

Gibson, W. (2007). Neuromante. Barcelona: 
Minotauro.

Gubern, R. (1996). Del bisonte a la realidad vir-
tual: la escena y el laberinto. Barcelona: 
Editorial Anagrama.

Heidegger, M. (1994). Construir, habitar y pen-
sar (Trad. E. Barjau). Barcelona: Serbal. 
Recuperado de https://catedrasabugo.fi-
les.wordpress.com/2017/05/martinheide-
gger-construirhabitarpensar.pdf 

Heidegger, M. (2005). ¿Qué significa pensar?. 
Madrid: Trotta

Kant, E. (1984). Crítica del juicio. Madrid: 
Espasa.

Levy, P. (1999). Qué es lo virtual?. Barcelona: 
Paidós.

Lotman, I. M. (1996). La semiosfera I. Madrid: 
Cátedra

Lovink, G (2004). Fibra oscura: rastreando la 
cultura crítica de internet. Madrid: Alianza.



244 Juan Diego Parra Valencia

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

Martínez, S. (2010). La crítica de la cultura 
después de la cultura. Revista de Estudios 
Visuales, 7, 102-113. Recuperado de 
http://www.estudiosvisuales.net/
revista/pdf/num7/07_sergiomluna.pdf 

Marx, K. (1976). El capital. Madrid: EDAF.

Merleau-Ponty, M. (1985). Fenomenología 
de la percepción. Barcelona: Planeta De 
Agostini.

Pardo, J. L. (1992). Las formas de la 
exterioridad. Valencia: Pre-textos.

Parra, J. D. (2014). Linajes técnicos, tradiciones 
culturales. Breve excursión por las 
transversalidades entre técnica y cultura. 
Trilogía. Ciencia, Tecnología y Sociedad, 
6(11), 49-59.

Peirce, C. S. (1988). El hombre, un signo. 
Barcelona: Crítica.

Quéau, P. (1995). Lo virtual: virtudes y vértigos. 
Barcelona: Paidós.

Ranciere, J. (2009). El destino de las imágenes. 
Buenos Aires: Prometeo Libros.

Saussure, F. (1945). Curso de Lingüística 
general. Buenos Aires: Losada.

Serres, M. (1995). Atlas. Madrid: Cátedra.

Simondon, G. (2013). Imaginación e invención. 
Buenos Aires: Cactus.

Stiegler, B. (2004). La técnica y el tiempo. El 
tiempo del cine y la cuestión del malestar 
(Vol. 3). Hondarribia: Hiru.

Stiegler, B. (2013). Economía de lo 
hipermaterial y psicopoder (Trad. L. A. 
Palau). París: Mille et une nuits.

Valéry, P. (1999). Piezas sobre arte. Madrid: Visor.


