Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017
DOI: http://dx.doi.org/10.22518/16578953.828

Imagen, virtualidad y heterotopia. Reflexiones
acerca de la imagen y su funcién heterotépica’

Image, virtuality and heterotopy. Reflections about
the image and its heterotopic function

Recibido: 15 de octubre de 2015 - Revisado: 13 de mayo de 2016 — Aceptado: 23 de junio de 2016.

Juan Diego Parra Valencia?

Resumen

El presente articulo aborda la nocion de imagen, como campo problematico, mas alla del
régimen semioldgico instaurado desde los modelos lingiiisticos. En general, la nocion
de imagen ha estado vinculada solo a la idea de “representacion”, desde la cual se logro
domesticar su potencial instaurador de estados de sensibilidad. Consideramos pertinente
ampliar campos de reflexion sobre aspectos que no se restrinjan a su funcionalidad
representacional y para ello, nos apoyaremos en el concepto de heterotopia de Michel
Foucault, el cual nos servira de ayuda, por cuanto expande el campo de reflexion estética
y permite integrar a la dimension simbodlica, la funcion virtualizante de la imagen como
productora de estados de sensibilidad. La imagen, a nuestro entender, funciona como
una heterotopia, es una tipologia espacio-temporal no convencional, y por tanto es
estructurante y configuradora de realidad, tanto en términos sensibles como inteligibles.

Palabras clave
Imagen, topos, espacio, heterotopia, Michel Foucault, Regis Debray, Gilbert Simondon.

Abstract

This article approaches the notion of image, as a problematic field, beyond the semiological
regime established from the linguistic models. In general, the notion of image has been
linked only to the idea of “representation”, from which it was possible to domesticate its
potential to establish states of sensitivity. We consider it relevant to expand reflection areas
on aspects that are not restricted to its representational functionality and for this, we will
rely on Michel Foucault’s concept of heterotopy, which will help us, as it expands the field
of aesthetic reflection and allows to integrate the symbolic dimension, the virtualizing
function of the image as the producer of states of sensitivity. The image, in our opinion,
functions as a heterotopy, it is a non-conventional spatio-temporal typology, and therefore
it is structurer and configurator of reality, both in terms sensitive and intelligible.

Keywords
Image, tropes, space, heterotopy, Michel Foucault, Regis Debray, Gilbert Simondon.

! Articulo resultado de investigacion
derivado del proyecto: “Transversali-
dades estéticas en la esfera semiotica.
Elementos para un analisis semio-
estético de las artes”. Facultad de
Artes y Humanidades, Instituto Tec-
noldgico Metropolitano, Medellin,
Colombia.

2 PhD. en Filosofia. Docente de la
Facultad de Artes y Humanidades del
Instituto Tecnologico Metropolitano,
Medellin, Colombia. Correo electrd-
nico: juanparra@itm.edu.co

Para citar este articulo use: Parra,
J. (2017). Imagen, virtualidad y
heterotopia. Reflexiones acerca de
la imagen y su funcién heterotd-
pica. Civilizar Ciencias Sociales y
Humanas, 17(32), 229-244. Doi:
10.22518/16578953.828



230 JuaN DIEGO PARRA VALENCIA

Introduccion

Desde su constitucion como “objeto
cultural”, la imagen se ha ubicado en el centro
mismo de nuestra relacién con lo real. Su
funcion no siempre ha sido “representativa”,
y por mucho tiempo, hizo parte de la realidad
sensible como elemento considerado tan real
como los objetos animados. De hecho, atin mas
poderosa que dichos objetos, la imagen referia
y sustituia las fuerzas sobrenaturales. Muchos
autores relacionan la aparicion de la imagen con
la consciencia humana de la muerte (Debray,
1994) y establecen puntos de interseccion entre
el arte y la religion. El fendmeno religioso, que
nos permite concebir la trascendencia, es a la
vez un configurador de estados de sensibilidad
que podemos ver expresados de manera analoga
en la experiencia sublime que provoca el arte
(por lo menos en su acepcion estética moderna
y que debemos, formalmente, a Kant). Tanto la
religiéon como el arte conciben una experiencia
sensible mas alla de las capacidades fisicas del
cuerpo y exigen competencias imaginativas.
Dichas competencias, si bien pueden estar
ligadas a la comprension del mundo concreto y
perceptible, llevan también a la exacerbacion de
dichas experiencias mas alld de los momentos
experienciales mismos, ya hacia el pasado como
recuerdo, ya hacia el futuro como expectativa
y mucho mas como construccion de mundos
paralelos que se habitan simultineamente a
los espacios de sensibilidad corporal. No es
vana la relacién etimoldgica entre imagen e
imaginacion. Mucho antes de que el hombre
hablara de “pensamiento” ya habia construido
mundos imaginados, en y desde los cuales
podia pensar por supuesto, pero cuyo objetivo
no consistia precisamente en “pensar” o “hacer
pensar”.

Imaginar, que bien puede definirse como
“vivir en imagenes”, no es solo representarse la
realidad, sino concebir experiencias mas alla,
mas aca o en paralelo con la realidad percepti-
ble. Si eso ha sido posible es porque la potencia
del pensamiento es justo la capacidad de “sa-

799

lirse de si”, ir mas alla de aquello que no solo
puede experimentar el cuerpo, sino que puede
concebir la mente. Mas, ese “salir” de si, ese
“no estar del todo “aqui”’, es precisamente una
experiencia virtual, como lo veremos un poco
mas adelante. De esta manera, si pensar e ima-
ginar estan constituidos por la misma potencia
humana de “no estar ahi” del todo, ambas ac-
ciones (que bien pueden ser una sola) definen
la posibilidad humana (demasiado humana) de
virtualizar. Y si virtualizar se define por la po-
tencia (en si misma, la virtud es fuerza, impetu)
de salir(se), exteriorizar(se), tanto del “aqui”
fisico y geografico como del “ahora” mental
y temporal, entonces virtualizar implica des-
plazarse a otro “lugar”, otro “topos”. Y si ese
“topos” se constituye en un campo posible (o
concebible, aunque no necesariamente experi-
mentable fisicamente), no habria una facultad
mas propicia para entender dicha capacidad que
la imaginacion. En si misma, la imagen como
habitat de la imaginacion, o como produccién
del acto imaginativo, en el cual a su vez pue-
de darse dicha imaginacion, es la que define
virtualmente el espacio (el “topos”) del pensar
mismo. Y dicho pensar, a su vez, cumple con
una funcién explicativa de las experiencias,
tanto las imaginadas como las vividas, hasta
tal punto que pueden confundirse y configurar
escenarios alternativos redundantes e incluso
sustituyentes de la realidad sensible.

Es por ello por lo que nos interesa pen-
sar la imagen como campo de problematizacion
que define no solo la experiencia sensible, sino
la posibilidad misma de asimilar dicha expe-
riencia y de proyectar cambios y transformacio-
nes, tanto al pasado como al futuro. La imagen,
pues, no es solo representacion de las percep-
ciones, es también un espacio constitutivo de lo
que comprendemos como realidad (y que influ-
ye en el autoreconocimiento), y es a partir de la
imagen que conformamos un campo de accion
que permite articular las experiencias sensibles
con los esfuerzos inteligibles, por cuanto una
imagen, aunque no es una entidad “existen-
te” en sentido factico, evidentemente es mas

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017



IMAGEN, VIRTUALIDAD Y HETEROTOPIA. REFLEXIONES ACERCA DE LA IMAGEN Y SU FUNCION HETEROTOPICA 231

que una idea abstracta. No es del todo factica
porque siempre parece referida a algo mas que
ella no es; pero es mas que una idea porque su
campo de accion abarca la concrecion material
en el espacio. Y es desde aqui que buscaremos
reconocer el poder de la imagen como espacio
alterno (o “espacio-otro”), imaginario, virtual,
pero no menos real, de la realidad aceptada por
el habito, la cual configura procesos de transfor-
macion en constantes confrontaciones con las
ideas sobre el tiempo y el espacio. La imagen,
pues, es espacio, lugar, tanto de pensamiento
como de percepcion que localiza, deslocaliza,
conforma, deforma y transforma nuestra idea
de mundo.

La imagen es asi un “espacio-otro”, es
decir, una heterotopia (como veremos, la define
Michel Foucault). Y es esa “otredad” del espacio,
lo que determina la topologia perceptiva, nunca
tan latente como en las relaciones actuales con
los dispositivos tecnoldgicos, la expansion de
la realidad-pantalla, que nos satura visualmente
de imagenes que fungen y fingen realidad
permanentemente. Estamos en la época de la
sincronia perceptiva con los estimulos Opticos.
Los mensajes visuales circulan de manera
veloz al ritmo con el que pasa el tiempo de
la experiencia vital y existe una obsesion
con declarar la idea de “tiempo real” en cada
proceso comunicacional. La conciencia atenta
del proceso retencional cede su funcion al flujo
de las imagenes que distribuyen paquetes de
emocion y sensibilidad a domicilio!, mientras
que el receptor cada vez mds atrapado en
el plano de realidad diferida, asume los
mensajes como datos directos de la experiencia
inmediata. A través de los dispositivos mdviles
de la hiperconectividad tenemos un deposito
infinito de imégenes latentes, virtualizadas,
ya no sujetas a superficies concretas, que
forman mundos posibles y no incomposibles?
para nuestra capacidad cognitiva de retencion
consciente. Esta sincronia es inédita y propia de
la época teletecnoldgica actual, pero vista con
detenimiento, es una extension global, masiva
y poderosa de la atdvica relacion humana

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

con la imagen. Podemos decir incluso que
tal despliegue programatico de informacion
optica, por parte de agencias de produccion de
lo simbolico, no hace “uso” de las imagenes
para la difusién de mensajes, sino que son las
imagenes las que permiten tal envergadura
en el despliegue de difusion. La imagen tiene
poder, ella misma es una potencia (virtual), y
es por dicho poder que su participacion siempre
es activa en la conformacién de lo real. Por
ello es la imagen, por encima de la palabra o
la escritura (que a su vez es también imagen
grafica del habla) la que ha determinado
sistemas de control politico y/o religioso desde
las antiguas civilizaciones.

Imagen, virtualidad y representacion

Una buena parte de los andlisis sobre la
imagen como campo problematico evaden la
propia idea de “imagen” intercambiando su fun-
cion desde los criterios de “representacion”. En
general los estudios visuales plantean un reco-
nocimiento estético de la imagen configurando
las formas de recepcion subjetiva y los proce-
sos colectivos de adopcion, pero no cuestionan
la idea de “imagen” misma, que toman como
condicién a priori del analisis. Para los estu-
dios visuales, la imagen es un tercero excluido,
a partir del cual se piensa, pero sobre el cual no
se problematiza. Esto provoca la impresion de
que los valores de la imagen no tienen histori-
cidad, por un lado, y por otro que el caracter
hegemonico de la imagen actualmente sea una
condicion particular de nuestra era. Asi el valor
de complejidad de las imagenes teledifundidas
en la actualidad parece representar un grado
mayor con respecto a las imagenes transmitidas
desde otras estrategias y logisticas en épocas
anteriores, incrementando el nivel de cercania y
fidelidad con la realidad referenciada. Esto que-
rria decir que la idea general de que la imagen
es una representacion de la realidad no solo no
(se) cuestiona sino que ya no inquieta, convir-
tiéndose en premisa irrebatible. Es importante
resaltar que la forma de adopcion contempora-
nea de la imagen proviene de las estrategias de

ISSN 1657-8953



232 JuaN DIEGO PARRA VALENCIA

uso de los dispositivos digitales, a través de
los cuales se fabrico la idea genérica de virtua-
lidad desde la réplica directa de la percepcion
sensible humana, desdiciendo las aventuras de
orden utdpico y heterotdpico de los primeros
afios de revolucion virtual durante la década
de los 80. Nuestra intencion es pues desviar la
atencion de este régimen representativo, nue-
vamente hacia la imagen como territorio “atn
no pensado del todo”.

La estrategia de asimilar “imagen” y “re-
presentacion”, cuya herencia podemos detectar
en las pugnas platonico-aristotélicas contra la
producciéon de simulacros, ha logrado neutra-
lizar el poder efectivo de la imagen. Desde la
idea de representacion la imagen nunca antece-
de a la percepcidn sino que es una consecuencia
de ella, por lo tanto, se le entiende como deri-
va de lo real que lo antecede. La imagen como
representacion aparece como doble referencial
de la experiencia, que si bien la constata y re-
produce no puede reemplazarla. Esta idea de
imagen nos ubica en un escenario comodo de
analisis por cuanto se anula su poder productivo
en cambio de uno reproductivo. Asi, si bien el
mundo de percepciones visuales da cuenta de la
realidad, se le entiende como un mundo de “se-
gunda mano” y es esta la idea que subyace en la
animadversion generalizada, de herencia platd-
nica, al simulacro y la falsedad de las imagenes,
frente a un pretendido mundo “verdadero”. Esta
idea se ha mantenido casi impoluta, a pesar del
desarrollo tecnologico de la digitalizacion, a
partir del cual se configurd la idea genérica de
“realidad virtual™. Asi pues, el “lugar” de las
imagenes mas generalizado, y casi canénico, su
“topos”, ha sido la representacion y por tanto
la funcionalidad de ellas configura un escenario
restringido articulado de valores de analogia,
semejanza, identidad y oposicion. Dichos valo-
res mantienen el campo hegemonico de analisis
que pretende diferenciar lo real de lo simulado
y por tanto establecen distinciones entre lo ob-
jetivo y lo subjetivo. Esta postura plantea un es-
cenario indiscutible a nivel factico desde el cual
se derivan formas representativas referenciales.

Es desde aqui que se entiende convencional-
mente la figuracion de cardcter mimético (en
el contexto del arte denominado “figurativo”),
como una reproduccion de la percepcion. Pero
esta postura generalmente obvia el caracter mis-
mo de la imagen como productora de sentido:
por ejemplo, la invencion grafica de la perspec-
tiva renacentista definié una determinada forma
de ver, que confluye con intereses cientificistas
que dotan de racionalismo la imagen, determi-
nando cambios estructurales a las ideas de se-
mejanza —de gran carga animista— que hasta ese
momento regian la percepcion. De hecho, las
revoluciones vanguardistas surgidas desde el
Romanticismo buscaban, precisamente, supe-
rar el caracter de racionalidad fria que sostenia
la representacion cientifica, hasta el punto que
activaron el problema mismo de la expresion,
cardinal para la investigacion estética actual.

De lo que hablamos es de que el sentido
de lo representativo no necesariamente coincide
con formas de estabilizacion perceptiva que re-
produzcan la experiencia del mundo, sino todo
lo contrario: la formalizacion de estados de sen-
sibilidad son los que filtran el valor de lo real-
experimentado. En eso ha consistido el arte, la
ciencia y la filosofia, cada uno demarcado por
materias primas distintas. Tanto los paradigmas
cientificos como los corpus conceptuales filoso-
ficos, y la formalizacion estilistica en las artes,
propenden por la estructuracion de campos del
saber que resuenen en las experiencias sensi-
bles. Y es alli donde encontramos la importan-
cia del problema de la virtualizacion. Tal como
la define Pierre Levy (1999) “la virtualizacion
es uno de los principales vectores de la crea-
cion de realidad” que debe entenderse como
vector de hominizacion (p. 20). Virtualizar es
desterritorializar, desprenderse de las condicio-
nes de percepcion habitual para habitar campos
indeterminados allende el propio cuerpo. Cuan-
do hablamos del cielo, el mundo de las ideas o
del espiritu, cuando vivimos en el contrato o en
la ley, claramente habitamos mundos virtuales,
mundos recreados, ficcionados, que establecen
campos de integracion afectiva y efectiva entre

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017



IMAGEN, VIRTUALIDAD Y HETEROTOPiA. REFLEXIONES ACERCA DE LA IMAGEN Y SU FUNCION HETEROTOPICA 233

los cuerpos, sea en forma conceptual, teorética
o estética. Lo virtual no se opone a lo real (con-
signa con la que ha tratado de definirse), sino a
lo actual. Dice Levy (1999) que si bien lo real
puede asemejarse a lo posible, “lo actual no se
parece en nada a lo virtual: le responde” (p. 19).
La relacion virtual-actual no debe confundirse
con la relacion posible-real. Deleuze (1987) lo
explica perfectamente:

Lo posible es lo que se realiza (o no se reali-
za); ahora bien, el proceso de realizacion esta
sometido a dos reglas esenciales, la de la se-
mejanza y la de la limitacion. La razon estriba
en que se considera que lo real es a imagen
de lo posible que realiza (s6lo tiene de mas la
existencia o la realidad, lo cual se traduce di-
ciendo que desde el punto de vista del concep-
to no hay diferencia entre lo posible y lo real)
y como no todos los posibles se realizan, la
realizacion implica una limitacion por la que
determinados posibles se consideran rechaza-
dos o impedidos, mientras otros “pasan” a lo
real. Lo virtual, por el contrario, no tiene que
realizarse sino actualizarse; y la actualizacion
ya no tiene como reglas la semejanza y la li-
mitacion, sino la diferencia o la divergencia y
la creacion (pp. 101-102).

Aquello que entendemos por “realidad”
es un condensado de experiencias virtuales que
se actualizan de acuerdo con estructuras rigen-
tes para la experiencia sensible colectiva. Si un
campo de saber determina epistemologicamen-
te, por ejemplo, que la tierra es plana, la relacion
de los individuos con sus experiencias estara
determinada por ese saber. Dicho saber puede
cambiar, por lo cual los campos epistémicos ne-
cesariamente modifican el sentido de lo percibi-
do. Hoy en dia, precisamente, aunque los datos
intuitivos sobre el movimiento de la tierra nie-
guen la experiencia nos es imposible pensarla
quieta. Y es precisamente porque nuestro campo
de integracion perceptiva esta condicionado por
la experiencia virtual de orden teorico. Y justo
es eso lo que se ha dado en llamar una “ima-
gen del mundo”. Ninguna imagen del mundo
puede existir si no es ya en si misma virtual y
virtualizante. Es por esto que Levy (1999) afir-

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

ma que “lo virtual, a menudo, <<no est4 ahi>>"
y Serres (1995) dice que lo virtual es lo “fuera
de aqui”. La imagen del mundo configura las
percepciones, y no necesariamente “desde” las
percepciones mismas. No en vano, tampoco,
es que la palabra “imaginacion” provenga de la
“imagen”. Si la imaginacion es lo que nos libera
de los limites perceptivos, entonces no hay ima-
ginacion sin virtualidad. Y es precisamente ese
el sentido pristino de lo virtual en tanto potencia
(y no solo posibilidad): es la fuerza latente —vir-
tual viene de virtus: fuerza, potencia— que siem-
pre esta dispuesta a activarse y actualizarse. Si
bien en nuestra contemporaneidad insistamos en
la relacion causal y consustancial entre virtuali-
dad y tecnologia, la experiencia de lo virtual es
constitutiva del hombre y su sentido deriva en
problemas de orden ontolégico mas que tecno-
logico. Mas, lo cierto es que precisamente, de
acuerdo con los campos epistémicos virtuales,
existen estrategias y logisticas de presentacion
(no solo de re-presentacion) de lo real a través
de dispositivos técnicos. La fabricacion de ima-
genes miméticas, cargadas de semejanza con
respecto al objeto representado, es una de estas
estrategias, pero también lo es la representacion
diagramatica, iconica y simbolica que usan la
ciencia y la filosofia. Y todo ello lo hacen a tra-
vés de imagenes.

La imagen, pues, si bien puede ser un dato
para acceder a lo real, dicha realidad es tam-
bién su propia construccion, la imagen es es-
tructurante en sentido virtual. La imagen no se
reduce a su funcion representativa, en términos
figurativos, esta manera de verla siempre ha de-
pendido de intereses por domedar su poder de
realidad. La imagen es un campo problematico,
un sistema complejo* que, si bien comprende
un escenario elocuente de representacion, no
se restringe de manera univoca a esta funcion.
De aqui que para los propdsitos argumentales
relacionemos la idea de campo con la de “to-
pos”, es decir, lugar de articulacion en el que
confluyen diversos escenarios y perspectivas.
Entender qué es una imagen no nos urge tanto
como derivar de su idea una funcionalidad de

ISSN 1657-8953



234 JuaN DIEGO PARRA VALENCIA

implicaciones reales. La imagen serd, a nues-
tro entender, un escenario (incluso en términos
teatrales) de construccion de realidad, pero no
es un escenario especificamente fisico sino un
estado virtual que puede ser comprendido, asi-
milado y aprehendido, de aplicabilidad directa
en la realidad factica. Por ello, relacionaremos
cuando llegue el momento, esta idea de ima-
gen con la de heterotopia, que obtendremos
de Michel Foucault. En términos escuetos por
ahora, imagen y heterotopia podran compartir
significaciones y caracteristicas, casi como si
fueran el mismo espacio de integracion sensible
e intelectual. Dicha compartimentacion entre
imagen y heterotopia, sugiere una posibilidad
analitica no restringida al analisis prescriptivo
de la semiologia, la iconologia o algunas apro-
ximaciones de los estudios visuales, que ya he-
mos mencionado. La imagen heterotdpica, desde
nuestra perspectiva, configura un campo virtual
desde el que se actualizan experiencias sensibles,
y donde confluyen el tiempo y el espacio.

Imagen, espacio y memoria

Es necesario precisar que la imagen, sea
como espacio de integracion sensible o como
campo de activacion intelectiva, requiere de so-
portes y dispositivos de difusion y transmision.
De acuerdo con dichos dispositivos se han esta-
blecido formas de adopcidon social de los mensa-
jes que derivan en estructuras de pensamiento y
epistemes de influencia historica (imdgenes de
mundo). En este caso, la imagen es un campo
o espacio (topos) integrado que recoge la me-
moria colectiva y puede transmitirla a través del
tiempo. No es igual que una imagen sea difundi-
da en piedras, papiros o pantallas, y segtn el so-
porte usado la imagen traslada tipos especificos
de informacion, tanto en términos diacronicos
como sincronicos. Para nuestro caso actual, es
claro hoy que tanto el cine como la television
(y las subsecuentes experiencias de la imagen
transportadas en dispositivos moéviles), obede-
cen a una sistematica planificacion de caracter
sociologico e ideoldgico en la transmision de
mensajes efectivos, que actuan directamente so-

bre las funciones retencionales cognitivas de los
receptores, sincronizando los mensajes con la
percepcion misma y el flujo de realidad sensible.
A partir de dicha sincronizacion garantizan que
la nocién de lo real, por parte de los espectado-
res, confluya con la percepcion de los mensajes,
debidamente programados y planificados pre-
viamente. En este caso, el espacio de la imagen
articula el tiempo de percepcion, con lo cual el
filtro de recepcion es cada vez menos funcional.
Con la imagen audiovisual el espacio y el tiempo
se condensan y la imagen parece hacerse vola-
til, hasta integrarse en el flujo de la percepcion.
Este tema lo analiza perfectamente Bernard
Stiegler (2004) en su trabajo sobre La técnica 'y
el tiempo, consintiendo con que los dispositivos
de difusién, en tanto objetos técnicos, si bien
exteriorizan la memoria individual, aceleran los
procesos retencionales hasta sincronizarlos con
la percepcion directa y reemplazan por comple-
to el proceso de adopcion consciente. En este
caso, el desarrollo tecnoldgico parece privar a
la imagen de sus funciones espaciales (pues se
diluye en el flujo de la percepcion) y temporales
(pues al ser sincronica, evade la retencion). Para
nuestros propositos, consideramos que esta pri-
vacion de sus capacidades es solo aparente, pues
con el desarrollo amplio de la imagen audiovi-
sual no solo no se “supera” sino que se insiste
en la relacion atavica con las imagenes. En cada
uno de sus estados de realidad, adecuados a los
tipos de soporte, la imagen siempre es anacro-
nica, genera una experiencia antigua vinculada
con la produccion de sentido en la realidad facti-
ca, a través de su potencia de virtualizacion. Por
ello, la imagen es heterotdpica, porque establece
un vinculo de caracter sensible que activa la ca-
pacidad mnemonica.

Esta idea que devuelve potencia practica a
la imagen nos obliga a separarnos de fundamen-
tos semioldgicos que entienden la imagen como
solo un dato comunicativo complejo, para acce-
der a escenarios de caracter estético, en sentido
ampliado, que redunden en la identificacion de
la imagen como campo de integraciones sen-
sibles, el cual garantiza exteriorizaciones fun-

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017



IMAGEN, VIRTUALIDAD Y HETEROTOPiA. REFLEXIONES ACERCA DE LA IMAGEN Y SU FUNCION HETEROTOPICA 235

cionales y complejos simbolicos. En términos
paleontologicos, podemos decir que la palabra
y el cerebro son antecedidos por imagenes de-
rivadas del movimiento y el gesto (Simondon,
2013) y también que los trazos, huellas y cor-
tes sobre superficies no regulares anteceden,
como imagen-memoria, a la escritura misma
(Debray, 2001). De esto podemos deducir que
la imagen comporta (es decir “trae consigo”) un
tipo de experiencia primordial del pasado que
se actualiza permanentemente. La imagen ha-
bita una “infancia” del mundo (recordemos que
infans es lo que “no habla”), una experiencia
constituida por la insuficiencia e irrelevancia
de la palabra, que mantiene latente, es decir,
como virtualidad, la experiencia de la realidad,
activando sensaciones atavicas. La imagen asi,
constituye lo real como experiencia, generando
un espacio (alterno o paralelo) de indiscernibi-
lidad entre las percepciones y las intelecciones,
al tiempo que integra funcionalmente las for-
mas abstractas con las experiencias sensibles.
La imagen es mas que una representacion, ella
misma configura un escenario de sensibilidad,
un campo estésico que libera de la percepcion
directa del cuerpo y expande las funciones
sensorio-motrices a espacios virtuales. Dichos
espacios son los que configuran los denomina-
dos “espacios-otros” (o heterotopias) segtin los
define Foucault, como veremos pronto. La ima-
gen pues esta atada al campo de sensibilidad,
es decir “el espacio”, la forma exterior de per-
cepcion, y es por ella que el caracter mismo del
tiempo puede transformarse en memoria activa
exteriorizada del recuerdo individual. Asi, mas
que una representacion de la realidad, la imagen
es configuradora de realidad, ella constituye
no solo la aparicién de un mundo-otro parale-
lo y referencial de las percepciones, sino que
es propulsora de las capacidades abstractivas
humanas: su funcion es productiva y no (solo)
reproductiva. Es, por supuesto y por tanto, algo
no reductible al régimen de la representacion.

Asi, laimagen no proviene de la capacidad
racional de abstraccion perceptiva, sino que
estd en el origen mismo de la cognicion.

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

Dice Régis Debray (1994) que el trazo como
marca especifica es una verdadera revelacion
paleontologica, pues si bien de muchos animales
se puede decir que tienen una “lengua” y se
comunican, e incluso que los primates se sirven
de herramientas, ninguno practica incisiones y
entalladuras como el Homo sapiens (pp. 100-
101). El pictograma y el jeroglifico, tal como
los llamamos hoy, desde la esfera semidtica, son
imagenes que restituyen el caracter funcional
activo de una experiencia que evidentemente no
era representacional. Fueron las imagenes, sean
éstas trazos, cortes, entalladuras, incisiones,
glifos, heridas, cicatrices, las que permitieron
el salto a ese “otro-mundo” abstracto, de
caracter virtual y heterotopico, en el que se
podian hacer calculos, medidas y pronodsticos.
Nada de representacion sino formas concretas y
funcionales de intervencion sobre el espacio que
permitian comprender el tiempo. Las imagenes
surgieron al mismo tiempo en que se fabricaba
la idea de “espacio” como entidad pensable.
Estas imagenes, ademads, eran funcionales,
servian como campos de integracion del
acto y el pensamiento, produciendo sentido y
expandiendo los escenarios de comprension
mas alla de lo funcional y practico. Nuestra
relacion con la imagen, por ello mismo, no se
restringe a las complejidades de codificacion
semiologica que entiende por ella (la imagen)
mensajes provenientes de una volicion
comunicativa. Nuestra relacion con la imagen es
constitutiva de nuestra condicion ontoldgica, es
la restitucion del ser al que nos dirigimos (como
diria Heidegger, 1994°), pues es precisamente
la infancia del mundo, es decir, el tiempo sin
tiempo en el que atn no teniamos tiempo. No
debe asombrarnos la frase perturbadora de
Picasso al ver las pinturas de Altamira: “después
de Altamira todo es decadencia”, decia, y
mucho menos la idea de Breton al pretender que
el espiritu contemporaneo deberia propender
porque “el ojo exista en estado salvaje”. No
puede ser mas elocuente para demostrarlo
que las revoluciones de la vanguardia artistica
contemporanea siempre hayan buscado el futuro
en lo primitivo: Picasso, Kandinski, Cezanne,

ISSN 1657-8953



236 JuaN DIEGO PARRA VALENCIA

Klee... La imagen proviene de un tiempo en
el que atn no se habla, en el que atn el logos
no se configuraba. Por eso activa un campo
inconsciente inasignable a la memoria y por eso
es partir de ella, de la imagen, que la memoria
se constituye. De aqui que como lo evidencia
Debray (1994), “el nacimiento de la imagen esta
unido desde el principio a la muerte” (p. 19).
La imagen no es un cddigo, o por lo menos su
funcién no es ser codigo comunicativo; aunque
evidentemente comunica, la imagen comporta
un valor ontologico que nos introduce en
aquello que denominamos “mundo” y de ahi su
potencia expresiva que anula la diégesis desde el
mutismo absoluto y soberano. Es claro que de las
imagenes se puede hablar, pero ellas mismas no
hablan, aunque parezca que lo hicieran, gracias a
los artilugios técnicos (que nos llevan desde los
automatas hasta las imagenes audiovisuales y
los hologramas de las teletecnologias digitales).
Una imagen, al no ser diegética, no tiene
traduccion, por lo tanto, no activa las mismas
funciones cognitivas que la lectura y la palabra.
Y vamos mas lejos, la propia escritura no es
derivada del habla sino de la imagen que se
apropia de manera directa de las modulaciones
fonéticas y las inscribe en superficies con forma
de codigo. Y es por esto que Derrida (1978)
habla de una “archiescritura” como funcion de
origen primordial (ficticio, por supuesto) de la
escritura que no puede ser derivada del habla o
representacion de ella, sino una concrecion de
diferenciales que marcan (trazan o inciden) el
origen retroactivo del ser en el espacio.

Al inscribirse en el espacio, la imagen
presenta el tiempo, porque ella misma deter-
mina un campo sensible de concentracioén que
deriva en memoria exterior. La marca, tanto en
sentido indexical como simbolico, establece
un cruce entre el presente activo y el recuerdo
latente. Asi funcionan la sepultura y la lapida,
por ejemplo: son evidencia de la presencia au-
sente. Dicha presencia ausente configura la po-
sibilidad de abstraccion y también la conscien-
cia del campo de activacion de los recuerdos.
Por ello los tétems y las esculturas establecen

vinculos con seres rigentes del bienestar co-
munitario. A la vez, la imagen que acompafia
como gesto la experiencia comunicativa, es el
trazo movil que define el dato comunicado, y
por ello las técnicas de recuerdo, es decir, las
mnemotecnias, configuran escenarios de en-
sefianza (es decir, de transmisiéon simbolica)
a partir de dispositivos externos sobre los que
recae el recuerdo colectivo. La imagen es me-
moria porque recoge el tiempo en el espacio
que ella misma es.

Laimageny el concepto de heterotopia

Llegados a este punto consideramos per-
tinente dar una definiciéon de imagen. No es-
carbaremos mucho en la etimologia del imago,
aunque consideramos pertinente mencionar que
su acepcion como “representacion” llana ha de-
terminado el régimen semantico con el que se ha
popularizado la palabra “imagen”. La idea del
imago proviene de la figura especular, que pue-
de tener que ver con experiencias fantasmaticas
de caracter psiquico o bien reflejos producidos
por espejos o vidrios. La elaboracion de figuras
referidas a objetos de la realidad, por tanto, fue-
ron llamadas imagos y desde alli, por relacion
semantica con la idea griega de “phantasma”,
tenemos una idea general de la imagen como
simulacro. Para nuestro objetivo, vemos mas
pertinente ahondar en la brillante definicion que
dio Henri Bergson (2006) en su texto Materia y
memoria, que coincide con la idea mas primiti-
va de imago, pero a partir de un interés definido
sobre las caracteristicas funcionales de la per-
cepcion. En Bergson, imagen y percepcion re-
dundan en la apropiacién de la realidad, tanto a
nivel fisico como mental. Dice que todo lo que
percibimos es imagen y la define como “una
cierta existencia que es mas de lo que el idea-
lismo llama representacion, pero menos que lo
que el realismo llama una cosa, una existencia
situada a medio camino entre la <<cosa>>y la
<<representacion>>" (pp. 25-26). La imagen
es como una membrana que articula lo sensible
y lo inteligible y en la cual se resuelve nuestra
apreciacion del mundo. La imagen es una suer-

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017



IMAGEN, VIRTUALIDAD Y HETEROTOPiA. REFLEXIONES ACERCA DE LA IMAGEN Y SU FUNCION HETEROTOPICA 237

te de “espacio-frontera” que dinamiza las rela-
ciones entre el pasado-recuerdo y el presente-
acto, por lo cual es un espacio temporalizado o
un tiempo espacializado. La imagen es menos
material que la “cosa” y mas concreta que la
“idea”, por tanto no es del todo una experiencia
sensible pero si mas que una abstraccion cogni-
tiva. Es un espacio-otro a medio camino entre
la materia y la idea, no estd del todo ni en el
teatro de lo inteligible ni en la experiencia de
lo perceptible. Es lo que, con Foucault (1984a),
podriamos denominar una heterotopia, es decir,
un espacio-otro, un emplazamiento de alteridad
que determina la exterioridad como anverso y
reverso de las practicas cotidianas.

Para poder identificar la idea de imagen
con la de heterotopia, es necesario describir como
Foucault define esta wltima, conceptualmente, a
partir de la descripcion de sus atributos o propie-
dades. Foucault sefiala que las heterotopias indi-
can, por contigiiidad, los campos de interaccion
comun desde la distancia critica. Dice que se
rigen por seis caracteristicas que determinan el
valor de proximidad existencial con lo normativo-
legalizado en la que se comparten atributos, por
participacion ontica. Veamoslas con detalle:

1. Laprimera caracteristica tiene que ver
con la relacion entre crisis, desviacion
y normalidad. Hay heterotopias que
sirven, en tanto alteridad espacial, para
los pasos (rituales o no) de semiesta-
dos psico-biologicos a constituciones
organicas e institucionales (espacios
de preparacion disciplinaria y peda-
gbgica, por ejemplo, 0 momentos no
temporalizados que, seglin la adecua-
cién provisional de un lugar, garanti-
zan los pasos de la pubertad a la adul-
tez, o de la virginidad a la sexualidad).
Dentro de esta caracteristica estan
también los lugares de desviacion que
funcionan como intervalos tempora-
les espacializados donde se corrigen
los comportamientos de infractores,
durante un tiempo medido segin los

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

grados de anormalidad (carceles, ma-
nicomios, hospitales y geriatricos).
La segunda caracteristica de las hete-
rotopias tiene que ver con la condicion
analogica de dimensiones referencia-
les que permite reconocer una suerte
de duplicacion espacial concreta, pero
que estd referida a un lugar-otro no
asignable. Un ejemplo claro de esta
heterotopia es el cementerio donde
reposa la materialidad de entidades
espiritualizadas, que solo pueden ser
referidas. Por lo tanto, su funciona-
miento determina la constatacion de
una presencia ausente que se refie-
re a un lugar moratorio adicional no
visible, pero al cual ha de accederse
gracias a la morada efectiva donde se
refiere la ausencia. La entidad matéri-
ca presente participa, por contigiiidad,
de las cualidades ontologicas de la
ausencia referida.

La tercera caracteristica implica la
superposicion de capas del tiempo
integradas en un dispositivo espacial
de manera contradictoria. Esto ocurre
en espacios de articulacion simbdlica
en los que, a partir de estrategias de
transmision, se crea una temporalidad
alterna donde se desarrollan acciones
no sincrénicas con la temporalidad de
expectacion. Esto es lo que ocurre en
sesiones de escena teatral o en las pan-
tallas de cine. Esta heterotopia impli-
ca también expansiones temporales en
dispositivos cerrados, como el libro,
que distiende el tiempo espacializado
a través del lenguaje para dilatar los
tiempos narrativos no equivalentes a
los tiempos de lectura.

La cuarta caracteristica heterotopi-
ca, muy cercana a la tercera, segun
Foucault, puede comprenderse como
heterocronia por cuanto implica esce-
narios de organizacion temporizada
donde se da orden espacial a simul-
taneos que deberian regirse por orden

ISSN 1657-8953



238 JuaN DIEGO PARRA VALENCIA

de sucesion, por lo tanto, se crea un
dispositivo de superposicion tempo-
ral de superficie. Esto ocurre clara-
mente en las bibliotecas y los museos
(también en los cementerios, aunque
estos no estan determinados por Or-
denes de simultaneidad claros). Estos
espacios-otros son dispositivos de
transmision como el teatro y el cine,
pero su funcion no se orienta por el
desarrollo temporal alternativo, sino
por la alteracion secuencial a partir de
la espacializacion de simultaneos. En
esta heterotopia se acumula el tiempo
de manera intensiva de acuerdo con la
organizacion espacial, como ocurre en
las fiestas y carnavales, donde se ha-
bita un espacio temporalizado segin
calculos de caducidad. El tiempo acu-
mulado que se consume de manera in-
tensiva permite habitar la contracara de
la experiencia cotidiana hasta fabricar
un ser-otro ficticio y solo visible duran-
te el festejo, de aqui que esta dimension
heterotopica tenga que ver con la ante-
rior (el teatro, el cine, el libro) donde
el espacio yuxtapone diversos mundos
posibles no incomposibles.

5. La quinta caracteristica heterotdpica
implica la condicion de clandestinidad
minoritaria con respecto a escenarios
hegemonicos que generalmente se re-
suelven en pactos secretos que exigen
compromisos férreos de fidelidad. Las
sociedades secretas y los guetos son
claramente oficiantes de esta caracte-
ristica heterotopica.

6. La sexta cualidad de la heterotopia, del
mismo linaje que la anterior, esta de-
terminada no por el acceso al espacio
clandestino secreto, sino por la confor-
macién de escenarios de habitat per-
manente en los cuales se desarrolla un
tipo de vida autoregulada que no cuen-
ta con la exterioridad, como una suerte
de isla oceanica que regula su deriva
segun ritmos afianzadores de conducta.

No en vano Foucault dice que el mejor
ejemplo de esta heterotopia es el navio
que se hace a la mar como un lugar sin
lugar. El problema de esta idea de espa-
cio-otro no es el espacio como tal sino
sus habitantes: ;como es el navegante,
el corsario, el naufrago? He ahi el valor
de esta heterotopia.

Bien, hecha esta necesaria relacion de
caracteristicas heterotopicas segun el plantea-
miento de Foucault, debemos recapitular los
elementos principales para poder integrarlos al
analisis sobre la imagen que hemos hecho has-
ta aqui. Nos interesa, mas alld de los ejemplos
foucaultianos sobre tipos de heterotopia, enten-
der los componentes del concepto que determi-
nan como estertor la condicion espacial loca-
lizada formalmente en los casos mencionados
por el pensador francés. Lo que se quiere decir
es que, si bien Foucault denomina como hete-
rotopias algunos lugares especificos identifica-
bles en un andlisis de caracter cultural, lo que
importa en dichos lugares no es su condicion
matérica o su denominacion, sino su funciona-
lidad, y esta se desprende de las condiciones
operativas del espacio que integra dinamicas de
interaccion colectiva. Es decir, lo heterotdpico
se define de acuerdo con los tipos de integra-
cion y composicion que permite, dentro de un
campo de reflexion. Es por esto que requerimos
de la clasificacion de cualidades heterotdpicas
conforme las describe Foucault mas alla de los
casos arquitectonicos ejemplarizantes que él
propone y con ello podremos referir las caracte-
risticas de la imagen segun ciertas propiedades,
mas alla del criterio de “representacion”. Las
heterotopias, pues, cuentan con las siguientes
cualidades:

1. Son espacios-frontera, no estan al
margen de algo, sino que son el-mar-
gen, son espacios de transformacion y
cambio, incluso de mutacion;

2. Pueden cerrarse sobre si mismas a
partir de normativas autoorganiza-
doras;

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017



IMAGEN, VIRTUALIDAD Y HETEROTOPiA. REFLEXIONES ACERCA DE LA IMAGEN Y SU FUNCION HETEROTOPICA 239

3. En ellas se activan campos vibracio-
nales que resuenan dindmicamente en
capas diferenciadas del tiempo, con lo
cual permiten la contigiiidad existen-
cial con fendémenos distantes, tanto en
el tiempo como en el espacio. Dichos
fenomenos pueden ser organizados o
no, de acuerdo la simultaneidad espa-
cial y funcionan, ademas, como inter-
valos de intensidad que dilatan o con-
traen el tiempo de experiencia.

Estas cualidades, si bien Foucault las
ejemplifica con claras intenciones didacticas,
hablan de wuna tipologia de espacio no
convencional que de manera aleatoria adquiere
nombres caracteristicos. La heterotopia es una
condicion insita del espacio como devenir
sensible y no un escenario a priori de la
experiencia, donde se operan dindmicas de
conformacion diversa, configurando tipos
variables de individuacion.

El espacio-otro o heterotopia indica la
condicion no-estable de la experiencia espacial,
el grado diferencial en el que el tiempo
puede ser susceptible a retardo o aceleracion
funcional. La heterotopia, o espacio-otro no es
lo otro del espacio, sino lo otro en-el-espacio
que comporta (insistimos en el significado
de comportamiento: “traer consigo”) la idea
misma de espacio porque se ubica no al margen
sino en-el-margen. La heterotopia es el espacio
de indiscernibilidad que configura la frontera y
el limite, separando lo distinto, pero que no esta
en un punto diferenciado, pues es la diferencia
misma. Desde aqui, la imagen como espacio
heterotopico nos permite articular la idea
propuesta por Bergson, quien la entiende como
estado liminar superior a una representacion,
pero inferior a una cosa, que nos acercaria al
caracter semidtico propuesto por Peirce, en
el que signo es activo y funcional y no solo
representacional®. Desde Bergson podemos
entender, entonces, la imagen como un “topos”
particular, un espacio-otro o heterotopia, que
contiene una forma perceptible (de relacion

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

fisica y concreta) y a la vez una inteligible
(de relacion mental y abstracta), dando la
posibilidad de una percepcion temporal del
espacio y configurando una relacion espacial
con el tiempo contraido. La imagen, pues, es
una expansion del tiempo y una contraccion
del espacio. Es decir, la imagen no nace en un
lugar sino que “da lugar”, ella es “lo que falta
al lugar”, pues esta “en lugar del lugar” y por
ello mismo lo indica. Es entidad diferida que
constata la entidad referida, pero que aparece
como su representacion, por lo cual nos obliga
a experimentar la separacion originaria de la
percepcion con respecto a lo real. Nos hace
constatar nuestra separacion del origen, porque
ella estd en su lugar (siempre en pasado) pero
para indicarnos hacia donde ir (futuro). En este
sentido, la imagen es aquello que espacializa
una percepcion y a la vez temporaliza una
emocion, y esto aplica tanto para la imagen
fija del cuadro o la fotografia, como para las
imagenes moviles y fugaces de los dispositivos
tecnologicos actuales. No se ubica en un espacio
predeterminado, sino que “espacia”: ella se
ubica en el lugar del “lugar”, del “topos”, pero
siendo un espacio-otro. Por ende, la imagen
marca, sefiala, determina relaciones. De aqui
que insistamos en otorgarle una dimension
heterotopica. Su condicion puede reflejar lo real,
mostrar lo real donde no esta, tal como describe
Foucault (1984a) la experiencia heterotopica
del espejo, en el sentido primario del imago,
que menciondbamos antes:

[...] es un espacio irreal que se abre virtual-
mente detras de la superficie, estoy alla, alla
donde no estoy, especie de sombra que me
devuelve mi propia visibilidad, que me per-
mite mirarme alld donde estoy ausente [...];
a partir del espejo me descubro ausente en el
lugar en que estoy, puesto que me veo alla.
[...] El espejo funciona como una heterotopia
en el sentido de que convierte este lugar que
ocupo, en el momento en que me miro en el
vidrio, en absolutamente real, enlazado con
todo el espacio que lo rodea, y a la vez en ab-
solutamente irreal, ya que esta obligado, para
ser percibido, a pasar este punto virtual que
esta alla (p. 3).

ISSN 1657-8953



240 JuaN DIEGO PARRA VALENCIA

Foucault describe perfectamente la
experiencia de lo virtual y a la vez configura un
estadio de percepcion desde la idea especular
de la imagen a través del espejo, tal como el
caracter etimologico nos revela el significado
ancestral del imago.

Asi, las caracteristicas heterotdpicas de
la imagen determinan un tipo de percepcion
especial, que no debe reducirse auna elaboracion
mental que pueda o no materializarse, la imagen
es el punto de integracion de lo sensible con lo
inteligible, estd (sin serlo) en el acto mismo
de percepcion y por eso es heterotopica: la
imagen es un intervalo de percepcion espacial
que desfasa lo real del tiempo, es el campo de
instalacion entre la accion y la reaccion. Es
subjetiva y objetiva a la vez, y como lo define
claramente Simondon, (2013) en el mejor
sentido bergsoniano,

[...] se podria suponer que este caracter a la
vez objetivo y subjetivo de las imagenes tra-
duce de hecho este estatus de cuasi-organismo
que posee la imagen, habitando el sujeto y de-
sarrollandose en €l con una relativa indepen-
dencia por relacion a la actividad unificada y
consciente (p. 15).

Esta condicion de cuasi-organismo es
la que permite la deriva mimética traducible
en la percepcion del arte plastico y la sobre-
dimension de las experiencias esotéricas
vinculadas con la magia que, por otro lado,
perviven en el flujo cinematico de las imagenes
que aluden al “tiempo real” (como es claro
en la experiencia de percepcion televisiva,
expandida en los dispositivos moviles) que
garantizan la sincronia sin distancia critica
(es decir, sin “espacio” de reflexion) de los
flujos de conciencia, yuxtaponiendo estados de
sensibilidad. El propio Simondon (2013) dice
que “la imagen es el sustituto de la sensacion,
instrumento de actividad mental mas manejable
que la sensacion misma” (p. 22). Es desde aqui
que defendemos la constitucion primordial de
nuestro vinculo con las imagenes que hace que
la experiencia contemporanea en la denominada

“era de lo visual” solo sea una modulacion de
la permanente relacion del Zomo con el imago.
La imagen habita una posterioridad anterior de
nuestra relacion con lo real, nuestra relacion
con ella es totalmente anacronica, ella no es una
representacion sino una condicion de necesidad
para nuestro habitar en el mundo, por cuanto es
un depdsito de sensaciones virtuales asignables
a mundos relativos de la experiencia y de alli su
poder hegemonico frente a los codigos verbales
comunicativos.

En este caso, la imagen se ubica en un
tiempo sin tiempo, es una virtualidad que se
actualiza, un nudo de tendencias emocionales
que no se reducen a la actividad mental de la
imaginacion o el entendimiento. Simondon
(2013) insiste en que

[...] el pensamiento abstracto es sobre todo un
freno, un medio de rechazo: calcula y muestra
los inconvenientes, las consecuencias lejanas;
las percepciones provocan un arrastre por la
situacion; so6lo la imagen es de hecho regu-
ladora, puesto que es bastante abstracta para
liberar al sujeto de las situaciones apremian-
tes y bastante concreta para suministrar una
muestra con posibilidad de ser fiel (p. 17).

Laimagennoespues(solo)representacion.
Ella es un tipo de espacialidad temporalizada
o temporalidad espacializada, es a la vez una
heterotopia y una heterocronia, un espacio-otro
y otro-en-el-tiempo, es un emplazamiento que
define lo que falta (o no-es-del-todo) a partir de
lo que sobra (o no-es-todavia).

Llegados a este punto debemos entonces
recapitular los componentes de las heterotopias,
rescatados de la exposicion foucaultiana, para
describir el estatuto de la imagen como espacio
heterotopico:

1. Tal como la heterotopia, la imagen es
una espacio-frontera, no esta al mar-
gen de algo sino que es el-margen, es
espacio de transformaciéon y cambio,
incluso de mutacion: la experiencia

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017



IMAGEN, VIRTUALIDAD Y HETEROTOPiA. REFLEXIONES ACERCA DE LA IMAGEN Y SU FUNCION HETEROTOPICA 241

del espejo es ejemplar para entender
esta condicion, pues desde ella se
reconoce al ser en lo que no-es, y el
espacio del reflejo es indicador del es-
pacio reflejado, la imagen es un espa-
cio-intervalo donde el ser sabe que no
es lo que ve, pero que debe ajustarlo
a lo que ve. La imagen determina el
portal de reconocimiento del devenir
que devuelve la idea seglin un desfase
de adopcion perceptiva.

2. Tal como la heterotopia, la imagen
puede cerrarse sobre si misma a partir
de normativas autoorganizadoras: pre-
cisamente el caracter de constitucion
de la imagen permite un proceso de
ralentizacion de las ideas obtenidas de
la percepcion que derivan en sistemas
de autoorganizacion, con lo que se
marcan limites de representacion de
tendencia paradigmatica. Es en este
punto que aparecen las ideas cerradas
en si mismas, tanto a nivel individual
como colectivo y se sobredimensio-
nan las condiciones identitarias de
acuerdo con habitos, conductas y
conceptos. La imagen de autoorgani-
zacion regulada es la que permite esta-
bilizar la idea del si mismo por encima
del devenir de si, es la que ofrece la
opcion del arquetipo, de la identidad
y del paradigma, y es la que permitiria
una “imagen del mundo” o una “ima-
gen del pensamiento”.

3. Laimagen, ademas y como el espacio
heterotopico, activa campos vibracio-
nales que resuenan dindmicamente en
capas diferenciadas del tiempo, lo que
permite la experiencia de contigliidad
existencial con fendmenos distantes,
tanto en el tiempo como en el espa-
cio (que pueden ser organizados o0 no),
de acuerdo la simultaneidad espacial.
Es precisamente esta cualidad de la
imagen la que comporta el valor sim-

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

bolico de la imagen como dispositivo
de transmision y de alli proviene su
elocuencia comunicativa que la hace
vigente a través del tiempo, indepen-
dientemente de las modulaciones per-
ceptivas y los campos de perspectiva
conceptual. La imagen es un mensaje
diacronico que logra sincronia per-
ceptiva con el observador, por lo cual
integra datos de percepcion variables
entre tiempos, como cuando vemos
una obra de arte que ha sido vista du-
rante varios siglos por antiguos hom-
bres: esta imagen es un palimpsesto de
percepciones, de puntos de vista, un
condensado de realidad sensible que
superpone estratos perceptivos, que
funcionan, ademas, como intervalos
de intensidad que dilatan o contraen el
tiempo de experiencia. La imagen, en
tanto heterotopia, es un depositorio de
realidad sensible que puede ser, como
en la actualidad massmediatica, distri-
buida a domicilio a través de disposi-
tivos moviles.

Asi, pues, si nuestra época es la de las
imagenes y nuestros recursos opticos se mul-
tiplican al infinito, hemos decir que la razén de
ello es que no ha habido una época mas hete-
rotopica que esta, en la que nuestra exteriori-
zacion funcional implica emplazamientos cada
vez mas virtuales segin experiencias sincro-
nicas en el flujo de imagenes que reemplazan,
cada vez mas, la conciencia atenta. Si nuestra
era es la de las imagenes es porque ahora vivi-
mos no ya la elucubracion utopica que inyecta
los deseos, sino en el campo vibracional inten-
sivo de la contigiiidad existencial con nosotros
mismos, vivimos en la heterotopia. Y la posibi-
lidad de vivirla la dan las imagenes aparente-
mente nuevas, pero de poder ancestral. Nues-
tra relacion con la imagen es tan arcaica como
nuestra relacion con el espacio y el tiempo, y
es por ello que ante la imagen regresamos a es-
tados constitutivos del proceso cognitivo, en la
imagen y por la imagen somos emplazados y

ISSN 1657-8953



242 JuaN DIEGO PARRA VALENCIA

desplazados, heterotopicamente, a la profunda
raiz de nuestra estesia y cognicion.

Notas

' La expresion audaz de “distribucion
de sensibilidad a domicilio” la tomamos del
ensayo “La conquista de la ubicuidad” de Paul
Valéry (1928, citado en Valéry, 1999, pp. 131-
134), quien analizaba el creciente fenomeno
tecnologico de la radio, como un sistema de
articulacion emocional que lograba sincronizar
las consciencias y la atencion a nivel global.

2 A diferencia de la opcion propuesta por
Leibniz sobre los mundos posibles, la emergen-
cia de las “realidades virtuales”, permite que
las experiencias sensibles habiten los mismos
estados de percepcion (es decir, los mismos
mundos), para el consumidor de datos de sen-
sibilidad: imagenes y sonidos se despliegan en
paralelo e invaden por todos los flancos su dis-
posicién de atencidon consciente.

3 La idea de “realidad virtual” es muy re-
ciente. Se le atribuye a Jaron Lanier, creador en
los afios 90 de las primeras gafas de estimulos
visuales que permitian la experiencia activa
del mundo a través de imagenes hiperreales.
Dichas gafas fueron denominadas de “realidad
virtual” y definieron desde entonces la estrecha
relacion entre las tecnologias digitales y la con-
ceptualizacion de lo virtual. En el contexto que
lo usa Lanier, reemplaza la idea inmediatamen-
te anterior de “realidad artificial”, integrada en
el imaginario de ciencia ficcién proveniente de
la literatura, precisamente creadora del término
Ciberespacio (Ver: Neuromancer de W. Gibson
(1984/2007)).

4 Tal como lo expone de manera
elocuente Joseph Maria Catala (2005).

> Precisamente Heidegger en su ensayo
“Habitar, construir, pensar” recorre el sentido
etimologico del ser a través de las ideas del
construir y el habitar, conformando un escenario

del pensamiento en el que es el espacio (habitado
y construido, es decir, cuidado y edificado)
el que permite la emergencia del ser. Asi el
espacio, como aperturidad, da cuenta de lo que
se es, con lo cual el espacio no es un a priori
funcional, sino un acto determinante y debe
entenderse desde dimensiones ontologicas.
Si la imagen es espacio, entonces, ella misma
es constitutiva del reconocimiento de lo que
SOMoOS y no su representacion.

¢ Solo de manera referencial debemos
decir que una diferencia fundamental entre la
aproximacion semiodtica de Peirce (1988) y la
semioldgica de Saussure (1945), radica en que
parael segundo el signo, si bien es convencional,
da cuenta de una realidad con sentido, mientras
para el primero, el signo “activa’ la produccion
misma del sentido.

Referencias

Adorno, T. W., & Horckheimer, M. (1997).
Dialéctica de la ilustracion. Fragmentos
filosoficos. Madrid: Trotta.

Alonso, A. (2002). La nueva ciudad de Dios:
un juego cibercultural sobre el tecno-
hermetismo. Madrid: Ediciones Siruela.

Ascott, R. (2003). Telematic Embrace:
Visionary Theories of Art, Technology,
and Consciousness. Berkeley: University
of California Press.

Barthes, R. (1970). “Retérica de la imagen”.
En E. Verén, (Dir), La semiologia.
Communicaciones N°4  (pp. 127-
140). Buenos Aires: Editorial Tiempo
Contemporaneo.

Bergson, H. (2006). Materia y memoria. Buenos
Aires: Cactus.

Bordieu, P. (1997). Sobre la television. Barcelona:
Anagrama.

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017



IMAGEN, VIRTUALIDAD Y HETEROTOPiA. REFLEXIONES ACERCA DE LA IMAGEN Y SU FUNCION HETEROTOPICA 243

Brea, J. L. (Ed.) (2005). Estudios visuales: la
epistemologia de la visualidad en la era
de la globalizacion. Madrid: Akal.

Casanueva, M., & Bolafios, B. (Coords.)
(2009). El giro pictorico: epistemologia
de la imagen. Barcelona: Anthropos.

Catala, J. M. (2005). La imagen compleja.
Barcelona: Universidad Autéonoma de
Barcelona.

Catala, J. M. (2010). La imagen-interfaz.
Bilbao: Servicio Editorial del Pais Vasco.

Crary, J. (2008). Las técnicas del observador:
vision y modernidad en el siglo XIX.
Murcia: Cendeac.

Debord, G. (2007). La sociedad del espectaculo.
Valencia: Pre-textos.

Debray, R. (1994). Vida y muerte de la imagen:
historia de la mirada en occidente.
Barcelona: Paidos.

Debray, R. (2001). Introduccion a la mediologia.
Barcelona: Paidos.

Deleuze, G. (1987). El bergsonismo. Madrid:
Cétedra.

Derrida, J. (1978). De la gramatologia. México:
Siglo XXI.

Derrida, J. (1998). Ecografias de la television.
Entrevista con Bernard Stiegler. Buenos
aires: Universidad de Buenos Aires.

Dery, M. (1998). Velocidad de escape: la
cibercultura en el final del siglo. Madrid:
Ediciones Siruela.

Duque, F. (2006). Esculpir el lugar. En A.
Andrés Ortiz-Oses & P. Lanceros (Eds.),
La Interpretacion del mundo: cuestiones

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017

para el tercer milenio (pp. 95-112).
Barcelona: Anthropos.

Foucault, M. (1971). Las palabras y las cosas.
Meéxico: Siglo XXI.

Foucault, M. (1984a). De los espacios otros. Ar-
chitecture Mouvement. Continuité, 5. Recu-
perado de http://yoochel.org/wp-content/
uploads/2011/03/foucalt_de-los-espacios-o-
tros.pdf

Foucault, M. (1984b). Topologias (dos con-
ferencias  radiofonicas).  Architecture
Mouvement. Continuité, 5. Recuperado
de hqttp://hipermedula.org/wp-content/
uploads/2013/09/michel foucault hete-
rotopias_y_cuerpo_utopico.pdf Consul-
tado en 01/07/2014

Gibson, W. (2007). Neuromante. Barcelona:
Minotauro.

Gubern, R. (1996). Del bisonte a la realidad vir-
tual: la escena y el laberinto. Barcelona:
Editorial Anagrama.

Heidegger, M. (1994). Construir, habitar y pen-
sar (Trad. E. Barjau). Barcelona: Serbal.
Recuperado de https://catedrasabugo.fi-
les.wordpress.com/2017/05/martinheide-
gger-construirhabitarpensar.pdf

Heidegger, M. (2005). ;Qué significa pensar?.
Madrid: Trotta

Kant, E. (1984). Critica del juicio. Madrid:
Espasa.

Levy, P. (1999). Qué es lo virtual?. Barcelona:
Paidos.

Lotman, I. M. (1996). La semiosfera I. Madrid:
Catedra

Lovink, G (2004). Fibra oscura: rastreando la
cultura critica de internet. Madrid: Alianza.

ISSN 1657-8953



244 JuaN DIEGO PARRA VALENCIA

Martinez, S. (2010). La critica de la cultura
después de la cultura. Revista de Estudios
Visuales, 7, 102-113. Recuperado de
http://www.estudiosvisuales.net/
revista/pdf/num7/07_sergiomluna.pdf

Marx, K. (1976). El capital. Madrid: EDAF.

Merleau-Ponty, M. (1985). Fenomenologia
de la percepcion. Barcelona: Planeta De
Agostini.

Pardo, J. L. (1992). Las formas de la
exterioridad. Valencia: Pre-textos.

Parra, J. D. (2014). Linajes técnicos, tradiciones
culturales. Breve excursion por las
transversalidades entre técnica y cultura.
Trilogia. Ciencia, Tecnologia y Sociedad,
6(11), 49-59.

Peirce, C. S. (1988). El hombre, un signo.
Barcelona: Critica.

Quéau, P. (1995). Lo virtual: virtudes y vértigos.
Barcelona: Paidos.

Ranciere, J. (2009). El destino de las imagenes.
Buenos Aires: Prometeo Libros.

Saussure, F. (1945). Curso de Lingiiistica
general. Buenos Aires: Losada.

Serres, M. (1995). Atlas. Madrid: Catedra.

Simondon, G. (2013). Imaginacion e invencion.
Buenos Aires: Cactus.

Stiegler, B. (2004). La técnica y el tiempo. El
tiempo del cine y la cuestion del malestar
(Vol. 3). Hondarribia: Hiru.

Stiegler, B. (2013). Economia de lo
hipermaterial y psicopoder (Trad. L. A.

Palau). Paris: Mille et une nuits.

Valéry, P. (1999). Piezas sobre arte. Madrid: Visor.

Civilizar Ciencias Sociales y Humanas 17 (32): 229-244, Enero-Junio de 2017



