Después de la violencia. Memoria y justicia, de Maria
José Bernuz y Andrés Garcia Inda (eds.)*

Gabriel Ignacio Gomez
gabriel.gomez@udea.edu.co
Universidad de Antioquia-Medellin (Colombia)

La reciente firma del Acuerdo sobre Victimas en la Habana el
pasado 15 de diciembre de 2015 por parte del Gobierno colombiano
y las Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia (FARC) pone
de presente una vez mas la dificil tension entre los propositos por
lograr una coexistencia pacifica y las exigencias normativas relacio-
nadas con el deber de rendir de cuentas por parte de quienes han
cometido graves violaciones de derechos humanos e infracciones
al Derecho Internacional Humanitario. Pero, ademas, presenta un
reto adicional: la posibilidad de articular los principios de justicia
restaurativa y de justicia transicional. Si bien es cierto que el caso
colombiano reviste bastante complejidad debido a su duracion, a la
multiplicidad de los actores armados involucrados y a la magnitud
del sufrimiento que se produjo, también es cierto que la contradic-
cion entre los propodsitos que buscan cierto balance entre la paz y
la justicia no es exclusiva de la sociedad colombiana. Durante los
Gltimos ahos, la literatura sobre justicia transicional ha dado cuenta
de la necesidad de reconocer la complejidad de los conflictos y de
asumir una perspectiva holistica que no restrinja el sentido de la
justicia exclusivamente a la retribucion.

Un buen ejemplo de este giro es el libro Después de la violencia.
Memoria y justicia, editado por Maria José Bernuz y Andrés Gar-
cfa Inda. Se trata del resultado de un valioso trabajo colectivo que
busca reflexionar sobre las posibles respuestas a esa dificil tension
entre paz y justicia en momentos que parecieran mostrar un cambio
de rumbo en el escenario politico y cuando el cese de las practicas

* Bernuz, Marfa José y Andrés Garcia Inda (eds.) (2015). Después de la violencia. Memoria vy justicia. Bo-
gota: Siglo del Hombre - Universidad EAFIT, 286 p.

Revista Co-herencia Vol. 13, No 24 Enero - Junio 2016, pp. 277-285. Medellin, Colombia (ISSN 1794-5887) 277



de violencia exige pensar un nuevo reto: la reconstruccion de las
relaciones sociales. El libro, que cuenta con siete capitulos y un epi-
logo, tiene varios méritos que deben ser resaltados. En primer lugar,
permite reflexionar sobre asuntos que no eran facilmente pensables
o discutibles hace algunos ahos, cuando el discurso de “guerra con-
tra el terrorismo” contribuyd a construir la idea del “otro” como un
enemigo absoluto que habfa que destruir por la via armada o, en su
defecto, por medio del derecho penal. En la actualidad, este traba-
jo puede contribuir notablemente a enriquecer el debate pablico,
a promover nuevas mentalidades, a humanizar a los contendores y
a superar los sentimientos de venganza que emergen luego de las
practicas de violencia.

En segundo lugar, se trata de un trabajo que propone un dialogo
interdisciplinario, internacional y plural. Es interdisciplinario por-
que en él confluyen 4reas del conocimiento como la filosoffa moral,
la filosoffa politica, la filosoffa y la teorfa del derecho, entre otras, y
aborda reflexiones sobre categorfas y situaciones problematicas que
son comunes a todas ellas, como la justicia, el castigo, el perdon y la
reconciliacion. Es internacional en la medida en que recoge la ex-
periencia de académicos espafoles y colombianos sobre expresiones
de violencia que han generado mucho dolor y sufrimiento en sus
respectivas sociedades. Pero también es plural porque si bien hay
una preocupacion central por la justicia en escenarios de cambio
politico y conflicto violento, no hay un interés en promover una
vision Ginica y definitiva sobre estos temas. Este aspecto, lejos de ser
una limitacion, enriquece la discusion en cuanto deja ver al lector la
complejidad de los problemas abordados a través de un conjunto de
exposiciones muy bien fundamentadas y, ademas, presenta una caja
de herramientas tedricas muy valiosa para quienes estan interesados
en estas cuestiones.

El dialogo propuesto se desarrolla en tres lineas de reflexion re-
lativamente discernibles, pero complementarias. Un primer nivel,
de orden teorico general, aborda la discusion sobre la justicia restau-
rativa y la justicia transicional. Como parte de este nivel inicial de
discusion se encuentran la presentacion, a cargo de los editores, dos
capitulos tedricos sobre justicia restaurativa escritos por Manuel Re-
yes Mate y Xabier Etxeberrfa y, finalmente, un capitulo critico sobre
la justicia transicional propuesto por Juan Antonio Garcfa Ama-
do. En una segunda linea de discusion, se plantea un dialogo entre

278 | rResenas



la critica al proceso de paz en Colombia, realizada por Hernando
Valencia Villa, y una defensa de dicho proceso, desarrollada por
Gloria Marfa Gallego, desde la perspectiva de la filosoffa moral. Pos-
teriormente, en un tercer nivel de reflexion, se encuentra el Gltimo
capitulo, escrito por Julian Carlos Rios Martf, sobre la experiencia
concreta de los encuentros restaurativos entre exmiembros de ETA
y sus victimas; asi como el epilogo, escrito por Carlos Piheyroa.

Con respecto al primer nivel de di4logo, el libro comienza con
la presentacion de los editores en un capitulo titulado “Sobre los
limites y las posibilidades de la justicia restaurativa en contextos
transicionales”. En esta presentacion, los autores hacen un breve re-
cuento de la justicia restaurativa como campo de estudio que emer-
ge en la década del noventa pero que tiene su raigambre en practicas
ancestrales de resolucion de conflictos. Asimismo, dan cuenta de
algunos elementos caracteristicos de la justicia restaurativa, como
el hecho de tratarse de una practica informal que busca restablecer
las relaciones entre victimas, que potencia el rol de los ciudadanos
y que presta menos atencion al castigo como a la reparacion y trans-
formacion de las relaciones sociales. Igualmente, reconocen que hay
distintas orientaciones tedricas sobre la justicia restaurativa, tales
como la perspectiva del encuentro, la concepcion reparadora y la
perspectiva transformadora. Ademas, los autores proponen una pre-
gunta necesaria referida a si estamos frente a un nuevo paradigma
que se opondria al de la justicia retributiva. Lejos de responder a
este interrogante de manera afirmativa, los autores adoptan una po-
sicion intermedia y, como ellos sostienen, mas realista, que trata de
reconocer las posibilidades y los limites de la justicia restaurativa.
Finalmente, reconocen la existencia de un debate atin no resuelto
relacionado con la posibilidad de que las practicas y principios de la
justicia restaurativa puedan hacer parte de los procesos de justicia
transicional.

En el capitulo “Paz con Justicia”, el profesor Reyes Mate sostie-
ne, como lo ha hecho en varios de sus libros, que no puede haber paz
sin justicia; sin embargo, propone una perspectiva mas constructiva
y prometedora. En primer lugar, cuestiona la actitud complaciente
que ha tenido Occidente con la guerra y la violencia, lo cual trajo
como consecuencia la normalizacion del sufrimiento humano. Esta
tendencia habrfa de cambiar, o al menos hacerse mas problematica,
con la visibilizacion de la barbarie de los campos de concentracion

Revista Co-herencia Vol. 13, No 24 Enero - Junio 2016, pp. 277-285. Medellin, Colombia (ISSN 1794-5887) 279



y de exterminio, donde no solamente se eliminaba a los seres huma-
nos, sino que también se los condenaba al olvido. Se trataba de una
eliminacion fisica y hermenéutica. La respuesta que vino posterior-
mente por parte de la sociedad no se limit6 solamente a criminali-
zar la barbarie sino que se extendi6 a la promocion del deber de la
memoria.

Para Reyes Mate, la justicia no se realiza necesariamente por
medio del castigo, sino que exige de modo imperativo la transfor-
macion de las relaciones de poder con el fin de que los actos de
barbarie no vuelvan a cometerse nunca méas. En consecuencia, solo
sera posible la paz si hay justicia, entendiendo esta como posibilidad
de reparacion, en caso de que el daho sea reparable, y como posibi-
lidad de memoria, en caso de que aquél sea irreparable. Esto implica
escuchar la voz de las victimas y generar en los victimarios un sen-
timiento de culpa moral que les permita reconocer a aquéllas en su
dignidad. Pero ademas, sugiere Reyes Mate, es necesario recuperar
tanto a las victimas como a los victimarios mediante la construccion
de una nueva sociedad. A las victimas se les recupera mediante el
reconocimiento, mientras que al victimario se le recuperarfa espe-
cialmente a través del cambio interior que genera la culpa moral.
Solamente la existencia de la culpa y el reconocimiento de las victi-
mas pueden conducir al perdon. Un perdon que no se puede exigir,
pues su peticion debe provenir espontdneamente del victimario, y
ha de ser concedido de manera libre y espontanea por las victimas.

Desde una perspectiva muy cercana a la de Reyes Mate, Xa-
bier Etxeberrfa elabora una sugestiva reflexion sobre el perdon en el
horizonte de la justicia transicional. Para tal efecto, Etxeberrfa en-
tiende el perdon como una experiencia intersubjetiva que involucra
a la victima y al victimario. Con respecto a la victima, se trata de
una opcion, no de una obligacion moral. El perdon es una conducta
supererogatoria que no podrfa ser exigible a todas las personas y, en
consecuencia, depende del fuero interno de cada una. Asi mismo,
debe haber un correlativo respeto del Estado y la sociedad frente a
la opcion de perdonar o no perdonar. Cuando ello ocurre, hay sen-
timientos, convicciones y opciones morales involucradas en las que
se abren las posibilidades de liberacion de la culpa y de restauracion
de las relaciones fracturadas. Hay que tener en cuenta que el perdon
solo es factible desde la libertad; pero el perdon también involucra
al victimario, quien tiene el deber de reconocer la dignidad de su

280 | resenas



victima y la magnitud del daho causado. Es un estado de conciencia
de su culpabilidad moral que se expresa en arrepentimiento genuino
y no como una actitud estratégica para evitar las consecuencias de
sus actos. La existencia de esta culpabilidad moral resulta ser enton-
ces el presupuesto de una eventual reconciliacion. Sin embargo, nos
dice el autor, para ello debe haber disposicion de reparacion de la
victima y de la sociedad.

Ademas, el autor construye un sentido del perdon que lo dife-
rencia del olvido y sugiere la idea de un perdon basado en la memo-
ria. De acuerdo con Etxeberrfa, al perdon no puede seguirle el ol-
vido, sino, por el contrario, la memoria. Solo asf podra garantizarse
que hechos de barbarie como los ocurridos en el pasado no vuelvan
a suceder. Se perdona, precisamente, como acto de memoria, pero
no de una memoria traumatizada, es decir, aquella que alimenta los
sentimientos de rencor y venganza, sino de una memoria mas de-
cantada y madurada; una memoria que, ademas, permita distinguir
entre el delito y la persona. Si bien lo acontecido no puede ser cam-
biado, sf es posible reconfigurar la memoria, de manera que el relato
heroico del victimario se convierta en un relato dignificante para
la victima, que reconozca la perpetracion de la violencia asf como
la magnitud de los derechos afectados. En resumen, para el autor es
posible que la justicia transicional abra paso a una perspectiva de
justicia restaurativa en la que haya espacio para un perdon fundado
en parametros éticos de reconocimiento de la dignidad, y de una
memoria responsabilizante y madurada.

Por su parte, en el capitulo titulado “Justicia Transicional. Enig-
mas y aporfas de un concepto difuso”, Juan Antonio Garcfa expone
una perspectiva diferente a la sugerida en los apartados anteriores.
En este, el autor llama la atencion sobre la falta de claridad concep-
tual en el desarrollo de ese nuevo campo denominado justicia tran-
sicional. Desde el inicio, Garcfa Amado formula el cuestionamiento
central sobre la justicia transicional (JT), en el sentido de que es
una moda en los estudios recientes que acusa serias deficiencias teo-
ricas. Si se quiere formular una teorfa adecuada sobre ]JT, sostiene
Garcifa Amado, deberfan tenerse en cuenta algunos elementos cons-
titutivos relacionados con la clarificacion de lo que se entiende por
transicion y por justicia.

En su argumentacion, Garcfa Amado sostiene que es necesario
precisar con mayor claridad las situaciones facticas que dan lugar a

Revista Co-herencia Vol. 13, No 24 Enero - Junio 2016, pp. 277-285. Medellin, Colombia (ISSN 1794-5887) 28 1



una transicion (de dictaduras a democracia, de la guerra a la paz) y
los parametros normativos que deben responder a esos hechos. Para
tal efecto, hace una distincion entre diferentes momentos de ese
proceso transicional, es decir, un momento previo a la transicion,
un momento de transicidon y un momento postransicional. Sobre
cada una de estas fases el autor encuentra, ademas de multiples vi-
siones y desacuerdos, la existencia de preguntas que quedan sin re-
solver en la literatura sobre el tema.

Posteriormente, Garcfa Amado se ocupa de lo que denomina
el nudo gordiano: la moral. Aquf sostiene que si bien es posible ha-
cer estudios descriptivos sobre las transiciones desde maltiples areas
del conocimiento, es impreciso hablar de una teorfa de la justicia
transicional, salvo que este término se use en sentido figurado. Esto,
debido a que una teorfa de la justicia hace referencia a un contenido
fundamentalmente moral. Garcfa Amado cuestiona ademas el he-
cho de que una gran cantidad de tedricos suscriba una perspectiva
consecuencialista sin muchos argumentos para apoyar una injusti-
cia transicional compensada. Advierte sobre la incoherencia de mu-
chos estudiosos que acuden a la estrategia del disimulo y a la estrategia
del cambio de tercio. La primera consistiria en apoyar mecanismos
alternativos a la pena, sin argumentar por qué estos mecanismos
deben ser principales y no simples medidas complementarias, mien-
tras que la segunda implicarfa acudir, por conveniencia, a teorfas y
perspectivas que critican el sistema penal en su conjunto.

Otro nivel de discusion que se encuentra en el libro tiene que
ver con la experiencia colombiana, de la cual se presentan dos pos-
turas diferentes sobre el proceso de paz y el uso de mecanismos de
justicia transicional y justicia restaurativa. En el capitulo “La cua-
dratura del circulo: una evaluacion temprana del proceso de paz en
Colombia”, Hernando Valencia Villa elabora una reflexién critica
sobre las medidas juridicas que se han propuesto en el contexto del
proceso de paz en Colombia desde la perspectiva del derecho in-
ternacional y el derecho constitucional. De acuerdo con el autor,
hay dos miradas diferentes sobre el proceso de paz. Desde la opti-
ca de la sociedad civil, estas negociaciones implican tres desafios:
1) romper el circulo vicioso de la violencia politica como practica
predominante en la construccion del Estado nacion; 2) modernizar
un régimen que ha sido elitista, centralista y presidencialista; y 3)
enfrentar graves problemas como la cuestion agraria, el narcotra-

282 | resenas



fico, la corrupcion y el paramilitarismo. Por parte del régimen, el
principal desaffo consiste en disminuir la presion de la comunidad
internacional sobre la situacion de derechos humanos y evitar la
intervencion de la Corte Penal Internacional a través de estrategias
juridicas como el marco juridico para la paz y el acuerdo general
de paz. El autor aclara que se trata de un analisis preliminar que se
refiere al contexto historico, al horizonte normativo y a la agenda.
Esta advertencia es pertinente cuando se tiene en cuenta que para
el momento de la edicion del texto solo se habfan acordado dos de
los puntos de la agenda de negociacion.

Otra mirada diferente sobre el proceso de paz en Colombia se
encuentra en el capitulo “Dialogos de paz o victoria militar: ;Paz
por medio de la guerra?”, de Gloria Marfa Gallego. En este capitulo,
la autora propone un anélisis del proceso de paz en Colombia, pero
desde otra perspectiva: el pacifismo. La autora inicia su reflexion
con el planteamiento de un dilema fundamental: “;exploramos las
vias del didlogo y la politica para acabar con la guerra de manera
incruenta, o incrementamos el esfuerzo militar en procura de la vic-
toria militar del Estado sobre los grupos armados insurgentes, aun
a costa de mas muertes y mas combates?”. Gloria Gallego ofrece
elementos de contexto que permiten entender el significado de la
Constitucion de 1991 como la basqueda de un pacto de paz en mo-
mentos de deterioro de la situacion de derechos humanos y del con-
flicto armado. Adicionalmente, retoma argumentos de la filosoffa
moral para sostener que la paz es un valor que no solo se opone a
la guerra, en cuanto esta es negacion de vida y destruccion total,
sino que representa la posibilidad de potenciar los bienes de la vida
social. Se trata de un valor de aplicacion universal que involucra a
todos los seres humanos y que implica la renuncia a la guerra como
forma de resolucion de conflictos.

Ante la brecha existente entre el deber ser del discurso constitu-
cional (que establece el derecho a la paz), de un lado, y una realidad
violenta, del otro, Gallego llama la atencion sobre el hecho de que
la nominacion juridica sit@ia ciertos aspectos de la vida social en
otro nivel. En este caso, hay obligaciones del Estado y de los acto-
res sociales consistentes en procurar una coexistencia pacifica. Al
respecto, sostiene que la paz no puede verse como un ardid politico,
sino como un mandato constitucional. En consecuencia, la guerra
no solo no es un destino inevitable, sino que es posible construir la

Revista Co-herencia Vol. 13, No 24 Enero - Junio 2016, pp. 277-285. Medellin, Colombia (ISSN 1794-5887) 283



paz a través de la palabra y el didlogo, y ademas ello se constituye en
un imperativo moral para los diferentes actores sociales. Gallego se
ocupa posteriormente de la posibilidad de promover la reconcilia-
cion mediante el didlogo. No se refiere a una concepcidén maxima-
lista de la reconciliacion, sino a la posibilidad de una coexistencia
no letal entre adversarios politicos que permita, en principio, cesar
las hostilidades, llegar a unos acuerdos minimos de convivencia y
abrir la puerta al reconocimiento de unos objetivos comunes, como
construir una sociedad democrética y aceptar la politica como espa-
cio de dilogo y transformacion de las diferencias por via pacifica.

Pero el libro también presenta un tercer nivel de reflexion que
conversa con los dos anteriores, es decir: con las consideraciones
teoricas sobre la justicia restaurativa y sobre el conflicto colombia-
no. Se trata de una reflexion sobre ética aplicada que permite pen-
sar en las posibilidades y lfmites de la justicia restaurativa en casos
concretos. Asf, el capitulo “El valor de la palabra”, escrito por Julian
Carlos Rios Martin, propone una reflexion sobre la experiencia de
encuentros restaurativos entre victimas y exmiembros de ETA. Se
trata de un capitulo que permite responder a una serie de preguntas
pendientes relacionadas con el desarrollo de practicas de justicia
restaurativa en contextos de justicia transicional: ;como hacer po-
sible el proceso de reconstruccion de las relaciones personales? ;En
qué medida es posible aplicar los postulados de justicia restaurativa
en casos de violencia en contra de la humanidad?

En un principio, el autor da cuenta del inicio de los encuen-
tros restaurativos entre victimas y victimarios en casos de delitos
comunes y la manera como se hizo el transito a los crimenes co-
metidos por los miembros de ETA. El autor aclara que si bien la
polarizacion politica podfa afectar el ambiente para los encuentros,
la motivacion del programa se inspiraba en consideraciones fun-
damentalmente éticas y humanitarias. Igualmente, el autor ofrece
elementos contextuales que explican como en Espaha se opto por
politicas de olvido luego de la Guerra Civil, para argumentar que,
frente a la violencia ejercida por ETA, el olvido no debe ser una
opcion. Tampoco se puede encontrar una respuesta satisfactoria en
la retribucion y en el castigo. Se ofrece entonces una alternativa
basada en la justicia restaurativa y la necesidad de las victimas y los
victimarios. En tal sentido, los encuentros restaurativos no operan

284 | resenas



en la dimension macro-politica, sino en el espacio micro social de
las relaciones personales.

Finalmente, Carlos Piheyroa, a nombre de ;Hablamos? (Asocia-
cion para la mediacion penal, penitencia y gestion de la conviven-
cia de Aragon), presenta como epilogo algunas reflexiones sobre el
evento que dio lugar a este proyecto editorial. Al evocar la memoria
del evento, resalta como una de las ideas principales que la justicia
es una construccion humana que, si bien puede revestirse de juri-
dicidad, pone en juego la vida de seres humanos. Ademas, llama la
atencion sobre la polisemia del lenguaje y la distancia que hay entre
los conceptos generales y los sentidos que evocan las personas cuan-
do piensan en esos conceptos. De esta manera, examina algunas de
las categorias que han sido discutidas a lo largo de los capitulos con
el fin de dar cuenta de los propios sentidos de ellas.

Por ejemplo, sobre las wvictimas, evoca la experiencia del dolor
y el sufrimiento vivido. Distingue entre el lugar de la victima en la
justicia transicional, como protagonista de la memoria y del perdon;
y su posicidon en la justicia restaurativa, donde ella es protagonista
del dialogo reparador. Con respecto a esta Gltima clase de justicia, si
bien la victima ostenta un poder asociado intimamente al dolor y al
trauma, también cuenta con la posibilidad del encuentro personal.
Sobre el perdon, el autor evoca la reflexion de Xabier Etxeberria y
su alusion a las palabras de una de las victimas de la violencia en
Colombia, quien sostenfa que perdonarfa a los victimarios de su hijo
si estos contaran donde estaba enterrado. Luego llama la atencion
sobre la dificultad para emitir una valoracién que niegue a esta ma-
dre la posibilidad del perdon en nombre del derecho. Con respecto
a la memoria, el autor encuentra su opuesto, més que en la negacion
de la memoria, en el silencio. Evoca las reflexiones de Reyes Mate y
Xabier Etxeberrfa para reivindicar el lugar de la memoria y advertir
la gravedad del silencio como un modo de eliminar la memoria y
evitar la justicia.

Finalmente, al pensar en el proceso de paz en Colombia, asi
como en muchas otras experiencias de guerra y victimizacion en el
mundo, este libro resulta ser de necesaria lectura y discusion. Ante
el ejercicio de la violencia y la barbarie, se convierte en un impera-
tivo moral y en un compromiso politico reflexionar sobre la justicia
y la memoria como pasos necesarios para iniciar el dificil camino de
la reconciliacion [

Revista Co-herencia Vol. 13, No 24 Enero - Junio 2016, pp. 277-285. Medellin, Colombia (ISSN 1794-5887) 285



