¢Por que traducir

nuevamente la Metafisica?

Palabras de Enrico_ Be_rti con
ocasion de la publicacion de
su traduccion de la Metafisica

de Aristoteles

DOI: 10.17230/co-herencia.15.28.1

Enrico Berti

Traduccion Luz Gloria Cardenas Mejia®
luzgloriad@hotmail.com

Esta traduccion al espahol corresponde a
la intervencion oral de Enrico Berti, profesor
emérito de la Universidad de Padua, en el Istituto
Italiano per gli Studi Filosofici el 13 junio de 2017
con ocasion de la publicacion de su traduccion
de la Metafisica de Aristoteles en el 2017, en el
encuentro de estudio La metafisica de Aristoteles,
en el Instituto de Estudios Filosoficos de
Napoles. Considero que al hacerlo se contribuye
a la divulgacion de esta nueva traduccion
entre la comunidad hispanohablante. Las
modificaciones introducidas por el Profesor
Berti en su traduccion responden a los avances
en los estudios sobre Aristoteles en los Gltimos
ahos. Con ellos se contribuye a la discusion
sobre la recepcion que la tradicion filosofica ha
realizado de esta obra y a su interpretacion. La
traduccion al espanol de esta intervencion se
edita con algunas pequehas modificaciones para

Doctora en Filosoffa
de la Universidad de
Antioquia, profesora del
Instituto de Filosoffa
de la Universidad de
Antioquia, Medellin,
Colombia. ORCID ID:
0000-0002-4541-6152

Revista Co-herencia Vol. 15, No 28 Enero - Junio de 2018, pp. 19-28. (ISSN 1794-5887 / e-ISSN 2539-1208) 19



su presentacion escrita y puede verse el video en el enlace https://
youtu.be/iTNNekWgE_k. Agradezco al Profesor Berti su autorizacion
para esta traduccion.

&

Como pueden verlo, mi intervencion no estaba prevista en el
programa. Por lo tanto, es pues la ocasion, lo digo verdaderamente
de corazon, para decir gracias principalmente a quien ha organizado
este encuentro, a quien me ha invitado. Para mf es una gran emocion
volver a hablar aqui en el Instituto de Estudios Filosoficos de
Napoles. Como recordaban antes mis amigos, comencé a venir desde
hace muchos ahos, aqui he sentido las voces de algunos de los mas
grandes filosofos del siglo XX, también he tenido el honor de tener
cursos y seminarios. Por esto tengo mucho afecto por este Instituto,
por todos los que han trabajado aquf y, obviamente, por la memoria
de su fundador, el abogado Gerardo Marotta; quien ha sido uno de
los méas grandes beneméritos de la cultura europea y mundial, en
particular de la cultura filosofica. Asi, gracias a la profesora Ragone,
quien ha organizado este encuentro y, debo agradecer también, a un
joven filosofo napolitano, el primero que tuvo la idea de promover
esta iniciativa: Carlo Delle Donne de la Escuela Normal de Pisa.
Ademas, naturalmente, a mis colegas y amigos, quienes han dicho de
mi cosas muy elogiosas, muy superiores a mis méritos. Muchas gracias,
en particular, a la colega Lidia Palumbo, quien fue muy generosa
también al recordar mi curso sobre las formas de la racionalidad en
Aristoteles.

No sé cuanto tiempo debo hablar, permitanme decir una cosa que
me interesa sobre mi nueva traduccion de la Metafisica. La pregunta
que todos se deberfan hacer espontdneamente es esta: jcuél es la
necesidad de una nueva traduccion italiana de la Metafisica si ya hay
varias! Algunas de ellas son Optimas: recuerdo la primera importante,
la de Armando Carlini hecha por la Casa Editorial Laterza en 1929,
bajo la conduccion de Giovanni Gentile, quien dirigia la coleccion
de filosoffa antigua y medieval con el apoyo de Benedetto Croce de la
Casa Editorial Laterza. Menciono en seguida la magnifica traduccion
de Giovanni Reale. Otra igual de importante, es la de Carlo Augusto

20 ¢Por qué traducir nuevamente la Metafisica?
Palabras de Enrico Berti con ocasion de la publicacion
de su traduccion de la Metafisica de Aristoteles
Michael Riffaterre



Diano. La més reciente de Macello Zanatta o la de Antonio Russo. Es
probable que haya mas en italiano que en todas las lenguas europeas,
entonces, ;qué necesidad hay de hacer una nueva?

En esta ocasion, hay un motivo fundamental por el que aprovecho
para solicitar su atencion, porque me parece importante. Todas las
traducciones que hasta ahora fueron hechas, se basaban, como era
natural y justo, sobre las mas recientes ediciones criticas del texto
griego. Dos son las obras maestras: una, de Sir David Ross publicada
en 1924 y, la otra, del gran filologo aleman Werner Jaeger publicada
en 1957. De este modo, la primera es de hace casi 100 ahos; la
segunda tiene 60 afos. Ahora bien, en todos estos afos los estudios
han progresado y han dado a luz toda una serie de novedades que
Ross y Jaeger no pudieron tener en cuenta.

;Por qué queria traducir la Metafisical porque en ese momento
necesitaba tener en cuenta todas estas novedades. No he querido y
ni siquiera serfa capaz de hacer una nueva edicion critica del texto
griego, porque esto habria requerido muchos ahos, ahora tengo 82
anos y no tendrfa el tiempo. Ademas, requerirfa una competencia
paleografica que yo no tengo, una inspeccion de todos los manuscritos
existentes. Pero atin sin haber hecho una nueva ediciéon, he tenido
en cuenta los estudios hechos por otros, sus libros particulares sobre
la Metafisica, que han aportado, sobre todo -obviamente, resumo
un poco- una nueva comprension. Trataré de explicarlo en pocas
palabras, es una cuestion un poco técnica, pero creo que interesa:

Las ediciones criticas hasta ahora existentes, la de Ross y la
de Jaeger, se basan en dos grandes familias de manuscritos inde-
pendientes una de la otra. Son dos familias que descienden de los
originales que ya no existen; pero de las cuales existen muchas
copias. Dos familias [de manuscritos] llamadas convencionalmente:
familia Alpha y familia Beta. ;Qué hacfan los editores cuando vefan
que los manuscritos de estas dos familias presentaban el mismo
texto? No habfa entonces ningin problema, se decfa que era el texto
que derivaba del manuscrito perdido mas antiguo y que era cercano
probablemente al que era el texto de Aristoteles. Pero cuando las
dos familias presentan textos diversos, es decir, frases con palabras
diversas en el mismo punto: ;qué hicieron los editores? Elegian uno

Revista Co-herencia Vol. 15, No 28 Enero - Junio de 2018, pp. 19-28. (ISSN 1794-5887 / e-ISSN 2539-1208) 2 1



u otro de estas dos opciones, segn las razones mas dispares: ya
fuese de caracter paleografico, de caracter filologico o de caracter
filosofico. Esto es, siguiendo aquella [familia de manuscritos] que, a
su juicio, correspondia mejor con la interpretacion que ellos daban
del pensamiento de Aristoteles. Lo que no es un modo de hacerlo
fidedigno. Ahora se han dado cuenta de que éstas dos familias no
tenfan el mismo valor, pues una de las dos -la segundal-, no la que
desciende del manuscrito traido como dote por Marfa de Medecis
al rey de Francia; sino la otra, fue fuertemente influenciado por el
comentario a la Metafisica hecho por un gran comentador antiguo:
Alejandro de Afrodisia.

Alejandro de Afrodisia es una figura que ha sido revaluada en
los estudios de filosoffa antigua. Vivio entre el siglo [ y II d. C,,
ensehaba filosoffa aristotélica en una de las catedras instituida por
los emperadores romanos para hacer conocer la filosoffa griega por
todo el mundo. Alejandro de Afrodisia es el mas antiguo de los
autores de los que hemos conservado su comentario a la Metafisica.
Tenfa la ventaja de ser griego respecto de todos los interpretes que le
sucedieron, ya fuese arabe, medieval y latino. Y por esto, tenfa como
su lengua, la lengua de Aristoteles. Por lo tanto, se debfa pensar que
su grado de comprension del texto de Aristoteles era mejor que el
de cualquier otro, por esto tenfa una autoridad inmensa. Todos los
comentadores que vinieron después, ya fuesen griegos, neoplatonicos,
arabes, latinos o modernos, fueron influenciados por Alejandro.

Y bien, las investigaciones de los tltimos ahos han demostrado que
la segunda de las dos grandes familias de manuscritos de la Metafisica
de Aristoteles, es decir la mencionada familia Beta, fue influenciada
por el comentario de Alejandro. Todos los que la reescribfan, cuando
tenfan alguna duda sobre cual era el texto de Aristoteles, iban a
consultar el comentario de Alejandro y lo tomaban como el que
daba la leccion autentica del texto de la Metafisica.

Esto ha hecho que la Metaffsica transmitida a Occidente, a la
cultura europea, no fuera tan solo la Metafisica de Aristoteles sino -lo
digo exagerando un poco- la Metafisica de Alejandro de Afrodisia.

1 familia Beta

22 ¢Por qué traducir nuevamente la Metafisica?
Palabras de Enrico Berti con ocasion de la publicacion
de su traduccion de la Metafisica de Aristoteles
Michael Riffaterre



Es decir, la version que Alejandro de Afrodisia, con base en su
interpretacion, ha querido dar de la Metafisica de Aristoteles. Pero
ustedes diran ;Cual es la interpretacion que Alejandro ha querido
dar? Es muy importante comprenderlo, porque Alejandro vive en un
momento -entre el II y III siglo d. C- en el que el Imperio Romano
viene a tener contacto con las grandes religiones monoteistas del
Oriente: el judaismo, el cristianismo y el mitraismo. Y el problema
dominante en la cultura del Imperio Romano -la més grande cultura
existente en la historia-, el problema dominante de la filosofia en
la edad imperial es: el problema religioso. Frente a esta irrupcion
masiva de las grandes religiones orientales, ;qué hace el filosofo
griego?! Busca demostrar. Plotino lo hara de la manera mas genial
que ning(n otro. Pero Alejandro de Afrodisia ya buscaba demostrar
que los filosofos griegos habfan comprendido muchas cosas respecto
de Dios, el mundo, la dependencia del mundo de Dios; todo lo que
forma el objeto de la teologfa. Por lo tanto, Alejandro de Afrodisia,
probablemente influenciado por este clima cultural, tiende a
interpretar casi siempre la Metafisica de Aristoteles en sentido
teologico, como si fuera una teologfa racional.

Ustedes pueden comprender por qué esta interpretacion tuvo
un éxito inmenso. ;Por qué? porque, por ejemplo, cuando los arabes
llegaron a tener contacto con las obras de los filosofos griegos, les
interesaba principalmente una filosoffa que sirviera de base racional
a la teologfa islamica. Por tanto, el comentario de Alejandro se
prestaba perfectamente para esto, por eso el comentario de Alejandro
tuvo una inmensa fortuna entre los arabes. Posteriormente, el
mundo cristiano, europeo y latino tuvo contacto con los arabes. Y
el mundo cristiano también tenfa como su problema principal, el
problema teologico. Toda la filosofia medieval est4 orientada hacia
la teologfa, de este modo, una interpretacion como la de Alejandro
se prestaba Optimamente a hacer de Aristoteles, de la Metafisica
de Aristoteles, no solo la base de la teologfa islamica como habfan
hecho los arabes; sino también de la teologia cristiana. Asi, la
Metafisica llegd a constituirse. Lo que es una opinién comfin: si a
un joven del liceo se le pregunta qué es la Metafisica de Aristoteles,
incluso hoy lo que todos piensan es que es la parte de la filosoffa

Revista Co-herencia Vol. 15, No 28 Enero - Junio de 2018, pp. 19-28. (ISSN 1794-5887 / e-ISSN 2539-1208) 23



que sirve como premisa para construir después una teologfa, para
justificar las verdades de la religion.

El pobre Aristoteles no tenfa nada que ver con todo esto, él no
tenfa minimamente una idea, un programa o una intencion de este
tipo. Para él la Metafisica -como lo escribe al comienzo del Libro
[- es la ciencia de la causa primera y las causas primeras son de
cuatro tipos: materia, forma, causa eficiente o motriz y causa final.
Ciertamente, entre estas [causas| también estd el motor inmévil,
del que Aristoteles dice que es un dios. Atencion, no dice “Dios”,
con la D mayscula, porque para el griego dios es una especie de
ser viviente como el hombre. Cuando el griego dice hombre, no es
que piense en un hombre en particular, es la “especie hombre”. En
una de las definiciones atribuida a Platon, dice que el dios es un ser
viviente inmortal, mientras que el hombre es mortal; [dios es] feliz,
mientras que el hombre es infeliz. Entonces, Aristoteles dice que es
un dios, pero no es la Gnica causa del mundo, no es el que crea la
materia, ni el que da la forma ni el fin de todo. Como después se
cree en el medioevo arabe y en el mundo cristiano. Por esto hay
en Aristoteles una investigacion mucho mas variada, mucho mas
extensa y compleja que la del momento puramente teologico.

De hecho, les doy un solo ejemplo -pues no hay mucho tiempo-
de como la interpretacion de Alejandro de Afrodisia ha influido
sobre el modo de concebir la Metafisica. En un pasaje del libro II, en
el libro Alpha menor, el texto en que Aristoteles dice que la ciencia
en cuestion, la ciencia primera, es la ciencia que tiene por objeto:
aidion, como dice una familia de manuscritos. Los estudiantes del
liceo que saben griego, saben que aidion quiere decir lo eterno. Por
tanto, seg(in este texto, la filosofia primera es la ciencia de lo eterno.
La otra familia [de manuscritos], la que es mas fidedigna, dice en lugar
de la palabra aidion la palabra aition; con la tau (1) en el lugar de la
delta (8); aition quiere decir causa. Entonces, la ciencia en cuestion
no es la ciencia de lo eterno, es la ciencia de la causa. La ciencia que
busca la causa, la que busca explicar.

Y bien, ya Alejandro de Afrodisia en su comentario informa que
existen estas dos lecturas diversas y opta nitidamente por aquella que
dice aidion: lo eterno. Se explica facilmente que para quien copiaba

24 ¢Por qué traducir nuevamente la Metafisica?
Palabras de Enrico Berti con ocasion de la publicacion
de su traduccion de la Metafisica de Aristoteles
Michael Riffaterre



los manuscritos la diferencia es solo una letra, una delta (§) en el
lugar de un tau (1). Alejandro de Afrodisia privilegia la lectura de
lo “eterno”. Mientras que la familia de manuscritos no influenciada
por Alejandro, esta que Marfa de Medecis ha aportado como dote
a Paris, dice que es la ciencia de la causa. Ustedes comprenden la
diferencia, basta solo un ejemplo: si se concibe la filosoffa primera
como ciencia de lo eterno, eterno son los astros, el cielo y sus
causas, es decir, el motor inmovil. Si se dice que es la ciencia de
la causa, se dice que es cualquier tipo de causa, no solo aquella del
astro y del cielo.

Vean como una interpretacion prima: en la edicion Ross ustedes
encuentran estampada la forma aidion: lo eterno. As{ también
traducida por Reale y por Viano. Atin, cuando este no es el sentido del
discurso de Aristoteles. Asi se pueden citar otros pasajes parecidos,
en los que resulta que la Metafisica -que por siglos ha estado atribuida
a Aristoteles- ha sido en gran parte modificada, influenciada y
representada a través de la interpretacion de Alejandro vy, por lo
tanto, de toda la teologfa medieval y moderna que ha caracterizado
la filosoffa occidental.

Me parece que una de las razones por las que valfa la pena
hacer una nueva traduccion de la Metafisica era tener en cuenta
diferencias como estas. Puedo citar otras que surgen. La traduccion
es consecuencia del texto, lo que cuenta es el texto, el texto que
vendra a ser estudiado y recuperado en la forma mas confiable, que
no es la que ha sido transmitida en las ediciones méas meritorias de
Ross y de Jaeger. Espero que alguien en los proximos ahos realice
una nueva version del griego en la que se tenga en cuenta todo esto.
Mientras tanto, ya he realizado mi traduccion.

Sesion de preguntas

-Lidia Palumbo: Yo por ejemplo quiero, en este momento, si es
posible, retomar al tema del motor inmovil interpretado como causa
eficiente y no como causa final del movimiento del cielo. Podemos
retornar un poco, muy brevemente, esta es una pequeha pregunta

Revista Co-herencia Vol. 15, No 28 Enero - Junio de 2018, pp. 19-28. (ISSN 1794-5887 / e-ISSN 2539-1208) 25



-Enrico Berti:

La colega y amiga ha retomado un punto algido, una de mis
interpretaciones minoritarias. Para mi, la opinion tradicional
transmitida en todos los manuales y los estudios sobre Aristoteles
-incluso la mfa en los primeros libros que he escrito- dicen que el
motor inmdvil mueve como objeto de amor vy, por lo tanto, es una
causa final. Es una doctrina un poco extraha, porque uno se pregunta,
pero ;objeto de amor de parte de quién?, esto es, ;de quién es amado el
motor inmdvil? El texto de Aristoteles no lo dice, jno lo dice! ;Quién
lo ha dicho? Alejandro de Afrodisia ha dado la explicacion. Notese
que el problema ya era planteado por uno de los primeros alumnos de
Aristoteles, es decir, por Teofrasto, que era propiamente el discipulo
directo, el continuador, el sucesor de Aristoteles. En su optaisculo, que
también es llamado después Metafisica, ;Qué cosa es este amor, este
deseo del que se habla a proposito del motor inmovil? Es el cielo el
que ama el motor inmovil? Si, el cielo ama el motor inmovil, porque
el cielo gira sobre si mismo, es decir, el movimiento del cual el motor
inmovil es causa. Si él quisiera imitar el motor inmovil, serfa mejor
que estuviera quieto, pues el motor inmovil esti quieto, es inmovil.
Y Alejandro de Afrodisia responde: “porque el cielo ama el motor
inmovil y quiere imitarlo y el modo, el tipo de movimiento que, mas
que ninguno de todos los otros, imita la inmovilidad es la rotacion”.
Imaginense ustedes una esfera, para Aristoteles el universo era una
esfera: el cielo, una esfera que gira sobre s{ misma, no cambia de lugar
y esta siempre en el mismo punto, se mueve como dicen los franceses:
sur place. Por tanto, es el movimiento que mas que ning{in otro se
acerca a la inmovilidad. Esto no esta en Aristoteles, es la explicacion
que da Alejandro de Afrodisia, el cual vive ya en un momento en que
se busca operar una gran sintesis, una gran conciliacion de todos los
filosofos griegos, especificamente: Platon, Aristoteles y el estoicismo,
para hacer ver que la filosoffa griega también habfa logrado construir
un sistema teologico capaz de rivalizar con las grandes religiones
monotefstas. Y, entonces, ;de donde toma Alejandro de Afrodisia la
idea de imitacion? de Platon, quien decfa que este mundo en el que
vivimos no es el mundo verdadero; sino una imitacion del mundo

26 ¢Por qué traducir nuevamente la Metafisica?
Palabras de Enrico Berti con ocasion de la publicacion
de su traduccion de la Metafisica de Aristoteles
Michael Riffaterre



verdadero que serfa el mundo de las ideas. De este modo, la imitacion
es la relacion bésica entre el universo fisico y el motor inmovil, el
cielo quiere imitar el motor inmovil.

En una interpretacion de este tipo, el motor inmovil es causa
final, él no hace nada, él est4 alli y punto. El cielo lo quiere imitar,
naturalmente es necesario suponer que el cielo tiene un alma para
poder amar, se necesita entender y querer y, por esto, el cielo ama
el motor inmovil. Y, después de esto, el medioevo ha extendido
inmediatamente el discurso segtin el cual todos los seres existentes,
todos los que existen en el universo aman a Dios, aman el motor
inmovil. Esto iba muy bien para los neoplatonicos, para los arabes,
para los cristianos vy, por lo tanto, es la interpretacion que se ha
impuesto.

Pero todo esto no esta en Aristoteles, porque Aristoteles dice que
el motor inmovil es: kinétikon kai poiétikon, poiétikon, literalmente
quiere decir: eficiente, que hace, que obra. Es cierto que son varios
textos, de diversos tipos que van a ser interpretados y explicados,
el discurso es extenso y complicado. Pero para mi, esta idea de que
el motor inmovil, amado e imitado por los cielos, es la causa final
del universo entero no es una idea de Aristodteles; sino fruto de la
interpretacion teologizante que ha sido dada de su pensamiento. Es
una interpretacion, como habfamos dicho, minoritaria. La mayor
parte de los estudiosos no la comparten, yo la he hecho conocer, la
he discutido por todas partes, etc.; pero no he logrado convencer,
a algunos sf, algunos estan de acuerdo, no todos, por ejemplo: esta
de acuerdo Sarah Broadie, Lindsay Judson, Arieh Kosman. Pero la
gran mayoria de los estudiosos contintian interpretando Aristoteles
o el motor inmovil del modo mas tradicional. Y aqui hay materia de
discusion entre los estudiosos.

-Lidia Palumbo: Gracias.

Fin de la intervencion de Enrico Berti[_

Revista Co-herencia Vol. 15, No 28 Enero - Junio de 2018, pp. 19-28. (ISSN 1794-5887 / e-ISSN 2539-1208) 27



Referencias

Aristotele. (1920). Metafisica I-IV, V-IX 10, X I-8. (A. Carlini, Trad.). Bari:
Laterza e Figli.

Aristotle. (1924). Aristotle’s Metaphysics. (W.D. Ross, Trad.). Oxford:

Clarendon Press.

Aristotele. (1928 [1950]). La Metafisica (A. Carlini, Trad.). Bari: Laterza e
Figli.
Aristotelis. (1957). Metaphysica. (W. Jaeger, Trad.). Oxonii: E Typographeo

Clarendoniano.

Aristotele (1973 [1982]) Metafisica, vol. III (A. Russo, Trad.). En Aristotele,
Opere, Bari.

Aristotele. (1974 [1992]). La Meta isica (C.A. Viano, Trad.). Torino:

Unione Tipografico-editrice torinese.

Aristotele. (1978 [1984, 1989, 1992]). La Metafisica (G. Reale, Intro, Trad.).
Napoli: Luigi Loffredo.

Aristotele. (1978). La Metafisica (G. Reale, Intro, Trad., R. Radice,
Appendice bibliogra ica). Napoli: Luigi Loffredo.

Aristotele. (1993 [1995]). Meta isica, vol. II. (G. Reale, Trad.). Milano.

Aristotele. (2017). Metafisica (E. Berti, Intro.,Trad.). Bari: Editori L aterza.

28 ¢Por qué traducir nuevamente la Metafisica?
Palabras de Enrico Berti con ocasion de la publicacion
de su traduccion de la Metafisica de Aristoteles
Michael Riffaterre



