
19Revista Co-herencia  Vol. 15,  No 28  Enero - Junio de 2018, pp. 19-28. (ISSN 1794-5887 / e-ISSN 2539-1208)

Esta traducción al español corresponde a 
la intervención oral de Enrico Berti, profesor 
emérito de la Universidad de Padua, en el Istituto 
Italiano per gli Studi Filosofici el 13 junio de 2017 
con ocasión de la publicación de su traducción 
de la Metafísica de Aristóteles en el 2017, en el 
encuentro de estudio La metafísica de Aristóteles, 
en el Instituto de Estudios Filosóficos de 
Nápoles. Considero que al hacerlo se contribuye 
a la divulgación de esta nueva traducción 
entre la comunidad hispanohablante. Las 
modificaciones introducidas por el Profesor 
Berti en su traducción responden a los avances 
en los estudios sobre Aristóteles en los últimos 
años. Con ellos se contribuye a la discusión 
sobre la recepción que la tradición filosófica ha 
realizado de esta obra y a su interpretación. La 
traducción al español de esta intervención se 
edita con algunas pequeñas modificaciones para 

¿Por qué traducir 
nuevamente la Metafísica?
Palabras de Enrico Berti con 
ocasión de la publicación de
su traducción de la Metafísica 
de Aristóteles 
DOI: 10.17230/co-herencia.15.28.1

Enrico Berti
Traducción Luz Gloria Cárdenas Mejía*

luzgloria4@hotmail.com

* Doctora en Filosofía
de la Universidad de
Antioquia, profesora del 
Instituto de Filosofía
de la Universidad de
Antioquia, Medellín,
Colombia. ORCID ID:
0000-0002-4541-6152



20  ¿Por qué traducir nuevamente la Metafísica?
Palabras de Enrico Berti con ocasión de la publicación
de su traducción de la Metafísica de Aristóteles
Michael Riffaterre

su presentación escrita y puede verse el video en el enlace https://
youtu.be/i7NNekWgE_k. Agradezco al Profesor Berti su autorización 
para esta traducción.

*

Como pueden verlo, mi intervención no estaba prevista en el 
programa. Por lo tanto, es pues la ocasión, lo digo verdaderamente 
de corazón, para decir gracias principalmente a quien ha organizado 
este encuentro, a quien me ha invitado. Para mí es una gran emoción 
volver a hablar aquí en el Instituto de Estudios Filosóficos de 
Nápoles. Como recordaban antes mis amigos, comencé a venir desde 
hace muchos años, aquí he sentido las voces de algunos de los más 
grandes filósofos del siglo XX, también he tenido el honor de tener 
cursos y seminarios. Por esto tengo mucho afecto por este Instituto, 
por todos los que han trabajado aquí y, obviamente, por la memoria 
de su fundador, el abogado Gerardo Marotta; quien ha sido uno de 
los más grandes beneméritos de la cultura europea y mundial, en 
particular de la cultura filosófica. Así, gracias a la profesora Ragone, 
quien ha organizado este encuentro y, debo agradecer también, a un 
joven filósofo napolitano, el primero que tuvo la idea de promover 
esta iniciativa: Carlo Delle Donne de la Escuela Normal de Pisa. 
Además, naturalmente, a mis colegas y amigos, quienes han dicho de 
mí cosas muy elogiosas, muy superiores a mis méritos. Muchas gracias, 
en particular, a la colega Lidia Palumbo, quien fue muy generosa 
también al recordar mi curso sobre las formas de la racionalidad en 
Aristóteles. 

No sé cuánto tiempo debo hablar, permítanme decir una cosa que 
me interesa sobre mi nueva traducción de la Metafísica. La pregunta 
que todos se deberían hacer espontáneamente es esta: ¿cuál es la 
necesidad de una nueva traducción italiana de la Metafísica si ya hay 
varias? Algunas de ellas son óptimas: recuerdo la primera importante, 
la de Armando Carlini hecha por la Casa Editorial Laterza en 1929, 
bajo la conducción de Giovanni Gentile, quien dirigía la colección 
de filosofía antigua y medieval con el apoyo de Benedetto Croce de la 
Casa Editorial Laterza. Menciono en seguida la magnífica traducción 
de Giovanni Reale. Otra igual de importante, es la de Carlo Augusto 



21Revista Co-herencia  Vol. 15,  No 28  Enero - Junio de 2018, pp. 19-28. (ISSN 1794-5887 / e-ISSN 2539-1208)

Diano. La más reciente de Macello Zanatta o la de Antonio Russo. Es 
probable que haya más en italiano que en todas las lenguas europeas, 
entonces, ¿qué necesidad hay de hacer una nueva?

En esta ocasión, hay un motivo fundamental por el que aprovecho 
para solicitar su atención, porque me parece importante. Todas las 
traducciones que hasta ahora fueron hechas, se basaban, como era 
natural y justo, sobre las más recientes ediciones críticas del texto 
griego. Dos son las obras maestras: una, de Sir David Ross publicada 
en 1924 y, la otra, del gran filólogo alemán Werner Jaeger publicada 
en 1957. De este modo, la primera es de hace casi 100 años; la 
segunda tiene 60 años. Ahora bien, en todos estos años los estudios 
han progresado y han dado a luz toda una serie de novedades que 
Ross y Jaeger no pudieron tener en cuenta. 

¿Por qué quería traducir la Metafísica? porque en ese momento 
necesitaba tener en cuenta todas estas novedades.  No he querido y 
ni siquiera sería capaz de hacer una nueva edición crítica del texto 
griego, porque esto habría requerido muchos años, ahora tengo 82 
años y no tendría el tiempo. Además, requeriría una competencia 
paleográfica que yo no tengo, una inspección de todos los manuscritos 
existentes. Pero aún sin haber hecho una nueva edición, he tenido 
en cuenta los estudios hechos por otros, sus libros particulares sobre 
la Metafísica, que han aportado, sobre todo -obviamente, resumo 
un poco- una nueva comprensión. Trataré de explicarlo en pocas 
palabras, es una cuestión un poco técnica, pero creo que interesa: 

Las ediciones críticas hasta ahora existentes, la de Ross y la 
de Jaeger, se basan en dos grandes familias de manuscritos inde
pendientes una de la otra. Son dos familias que descienden de los 
originales que ya no existen; pero de las cuales existen muchas 
copias. Dos familias [de manuscritos] llamadas convencionalmente: 
familia Alpha y familia Beta. ¿Qué hacían los editores cuando veían 
que los manuscritos de estas dos familias presentaban el mismo 
texto? No había entonces ningún problema, se decía que era el texto 
que derivaba del manuscrito perdido más antiguo y que era cercano 
probablemente al que era el texto de Aristóteles. Pero cuando las 
dos familias presentan textos diversos, es decir, frases con palabras 
diversas en el mismo punto: ¿qué hicieron los editores? Elegían uno 



22  ¿Por qué traducir nuevamente la Metafísica?
Palabras de Enrico Berti con ocasión de la publicación
de su traducción de la Metafísica de Aristóteles
Michael Riffaterre

u otro de estas dos opciones, según las razones más dispares: ya 
fuese de carácter paleográfico, de carácter filológico o de carácter 
filosófico. Esto es, siguiendo aquella [familia de manuscritos] que, a 
su juicio, correspondía mejor con la interpretación que ellos daban 
del pensamiento de Aristóteles. Lo que no es un modo de hacerlo 
fidedigno. Ahora se han dado cuenta de que éstas dos familias no 
tenían el mismo valor, pues una de las dos -la segunda1-, no la que 
desciende del manuscrito traído como dote por María de Medecis 
al rey de Francia; sino la otra, fue fuertemente influenciado por el 
comentario a la Metafísica hecho por un gran comentador antiguo: 
Alejandro de Afrodisia. 

Alejandro de Afrodisia es una figura que ha sido revaluada en 
los estudios de filosofía antigua. Vivió entre el siglo I y II d. C., 
enseñaba filosofía aristotélica en una de las cátedras instituida por 
los emperadores romanos para hacer conocer la filosofía griega por 
todo el mundo. Alejandro de Afrodisia es el más antiguo de los 
autores de los que hemos conservado su comentario a la Metafísica. 
Tenía la ventaja de ser griego respecto de todos los interpretes que le 
sucedieron, ya fuese árabe, medieval y latino. Y por esto, tenía como 
su lengua, la lengua de Aristóteles. Por lo tanto, se debía pensar que 
su grado de comprensión del texto de Aristóteles era mejor que el 
de cualquier otro, por esto tenía una autoridad inmensa. Todos los 
comentadores que vinieron después, ya fuesen griegos, neoplatónicos, 
árabes, latinos o modernos, fueron influenciados por Alejandro. 

Y bien, las investigaciones de los últimos años han demostrado que 
la segunda de las dos grandes familias de manuscritos de la Metafísica 
de Aristóteles, es decir la mencionada familia Beta, fue influenciada 
por el comentario de Alejandro. Todos los que la reescribían, cuando 
tenían alguna duda sobre cuál era el texto de Aristóteles, iban a 
consultar el comentario de Alejandro y lo tomaban como el que 
daba la lección autentica del texto de la Metafísica. 

Esto ha hecho que la Metafísica transmitida a Occidente, a la 
cultura europea, no fuera tan solo la Metafísica de Aristóteles sino -lo 
digo exagerando un poco- la Metafísica de Alejandro de Afrodisia. 

1	 familia Beta 



23Revista Co-herencia  Vol. 15,  No 28  Enero - Junio de 2018, pp. 19-28. (ISSN 1794-5887 / e-ISSN 2539-1208)

Es decir, la versión que Alejandro de Afrodisia, con base en su 
interpretación, ha querido dar de la Metafísica de Aristóteles.  Pero 
ustedes dirán ¿Cuál es la interpretación que Alejandro ha querido 
dar? Es muy importante comprenderlo, porque Alejandro vive en un 
momento -entre el II y III siglo d. C- en el que el Imperio Romano 
viene a tener contacto con las grandes religiones monoteístas del 
Oriente: el judaísmo, el cristianismo y el mitraísmo. Y el problema 
dominante en la cultura del Imperio Romano -la más grande cultura 
existente en la historia-, el problema dominante de la filosofía en 
la edad imperial es: el problema religioso. Frente a esta irrupción 
masiva de las grandes religiones orientales, ¿qué hace el filósofo 
griego? Busca demostrar. Plotino lo hará de la manera más genial 
que ningún otro. Pero Alejandro de Afrodisia ya buscaba demostrar 
que los filósofos griegos habían comprendido muchas cosas respecto 
de Dios, el mundo, la dependencia del mundo de Dios; todo lo que 
forma el objeto de la teología. Por lo tanto, Alejandro de Afrodisia, 
probablemente influenciado por este clima cultural, tiende a 
interpretar casi siempre la Metafísica de Aristóteles en sentido 
teológico, como si fuera una teología racional. 

Ustedes pueden comprender por qué esta interpretación tuvo 
un éxito inmenso. ¿Por qué? porque, por ejemplo, cuando los árabes 
llegaron a tener contacto con las obras de los filósofos griegos, les 
interesaba principalmente una filosofía que sirviera de base racional 
a la teología islámica. Por tanto, el comentario de Alejandro se 
prestaba perfectamente para esto, por eso el comentario de Alejandro 
tuvo una inmensa fortuna entre los árabes. Posteriormente, el 
mundo cristiano, europeo y latino tuvo contacto con los árabes. Y 
el mundo cristiano también tenía como su problema principal, el 
problema teológico. Toda la filosofía medieval está orientada hacia 
la teología, de este modo, una interpretación como la de Alejandro 
se prestaba óptimamente a hacer de Aristóteles, de la Metafísica 
de Aristóteles, no solo la base de la teología islámica como habían 
hecho los árabes; sino también de la teología cristiana. Así, la 
Metafísica llegó a constituirse. Lo que es una opinión común: si a 
un joven del liceo se le pregunta qué es la Metafísica de Aristóteles, 
incluso hoy lo que todos piensan es que es la parte de la filosofía 



24  ¿Por qué traducir nuevamente la Metafísica?
Palabras de Enrico Berti con ocasión de la publicación
de su traducción de la Metafísica de Aristóteles
Michael Riffaterre

que sirve como premisa para construir después una teología, para 
justificar las verdades de la religión. 

El pobre Aristóteles no tenía nada que ver con todo esto, él no 
tenía mínimamente una idea, un programa o una intención de este 
tipo. Para él la Metafísica -como lo escribe al comienzo del Libro 
I- es la ciencia de la causa primera y las causas primeras son de
cuatro tipos: materia, forma, causa eficiente o motriz y causa final.
Ciertamente, entre estas [causas] también está el motor inmóvil,
del que Aristóteles dice que es un dios. Atención, no dice “Dios”,
con la D mayúscula, porque para el griego dios es una especie de
ser viviente como el hombre. Cuando el griego dice hombre, no es
que piense en un hombre en particular, es la “especie hombre”.  En
una de las definiciones atribuida a Platón, dice que el dios es un ser
viviente inmortal, mientras que el hombre es mortal; [dios es] feliz,
mientras que el hombre es infeliz. Entonces, Aristóteles dice que es
un dios, pero no es la única causa del mundo, no es el que crea la
materia, ni el que da la forma ni el fin de todo. Como después se
cree en el medioevo árabe y en el mundo cristiano. Por esto hay
en Aristóteles una investigación mucho más variada, mucho más
extensa y compleja que la del momento puramente teológico.

De hecho, les doy un solo ejemplo -pues no hay mucho tiempo- 
de cómo la interpretación de Alejandro de Afrodisia ha influido 
sobre el modo de concebir la Metafísica. En un pasaje del libro II, en 
el libro Alpha menor, el texto en que Aristóteles dice que la ciencia 
en cuestión, la ciencia primera, es la ciencia que tiene por objeto: 
aïdion, como dice una familia de manuscritos. Los estudiantes del 
liceo que saben griego, saben que aïdion quiere decir lo eterno. Por 
tanto, según este texto, la filosofía primera es la ciencia de lo eterno. 
La otra familia [de manuscritos], la que es más fidedigna, dice en lugar 
de la palabra aïdion la palabra aition; con la tau (τ) en el lugar de la 
delta (δ); aition quiere decir causa. Entonces, la ciencia en cuestión 
no es la ciencia de lo eterno, es la ciencia de la causa. La ciencia que 
busca la causa, la que busca explicar. 

Y bien, ya Alejandro de Afrodisia en su comentario informa que 
existen estas dos lecturas diversas y opta nítidamente por aquella que 
dice aïdion: lo eterno. Se explica fácilmente que para quien copiaba 



25Revista Co-herencia  Vol. 15,  No 28  Enero - Junio de 2018, pp. 19-28. (ISSN 1794-5887 / e-ISSN 2539-1208)

los manuscritos la diferencia es solo una letra, una delta (δ) en el 
lugar de un tau (τ). Alejandro de Afrodisia privilegia la lectura de 
lo “eterno”. Mientras que la familia de manuscritos no influenciada 
por Alejandro, esta que María de Medecis ha aportado como dote 
a Paris, dice que es la ciencia de la causa. Ustedes comprenden la 
diferencia, basta solo un ejemplo: si se concibe la filosofía primera 
como ciencia de lo eterno, eterno son los astros, el cielo y sus 
causas, es decir, el motor inmóvil. Si se dice que es la ciencia de 
la causa, se dice que es cualquier tipo de causa, no solo aquella del 
astro y del cielo. 

Vean cómo una interpretación prima: en la edición Ross ustedes 
encuentran estampada la forma aïdion: lo eterno. Así también 
traducida por Reale y por Viano. Aún, cuando este no es el sentido del 
discurso de Aristóteles. Así se pueden citar otros pasajes parecidos, 
en los que resulta que la Metafísica -que por siglos ha estado atribuida 
a Aristóteles- ha sido en gran parte modificada, influenciada y 
representada a través de la interpretación de Alejandro y, por lo 
tanto, de toda la teología medieval y moderna que ha caracterizado 
la filosofía occidental. 

Me parece que una de las razones por las que valía la pena 
hacer una nueva traducción de la Metafísica era tener en cuenta 
diferencias como estas. Puedo citar otras que surgen. La traducción 
es consecuencia del texto, lo que cuenta es el texto, el texto que 
vendrá a ser estudiado y recuperado en la forma más confiable, que 
no es la que ha sido transmitida en las ediciones más meritorias de 
Ross y de Jaeger. Espero que alguien en los próximos años realice 
una nueva versión del griego en la que se tenga en cuenta todo esto. 
Mientras tanto, ya he realizado mi traducción. 

Sesión de preguntas

-Lidia Palumbo: Yo por ejemplo quiero, en este momento, si es
posible, retomar al tema del motor inmóvil interpretado como causa 
eficiente y no como causa final del movimiento del cielo. Podemos 
retornar un poco, muy brevemente, esta es una pequeña pregunta 



26  ¿Por qué traducir nuevamente la Metafísica?
Palabras de Enrico Berti con ocasión de la publicación
de su traducción de la Metafísica de Aristóteles
Michael Riffaterre

-Enrico Berti:
La colega y amiga ha retomado un punto álgido, una de mis

interpretaciones minoritarias. Para mí, la opinión tradicional 
transmitida en todos los manuales y los estudios sobre Aristóteles 
-incluso la mía en los primeros libros que he escrito-  dicen que el
motor inmóvil mueve como objeto de amor y, por lo tanto, es una
causa final.  Es una doctrina un poco extraña, porque uno se pregunta,
pero ¿objeto de amor de parte de quién?, esto es, ¿de quién es amado el
motor inmóvil? El texto de Aristóteles no lo dice, ¡no lo dice! ¿Quién
lo ha dicho? Alejandro de Afrodisia ha dado la explicación. Nótese
que el problema ya era planteado por uno de los primeros alumnos de
Aristóteles, es decir, por Teofrasto, que era propiamente el discípulo
directo, el continuador, el sucesor de Aristóteles. En su opúsculo, que
también es llamado después Metafísica, ¿Qué cosa es este amor, este
deseo del que se habla a propósito del motor inmóvil? ¿Es el cielo el
que ama el motor inmóvil? Sí, el cielo ama el motor inmóvil, porque
el cielo gira sobre sí mismo, es decir, el movimiento del cual el motor
inmóvil es causa. Si él quisiera imitar el motor inmóvil, sería mejor
que estuviera quieto, pues el motor inmóvil está quieto, es inmóvil.
Y Alejandro de Afrodisia responde: “porque el cielo ama el motor
inmóvil y quiere imitarlo y el modo, el tipo de movimiento que, más
que ninguno de todos los otros, imita la inmovilidad es la rotación”.
Imagínense ustedes una esfera, para Aristóteles el universo era una
esfera: el cielo, una esfera que gira sobre sí misma, no cambia de lugar
y está siempre en el mismo punto, se mueve como dicen los franceses:
sur place. Por tanto, es el movimiento que más que ningún otro se
acerca a la inmovilidad. Esto no está en Aristóteles, es la explicación
que da Alejandro de Afrodisia, el cual vive ya en un momento en que
se busca operar una gran síntesis, una gran conciliación de todos los
filósofos griegos, específicamente: Platón, Aristóteles y el estoicismo,
para hacer ver que la filosofía griega también había logrado construir
un sistema teológico capaz de rivalizar con las grandes religiones
monoteístas. Y, entonces, ¿de dónde toma Alejandro de Afrodisia la
idea de imitación? de Platón, quien decía que este mundo en el que
vivimos no es el mundo verdadero; sino una imitación del mundo



27Revista Co-herencia  Vol. 15,  No 28  Enero - Junio de 2018, pp. 19-28. (ISSN 1794-5887 / e-ISSN 2539-1208)

verdadero que sería el mundo de las ideas. De este modo, la imitación 
es la relación básica entre el universo físico y el motor inmóvil, el 
cielo quiere imitar el motor inmóvil. 

En una interpretación de este tipo, el motor inmóvil es causa 
final, él no hace nada, él está allí y punto. El cielo lo quiere imitar, 
naturalmente es necesario suponer que el cielo tiene un alma para 
poder amar, se necesita entender y querer y, por esto, el cielo ama 
el motor inmóvil. Y, después de esto, el medioevo ha extendido 
inmediatamente el discurso según el cual todos los seres existentes, 
todos los que existen en el universo aman a Dios, aman el motor 
inmóvil. Esto iba muy bien para los neoplatónicos, para los árabes, 
para los cristianos y, por lo tanto, es la interpretación que se ha 
impuesto. 

Pero todo esto no está en Aristóteles, porque Aristóteles dice que 
el motor inmóvil es: kinêtikon kai poiêtikon, poiêtikon, literalmente 
quiere decir: eficiente, que hace, que obra. Es cierto que son varios 
textos, de diversos tipos que van a ser interpretados y explicados, 
el discurso es extenso y complicado. Pero para mí, esta idea de que 
el motor inmóvil, amado e imitado por los cielos, es la causa final 
del universo entero no es una idea de Aristóteles; sino fruto de la 
interpretación teologizante que ha sido dada de su pensamiento. Es 
una interpretación, como habíamos dicho, minoritaria. La mayor 
parte de los estudiosos no la comparten, yo la he hecho conocer, la 
he discutido por todas partes, etc.; pero no he logrado convencer, 
a algunos sí, algunos están de acuerdo, no todos, por ejemplo: está 
de acuerdo Sarah Broadie, Lindsay Judson, Arieh Kosman. Pero la 
gran mayoría de los estudiosos continúan interpretando Aristóteles 
o el motor inmóvil del modo más tradicional. Y aquí hay materia de
discusión entre los estudiosos.

-Lidia Palumbo: Gracias.

Fin de la intervención de Enrico Berti



28  ¿Por qué traducir nuevamente la Metafísica?
Palabras de Enrico Berti con ocasión de la publicación
de su traducción de la Metafísica de Aristóteles
Michael Riffaterre

Referencias 

Aristotele. (1920). Metafísica I-IV, V-IX 10, X 1-8. (A. Carlini, Trad.). Bari: 

Laterza e Figli.

Aristotle. (1924). Aristotle ś Metaphysics. (W.D. Ross, Trad.). Oxford: 

Clarendon Press.

Aristotele. (1928 [1950]). La Metafísica (A. Carlini, Trad.). Bari: Laterza e 

Figli.

Aristotelis. (1957). Metaphysica. (W. Jaeger, Trad.). Oxonii: E Typographeo 

Clarendoniano.

Aristotele (1973 [1982]) Metafisica, vol. III  (A. Russo, Trad.). En Aristotele, 

Opere, Bari. 

Aristotele. (1974 [1992]). La Meta isica (C.A. Viano, Trad.). Torino: 

Unione Tipografico-editrice torinese.

Aristotele. (1978 [1984, 1989, 1992]). La Metafisica (G. Reale, Intro, Trad.). 

Napoli: Luigi Loffredo.

Aristotele. (1978). La Metafísica (G. Reale, Intro, Trad., R. Radice, 

Appendice bibliogra ica). Napoli: Luigi Loffredo.

Aristotele. (1993 [1995]). Meta isica, vol. II. (G. Reale, Trad.). Milano. 

Aristotele. (2017). Metafisica ( E. Berti, Intro.,Trad.). Bari: E ditori Laterza.


