
181Revista Co-herencia  Vol. 7,  No 12  Enero - Junio 2010, pp. 181-198. Medellín, Colombia (ISSN 1794-5887)

Heidegger y San Agustín: 
tres consideraciones 
fenomenológico-
hermenéuticas sobre la 
antinomia del olvido*
Recibido: marzo 24 de 2010  | Aprobado: abril 15 de 2010

Germán Darío Vélez López**
gdvelez@eafit.edu.co

En el seminario ofrecido por Heidegger en Freiburg en 
1921, titulado “Agustín y el neoplatonismo” encontramos 
la primera consideración temática sobre el olvido que pue-

da encontrarse en su obra, así mismo, la interpretación de la antinomia del 
olvido en el marco de la oposición Agustín-Neoplatonismo, nos ofrece una 
serie de indicaciones precisas acerca del modo como Heidegger se situó, 
desde el comienzo de su carrera, en la historia de la filosofía, y de la ma-
nera como confrontó la tradición filosófica a partir de los elementos de la 
incipiente fenomenología hermenéutica. En el presente texto quisiéramos 
plantear una serie de consideraciones en torno a la interpretación fenome-
nológica de la antinomia del olvido en Agustín, intentando mostrar de qué 
modo, el motivo fundamental de la filosofía de Heidegger, en esta etapa 
inicial de su despliegue, está estrechamente ligado a la cuestión central 
abordada por San Agustín, a saber, la búsqueda de sí mismo.

Palabras clave
Fenomenología, hermenéutica, Dasein, olvido, intencionalidad, apropia-
ción

Heidegger et San Agustín: trois considérations phénomé‑
nologique-herméneutiques sur l’antinomie de l’oubli

 
Le séminaire réalisé par Heidegger à Fribourg en 1921, 
intitulé «Augustin et le néo-platonisme» contient la 
première considération thématique de l’oubli que l’on 

peut trouver dans son œuvre. D’ailleurs, l’interprétation de l’antinomie de 
l’oubli dans le cadre de l’opposition Augustin-néo-platonisme, offre une sé-
rie d’indications précises sur la manière dont Heidegger s’était placé depuis 
le début de sa carrière dans l’histoire de la philosophie, et de la façon dont 
il a affronté la tradition philosophique à partir des éléments de la naissante 
phénoménologie herméneutique. Dans ce texte, nous voulons soulever un 
certain nombre de considérations sur l’interprétation phénoménologique 
de l’antinomie de l’oubli chez saint Augustin, en essayant de montrer com-
ment le thème central de la philosophie de Heidegger, dans cette phase 
initiale de déploiement, est étroitement liée à la question centrale posée 
par saint Augustin, à savoir, la quête de soi-même.

Mots cles
Phénoménologie, herméneutique, Dasein, oubli, intentionnalité, appro-
priation

Resumen

Résumè

*	 Este artículo correspon-
de a un resultado de 
investigación doctoral: 
“Heidegger: génesis de 
una vida filosófica”, rea-
lizada en la Universidad 
París 1 (septiembre 2003-
junio 2009), y la cual se 
articula dentro de los 
desarrollos de la inves-
tigación adelantada en 
el grupo Estudios Cultu-
rales, Departamento de 
Humanidades, Universidad 
EAFIT.

**	Doctor en Filosofía 
Contemporánea, Uni-
versidad Paris 1. Profe-
sor del Departamento 
de Humanidades, Uni-
versidad EAFIT.



182

1. 	De la privación al sentido intencional de referen‑
cia del olvido

El libro X de las Confesiones constituye un testimonio paradig-
mático de la búsqueda de sí mismo como experiencia fundamental 
de la filosofía. Desde el punto de vista del saber elaborado por San 
Agustín en los capítulos del libro X dedicados a la aporía del olvido, 
¿qué progreso, por decirlo así, nos es presentado en lo concerniente 
a la comprensión de esta experiencia? Allí encontramos las condi-
ciones de posibilidad fenomenológicas de la experiencia del “tener-
se a sí mismo” a partir de un estado fáctico de pérdida, caracterizado 
por el olvido en sentido amplio. Lo que podemos pensar con Agus-
tín es la situación hermenéutica cotidiana en la cual se inicia la 
investigación filosófica, es decir, aquella situación en la cual somos 
ónticamente los más próximos y ontológicamente los más lejanos 
con respecto a nosotros mismos.

La aporía del olvido afirma, en primera instancia y de un modo 
problemático, que la memoria retiene el olvido. Hay un cierto “te-
ner” del olvido que constituye el punto de partida aporético de la 
búsqueda de sí mismo. Es la terra difficultatis agustiniana. La inter-
pretación fenomenológica de Heidegger tiene como objetivo mos-
trar que la dificultad no constituye una imposibilidad lógica. La apo-
ría agustiniana es transformada en antinomia. Ello quiere decir que 
en un marco metodológico adecuado hay una manera de plantear 
el problema por medio de la cual se reconoce como insuficiencia 
lógica (neo-platónica) la aporía agustiniana y que más allá de esta 
insuficiencia hay un verdadero problema existencial con respecto a 
la memoria y al olvido de dónde pueden extraerse indicaciones posi-
tivas con vistas a la elaboración del sentido de la experiencia funda-
mental. De modo general, la indicación mayor de la interpretación 
consiste en el reconocimiento de un sentido intencional de referen-
cia del olvido por medio del cual se deja indicada la dirección de la 
búsqueda de sí: ¡el olvido es un modo particular de tener!

El sentido intencional de referencia del olvido, más allá de la 
aporía agustiniana, es el siguiente: tener en tanto que perdido. Te-
nemos de este modo la propia existencia en la búsqueda de nosotros 

Heidegger y San Agustín: tres consideraciones fenomenológico-hermenéuticas sobre la 
antinomia del olvido
Germán Darío Vélez López



183

mismos. La tenemos en tanto que perdida, es decir, la tenemos en 
principio como algo que está a la espera de ser encontrado. El ol-
vido como tener en tanto que perdido constituye la promesa de un 
hallazgo. De este modo podemos afirmar, sin temerle a la lógica, que 
la memoria retiene el olvido. Heidegger encontrará la continuación 
de su propia elaboración acerca del sentido fundamental del tener 
con respecto a la génesis de la vida filosófica a partir del análisis del 
pasaje bíblico de la pérdida y recuperación del dracma al cual hace 
alusión San Agustín inmediatamente después de haber introducido 
el problema del olvido en el capítulo 16 del libro X.

2. 	La pregunta de toda investigación: ¿qué significa 
buscar?

Inmediatamente después de haber mostrado y hasta cierto pun-
to resuelto la problemática fenomenológica de la relación memoria-
olvido, Heidegger aborda la cuestión de la búsqueda agustiniana 
intentando precisar su sentido. La búsqueda de sí frente a Dios es 
para San Agustín, en cierta medida, una lucha contra el olvido. La 
pregunta es entonces “¿cómo encontrarse a sí mismo habiéndose 
olvidado de sí?” El relato óntico de la búsqueda del dracma perdido 
ofrece la ocasión de elaborar esta cuestión central de la génesis de 
la vida filosófica:

La mujer que buscó y encontró el dracma perdido, ¿cómo hubiera po-
dido buscarlo y encontrarlo de no haber seguido teniéndolo presente, 
de no haberlo aún recordado? Si cuando busco son muchas y muy va-
riadas las cosas que me salen al encuentro, y yo las rechazo todas hasta 
“haber” dado con la “justa”, con la que yo buscaba, es porque debo 
“tener” lo buscado mismo, aquello de acuerdo con y en orden a lo que 
mido lo que hay que encontrar; e incluso en el supuesto de que aquello 
con lo que yo hubiera dado fuera lo buscado, y yo no lo diagnosticara 
como tal, no estaría encontrado (Heidegger, 2003: 43). 

El paso dado por Heidegger en su repetición hermenéutica de 
San Agustín consiste en mostrar que tenerse a sí mismo significa 
encontrarse, o mejor, apropiarse de sí mismo. El ser-encontrado 
[Gefundensein] es diferente del ser objetivamente pensado. El ser 

Revista Co-herencia  Vol. 7,  No 12  Enero - Junio 2010, pp. 181-198. Medellín, Colombia (ISSN 1794-5887)



184

debe ser concebido a partir del tener y “tener” quiere decir “haber-
ya-encontrado.”

Lo que podemos señalar a propósito del análisis que Heideg-
ger deja esbozado en estas pocas líneas de su lectura es el hecho de 
que el ser y el tener tienen una movilidad particular, una dinámica 
que nos impide tomarlos objetivamente como cosas que están-ahí 
frente a nosotros. Lo que emerge es la indicación formal [formale 
Anzeige] del sentido de ser de la existencia, “tener-que-ser” [zu sein 
haben]. La búsqueda de sí, el recorrido óntico que conduce hacia la 
experiencia de tenerse a sí mismo alcanza su sentido propio en el 
cumplimiento [Vollzug] del propio ser, y este cumplimiento es una 
apropiación [Aneignung]. “¿Qué significa buscar?” es un modo obje-
tivo de designar la cuestión de todas las cuestiones, la más profunda 
cuestionabilidad humana. Su sentido existencial está dado por la 
búsqueda de sí. Buscar quiere decir buscarse. Tenerse quiere decir 
“re-encontrarse”.

Ahora bien, ¿cómo encontrar lo que se ha perdido si de alguna 
manera no conservamos el recuerdo de aquella cosa perdida, y de tal 
modo que una vez reencontrada podamos reconocerla como tal? El 
punto de partida es el reconocimiento: encontrar implica recono-
cer. Pero Heidegger pone el acento sobre el modo de ser de lo que se 
busca. El ser, en tanto que ser encontrado, no es una cosa que está 
ahí en frente. Eso no es suficiente como para constituir el aconteci-
miento del reencuentro. El ser encontrado debe comprenderse, con 
respecto a la búsqueda, a la investigación, como algo que se tiene, y 
que se tiene como ya encontrado, y no simplemente como algo que 
está ahí, objetiva e indiferentemente. Dicho de otro modo: el senti-
do de ser que pertenece a la investigación no se determina indepen-
dientemente de la referencia al cumplimiento de la búsqueda:

Haber-encontrado, ¡ser-aquí-objetivamente-pensado! ¡Tener – 
haber ya encontrado! (Heidegger, 2003: 43).

La “ecuación” no hace más que acentuar la diferencia en el seno 
del ser. Se da el ser objetivamente pensado y se da también el ser 
como lo que se ha reencontrado. La filosofía de Heidegger intenta 
establecer una relación diferente al ser. Para él, el problema filo-

Heidegger y San Agustín: tres consideraciones fenomenológico-hermenéuticas sobre la 
antinomia del olvido
Germán Darío Vélez López



185

sófico concerniente al ser es el problema del ser de la vida y de su 
apropiación. Ahora bien, si del “‘ser’ – no tenemos otra representa-
ción que ‘vida’” (Nietzsche, Voluntad de poder, n. 582), de la vida 
tenemos en principio la experiencia de la propia vida.

En función de la vida misma el pasaje bíblico de la pérdida del 
dracma adquiere su pertinencia. En una búsqueda cualquiera hace-
mos la experiencia del ser encontrado como aquello que hemos ya 
encontrado y es en este reconocimiento que éste adquiere su sentido 
propio. La situación de la búsqueda hace aparecer la problemática 
intencional que reúne el cumplimiento y el contenido de la expe-
riencia. Pero el ejemplo no ha sido elegido de modo arbitrario. La 
experiencia de la búsqueda tiene un privilegio óntico, si se puede 
decir así, con respecto a cualquier otra experiencia fáctica. Ella 
muestra la estructura de la búsqueda en sentido fuerte, es decir, la 
estructura de la pregunta que emerge en el viraje de la vida fáctica 
hacia la vida filosófica. El sentido objetivo de la búsqueda le cede su 
lugar al sentido ontológico agustiniano: me he convertido en un enig-
ma para mí mismo [mihi quaestio factus sum] (San Agustín, 1993: 296).

Así, la experiencia fáctica de la pérdida y de la búsqueda del 
dracma constituye una experiencia privilegiada en la cual podemos 
leer el desplazamiento, exigido por los fenómenos, que conduce ha-
cia el ser como tener. El ser-encontrado, ya lo hemos señalado, no 
puede ser asimilado al estar-ahí objetivamente concebido. El des-
plazamiento del sentido de ser hacia el sentido de tener, que pue-
de parecernos escandaloso (aún si se apela al sentido griego de la 
substancia, de la ousia), debe ser interpretado como un esfuerzo por 
sobrepasar la objetividad, el ser-ahí [da-sein] objetivo (aquello que 
Heidegger denominará más bien Vorhandensein), hacia una inter-
pretación que se dirige hacia el sentido de cumplimiento [Vollzugs-
sinn] y que apunta, en última instancia, al cumplimiento de sí en la 
vida fáctica.

Por este motivo Heidegger pone entre comillas la palabra ser 
cuando intenta dar el sentido de la vida fáctica: 

“Vida fáctica – significado: ‘ser’” (Heidegger, 2003: 43). 

Revista Co-herencia  Vol. 7,  No 12  Enero - Junio 2010, pp. 181-198. Medellín, Colombia (ISSN 1794-5887)



186

Pero del ser no hemos tenido hasta el presente otra determina-
ción que la objetiva: estar-ahí [da-sein]. La fuerza con la cual la on-
tología griega se impuso a lo largo de nuestra historia ha disimulado, 
ha dejado de lado, es decir, ha cerrado la vía de acceso hacia una 
comprensión no objetivante del ser. La apertura de esta nueva vía 
pasa por la ecuación con la cual Heidegger determina el sentido de 
la vida histórica, fáctica, con respecto al tener de sí mismo:

“ser” = tener [›sein‹ = Haben] (Heidegger, 2003: 43)

La continuación de la interpretación indicativa tiene algo de 
sorprendente también, pues introduce en la experiencia del ser 
como tener cierto elemento en el cual puede reconocerse el índice 
de su herencia dialéctica. El tener no es aprehendido como tal, el 
tener en sentido fuerte, propio, real, eigentlich haben, debe entender-
se como no haber perdido:

“Tener realmente = no haber perdido; tener en relación con 
el poder perder –en la angustia– Posibilidad – ¡intencionalidad!” 
(Heidegger, 2003: 43)

Hay un doble movimiento en la interpretación del sentido del 
ser de la vida fáctica que pasa por un reconocimiento de la preemi-
nencia del tener sobre el ser objetivo, pero que no se detiene en la 
sola constatación de esta primacía fenomenológica. El tener como 
“no haber perdido” designa el “rodeo dialéctico” de la experiencia, 
por el cual se llega al tenerse a sí mismo. Es contra la posibilidad de 
perderse que la vida fáctica alcanza su sentido propio en el tener. 
Dicho de otro modo, hay también, para el tener, el riesgo de ser 
tomado objetivamente como contenido. Desde el punto de vista del 
cumplimiento, el tener es una experiencia ganada contra la posibi-
lidad de perderse. Cumplir la experiencia de tenerse a sí mismo im-
plica reconocer que tenerse significa haberse ganado, y renovar cada 
vez la apropiación de sí contra el peligro de perderse a sí mismo. 
Así, la interpretación fenomenológica del pasaje bíblico propuesta 
por Heidegger como guía del descubrimiento del sentido de ser de 
la vida fáctica, abre progresivamente el nivel de originariedad de la 

Heidegger y San Agustín: tres consideraciones fenomenológico-hermenéuticas sobre la 
antinomia del olvido
Germán Darío Vélez López



187

experiencia que conduce del ser objetivo hacia el tener, y del tener 
objetivo hacia el tener auténtico.

Hacia el final de la interpretación de este fragmento Heidegger 
ofrece una indicación suplementaria que refuerza el sentido que es-
tamos intentando destacar en este análisis: “Ser-ahí – objetivamen-
te – es un carácter teórico de conformación, al que puede faltarle 
la apropiación realmente fáctica; lo que, sin embargo, quiere decir, 
que él mismo no puede ser utilizado para determinar el sentido de la 
realidad fáctica.” (Heidegger, 2003: 43)

Podemos entonces afirmar que todo el interés que la interpreta-
ción le concede al relato bíblico de la búsqueda del dracma reposa 
en la posibilidad de abrir el pensamiento hacia el sentido existencial 
del ser, es decir, hacia el sentido propio y auténtico de la vida fác-
tica. La substitución del ser objetivo por el tener es un primer paso. 
Pero el tener mismo debe ser salvado de la caída en la objetividad. 
El tener debe ser aprehendido en propiedad, de un modo radical, 
eigentlich Haben. El criterio aparece ahora más claro en las líneas que 
cierran la interpretación: lo que no puede faltar a la determinación 
del sentido de la realidad fáctica es la apropiación realmente fáctica. 
Ella apunta al sentido de cumplimiento del tener, es decir, al hecho 
de que en la búsqueda del sentido de la vida fáctica, el sentido no sea 
simplemente algo que tengo objetivamente como carácter teórico de 
conformación de la vida, sino algo de lo que me apropio realmente. 
No es simplemente un sentido adecuado, no constituye simplemen-
te la adaequatio entre el pensamiento y la cosa, cada una por su lado, 
o separada la una de la otra. Es algo más que lo que ya está dicho en 
el verbo eignen, es algo que uno debe an-eignen, apropiarse.

Se trata, pues, de la experiencia de tenerse a sí mismo, tener que 
se cumple como apropiación, Aneignung. El sustantivo procede del 
verbo eignen que significa ser apropiado en el sentido de la aptitud, 
de la capacidad o de la adecuación. Aneignen como verbo quiere de-
cir apropiarse de algo. Esta apropiación constituye la conclusión del 
recorrido fenomenológico de la búsqueda de sí. En la apropiación la 
experiencia originaria de tenerse a sí mismo alcanza su cumplimien-
to. Para designar el acontecimiento de esta apropiación, el término 

Revista Co-herencia  Vol. 7,  No 12  Enero - Junio 2010, pp. 181-198. Medellín, Colombia (ISSN 1794-5887)



188

Er-eignis, que procede del verbo er-eignen (pasarse, llegar, suceder, 
advenir) puede ser propuesto como anticipación del giro que tomará 
el pensamiento de Heidegger tras la publicación de Ser y tiempo y 
como término que vinculará el pensamiento tardío con la proble-
mática temprana de la génesis de la vida filosófica.

3. 	Las dos experiencias del olvido: memoria del olvi‑
do y omnino oblivisci

Con la interpretación del relato bíblico Heidegger ha cruzado el 
puente que conduce hacia la interpretación del sentido existencial 
de la búsqueda de sí. La cuestión teorética de la investigación es su-
perada en dirección a la búsqueda del sentido de la vida, enraizado 
en la vida fáctica. Esta búsqueda depende de la apropiación de sí. El 
sentido de la vida fáctica es un sentido que debe ser realizado antes 
de ser aprehendido objetivamente como carácter de conformación 
de la vida. Esta interpretación ofrece, entonces, dos elementos fun-
damentales para la investigación en el dominio de la ciencia origi-
naria de la vida: la superación de la actitud objetiva, científica o teo-
rética y el reconocimiento del tener previo como punto de partida y 
como condición de posibilidad de la investigación.

Pero una vez franqueado el paso decisivo, una vez determina-
da la perspectiva adecuada de la investigación, podemos retomar el 
problema del olvido e intentar, de nuevo, aprehender su sentido y su 
función en la ciencia originaria de la vida. La antinomia del olvido 
es una situación óntica paradigmática en la que el sentido de refe-
rencia del fenómeno muestra la dirección de la investigación y sirve 
de garante al recorrido, mientras que el sentido de cumplimiento le 
confiere su carácter propio, es decir, el carácter de investigación fe-
nomenológica no teorética o no actitudinal [einstellungsmässig], sino 
hermenéutica y existencial.

El olvido constituye el rodeo negativo por medio del cual la 
apropiación de sí se hace posible. La búsqueda de sí es experimenta-
da por San Agustín como búsqueda situada ante el poder del olvido. 
“Olvido” quiere decir aquí “poder perder”. Es en relación con el po-

Heidegger y San Agustín: tres consideraciones fenomenológico-hermenéuticas sobre la 
antinomia del olvido
Germán Darío Vélez López



189

der perder del olvido que la búsqueda de sí encuentra la posibilidad 
de ser realizada. Así, el “rodeo negativo” apunta hacia el dominio de 
la posibilidad más que hacia la negatividad misma de la pérdida. La 
experiencia del tenerse a sí mismo reposa sobre el fundamento de la 
posibilidad óntica de la pérdida de sí. Ella constituye la raíz óntica 
propiamente dicha de la investigación existencial. Por esta razón 
la verdadera apropiación de sí se realiza como relación intencional 
en el olvido de sí. Pero ello presupone del olvido una condición 
diferente a la del desvanecimiento de contenidos, o a la del desva-
necimiento de sí o de la huella de sí en la propia vida. 

El problema estrictamente fenomenológico de la búsqueda del 
dracma era justamente el problema de la relación intencional entre 
aquello que se tiene y aquello que se busca. Se busca algo de lo que 
se tiene la “punta intencional”. Si orientamos nuestra atención ha-
cia el modo del tener que corresponde a este tener intencional y no 
a su contenido, nos vemos obligados a reconocer la pérdida como 
sentido de referencia del fenómeno del olvido. En el olvido se tiene 
ya lo que se busca, se lo tiene en tanto que perdido. Este tener previo 
es la condición de posibilidad de toda investigación. Pero este tener 
no es un tener real o auténtico. Es un tener inauténtico, lo cual no 
disminuye en ningún grado su estatuto ontológico, ni su valor para 
la investigación, ya que está presente en toda investigación y es el 
único que puede garantizar el encuentro de lo que se busca. El tener 
en tanto que perdido es un tener al mismo tiempo originario e inau-
téntico. El cumplimiento de la investigación como apropiación y el 
tener que de allí resulta es auténtico. El tener auténtico es el haber 
reencontrado en el instante en el que uno puede decir: “¡listo!”, “es 
suficiente”, “sat est”.

3.1 El olvido como meta intencional

Si nos detenemos en esta consideración del problema de la inves-
tigación podremos encontrar la solución existencial de la antinomia 
del olvido, dejada en suspenso por Heidegger en su primer abordaje 
de la cuestión en las interpretaciones fenomenológicas del capítulo 

Revista Co-herencia  Vol. 7,  No 12  Enero - Junio 2010, pp. 181-198. Medellín, Colombia (ISSN 1794-5887)



190

16 del libro X de las Confesiones. El problema se articula en torno 
al sentido de referencia del olvido, determinado por Agustín como 
privatio memoriae, ausencia de memoria. Podemos reconocer en la 
interpretación de Heidegger la necesidad de establecer la diferencia 
entre los dos sentidos del “estar disponible”, del praesto est agustinia-
no. La aporía es una consecuencia del empleo no diferenciado del 
sentido del estar disponible. Pero es necesario tener una determina-
ción suficientemente clara de los dos sentidos que están implicados 
en la experiencia del olvido. Actualmente podemos afirmar que hay 
del lado del sentido de referencia del olvido cierta experiencia del 
tener que es necesario calificar de inauténtica o impropia (incluso 
irreal): el olvido está disponible, es decir, se tiene como perdido lo 
que se ha olvidado. Desde el punto de vista del sentido de referen-
cia, tener como olvidado es un modo de tener todavía algo. Por esta 
razón el olvido no es una privación radical de la memoria, y por esta 
razón, cuando nos acordamos del olvido, tenemos al mismo tiempo 
presentes la memoria y el olvido: 

En la conciencia del haber olvidado, esto aún está ahí, lo que equivale 
a decir que el olvido no es una privatio radical de la memoria, esto es, 
que tiene un sentido intencional de referencia. Comprendido de ma-
nera referencial: en tanto que hemos perdido aún algo, lo “tenemos” 
aún con todo (Heidegger, 2003: 44).

La relación entre la cuestión general de la investigación y la 
experiencia del olvido nos permite comprender que el problema del 
cual se trata en la primera parte de las interpretaciones fenomenoló-
gicas de Agustín se encuentra más allá de la sola cuestión del méto-
do fenomenológico y que apunta más bien hacia el proyecto entero 
de la ciencia originaria. La cuestión del olvido es paradigmática de 
la experiencia originaria de la vida, de su posibilidad de ser aprehen-
dida en sus orígenes. ¿Por qué? Porque el olvido constituye la expe-
riencia inmediata de la vida fáctica. El olvido traduce ónticamente 
el carácter estructural de la autosuficiencia [Selbstgenügsamkeit] de la 
vida fáctica. Se da el olvido de sí porque no tenemos necesidad de 
encontrarnos a nosotros mismos en la experiencia de la vida. Uno 
está en posesión de sí mismo, hay un tener previo de la vida que, la 

Heidegger y San Agustín: tres consideraciones fenomenológico-hermenéuticas sobre la 
antinomia del olvido
Germán Darío Vélez López



191

mayoría de las veces no es tomado como pérdida. El deseo de la filo-
sofía no se despierta sino a partir de condiciones precisas, particula-
res e incluso escasas de la vida. El pathos de la búsqueda agustiniana 
da testimonio del deseo de la filosofía.

La experiencia del olvido tiene algo de espantoso o de angus-
tiante. La tierra de la búsqueda de sí es una tierra de dificultades. El 
pathos de la dificultad y de la angustia en la dificultad están presentes 
por todos lados en la escritura de San Agustín, aunque Heidegger 
solo mencione fragmentariamente y como de pasada este aspecto. 
Podemos, con todo, reconocerlo en el pasaje en el que San Agustín 
deja escuchar su desespero frente a las dificultades que le plantea la 
cuestión del olvido:

Yo por mi parte, Señor, trabajo duro en este campo. Y este campo 
soy yo mismo. He llegado a ser un problema para mi mismo, campo 
de dificultad y de muchos sudores. Porque no escudriño ahora las re-
giones del cielo, ni mido la distancia de las estrellas. Tampoco busco 
los cimientos de la tierra. Yo soy el que me acuerdo, yo, el alma. No 
digo nada extraño cuando afirmo que está lejos de mí lo que no soy yo. 
Pero, ¿puede haber algo más cerca de mí que yo mismo? Sin embargo, 
no llego a comprender el poder de mi memoria que está en mí, a pesar 
de que sin ella ni siquiera podría hablar de mí. […] Grande es el poder 
de la memoria. Algo que me horroriza, Dios mío, en su profunda e 
infinita complejidad. Y esto es el alma. Y esto soy yo mismo. ¿Qué soy, 
pues, Dios mío? ¿Cuál es mi naturaleza? Una vida siempre cambiante, 
multiforme e inabarcable (San Agustín, 1993: 277-278).

Hay en este pasaje de las Confesiones tres elementos fundamen-
tales de la ciencia originaria: 1. El agudizamiento [Zugespitzsheit] de 
la experiencia de la vida en el mundo propio se muestra aquí en su 
problematicidad inherente. La tierra de la búsqueda de sí es una tie-
rra de dificultades. 2. La dificultad despierta el sentimiento de temor 
o angustia, en el descubrimiento de algo espantoso [horrendum] en 
el misterio de la memoria. 3. Hay en el sentimiento, en el pathos 
de la angustia, la constatación de una separación esencial entre la 
proximidad óntica y la distancia ontológica: “yo soy, con respecto a 
mi mismo el más próximo. Yo soy mi memoria. Yo soy aquel que se 
acuerda de mi mismo, pero no alcanzo a comprender la naturaleza 
de mi memoria, ¡sin la cual no podría ni siquiera nombrarme!” Esta 

Revista Co-herencia  Vol. 7,  No 12  Enero - Junio 2010, pp. 181-198. Medellín, Colombia (ISSN 1794-5887)



192

distancia reproduce en el lenguaje de la experiencia fáctica la in-
tencionalidad problemática de la búsqueda de sí. Ónticamente me 
tengo a mi mismo. Yo soy, con respecto a mi mismo el más próximo. 
Pero inmediata y regularmente, esta proximidad no se traduce en 
una apropiación de sí: “Para poseerse a sí mismo el espíritu es dema-
siado angosto.” (Heidegger, 2003: 35)

3.2 La omnino oblivisci

“¿Qué quiere decir omnino oblivisci [haber olvidado completa-
mente]? No vivir en absoluto en la ejecución de la presentificación, 
no tener disponible en absoluto la dirección de acceso, haberse ce-
rrado a ello, esto es, haberse puesto tan a cubierto que no se ve que 
[lo olvidado] aún está ahí en ciertas direcciones de relación. ¡Pero 
esto no es percibido!” (Heidegger, 2003: 44).

Vemos ahora otra faceta del olvido, aquella que puede corres-
ponder mejor a una ausencia radical de memoria. El olvido radical 
es la ausencia total de cumplimiento de la presentificación, es decir, 
que también la referencia intencional hacia lo olvidado permanece 
cerrada a la consciencia. No se vive absolutamente en el cumpli-
miento de la presentificación del olvido (como haber olvidado y 
como lo que se ha olvidado). Hay una especie de cierre de la cons-
ciencia ante el olvido, en el que, podría decirse, él mismo cae en el 
olvido. Esta caída del olvido en el olvido, es decir, este ocultamien-
to del sentido intencional de referencia es calificado por Heidegger 
como “cierre” [Abriegelung]. Pero el cierre del olvido no es un “hecho 
objetivo” o externo, no se trata de una diferencia de grado o de nivel 
en la ausencia o en la pérdida. La omnino oblivisci remite a una 
ruptura de la relación intencional en la cual la consciencia se cierra 
frente al olvido, se cubre [sich dagegen abriegeln, sich zu decken]. 

El sentido más fuerte y más radical del olvido se constituye en 
este experiencia de cierre de sí mismo. No hay una falta de la cual 
se hace la experiencia y que pueda aprehenderse en su sentido de 
referencia, sino que hay más bien una disimulación de la falta en 
el acordonamiento (otra traducción posible de la palabra “Abrie-

Heidegger y San Agustín: tres consideraciones fenomenológico-hermenéuticas sobre la 
antinomia del olvido
Germán Darío Vélez López



193

gelung”) frente al poder perder. La posibilidad está perdida y por lo 
tanto, toda tentativa de apropiación permanece inaccesible. “Eso 
no tiene sentido” podría decirse: “das wird nicht ergriffen!”.

Así, esta segunda “experiencia” del olvido, indicada de modo 
muy fragmentario por Heidegger, plantea un problema central en 
la investigación que nos sirve de contrapunto a la experiencia del 
olvido como posibilidad. Vemos cómo se esboza un poco más cla-
ramente la cuestión de la transformación de la vida fáctica en vida 
filosófica. Esta transformación depende de una posibilidad, que po-
demos comprender a partir de la experiencia del olvido como estado 
fáctico de pérdida y como un cierto tener previo incluso dentro de 
la pérdida misma, que señala o indica la dirección hacia la apropia-
ción de sí. Pero frente a este poder positivo del olvido encontramos 
la imposibilidad de toda transformación de la vida en el estado de 
cierre radical de la omnino oblivisci. 

Aunque en el camino filosófico de Heidegger media una distan-
cia importante entre esta meditación sobre el olvido y las conside-
raciones sobre la léthe griega, quisiéramos por lo menos indicar un 
posible vínculo que pueda ofrecer una puerta de entrada hacia esta 
problemática importante del pensamiento tardío de Heidegger. 

En una conferencia de 1950, que recoge lo esencial de las elabo-
raciones a propósito del olvido como léthe, Heidegger intenta preci-
sar el sentido del olvido como relación intencional perdida de sí a 
sí. En el pasaje que citaremos a continuación es necesario reconocer 
también el carácter histórico en el que el regreso a los griegos en-
cuentra su apoyo y su pertinencia. No se trata en lo absoluto de una 
actualización o de una recuperación de un saber pasado, sino más 
bien, de un “agudizamiento” de una experiencia que es la nuestra, 
hombres del siglo XXI, por medio de una repetición de la experien-
cia originaria en la que se constituyó el sentido del olvido antes de 
cualquier aprehensión científica u objetivante:

La indiferencia existente frente a la esencia del olvidar no está en 
modo alguno en la rapidez del modo actual de vivir. Lo que ocurre en 
esta indiferencia viene de la esencia misma del olvido. A éste le perte-
nece como propio el hecho de que ella misma se retire y vaya a parar 

Revista Co-herencia  Vol. 7,  No 12  Enero - Junio 2010, pp. 181-198. Medellín, Colombia (ISSN 1794-5887)



194

al propio flujo de su ocultarse. Los griegos han experienciado el olvido, 
léthe, como un sino del ocultamiento. […] Al olvidar no sólo nos falta 
algo. El olvidar mismo cae en un ocultamiento, y en un ocultamiento 
de un tipo talque, en él, nosotros, junto con nuestro respecto con el 
olvidar, vamos a parar al estado de ocultamiento. Por esto los griegos, 
afinando la forma media griega, dicen épilanthánomai. De este modo, el 
estado de ocultamiento al que el hombre va a parar está nombrado al 
mismo tiempo en vistas al respecto con aquello que, por aquel estado 
de ocultamiento, le es retirado al hombre (Heidegger, 1994, 231).

Hay pues, por lo menos, una proximidad entre la interpretación 
griega de la léthe y la interpretación fenomenológica de la omnino 
oblivisci agustiniana. Se trata de una experiencia en la cual el olvido 
del olvido pertenece a la esencia misma del olvido, y no solamente 
nuestra voluntad de huir o apartarnos de nosotros mismos. Es la 
experiencia de un cierre frente al cual todo esfuerzo de apropiación 
de la vida encuentra las resistencias más elevadas. Léthe quiere decir, 
en este sentido, olvido del olvido. Por medio de esta disimulación 
del olvido, se aleja radicalmente para el hombre el deseo de la vida 
filosófica.

Lo decisivo en la interpretación de la léthe es la ocultación 
que cae sobre nosotros cuando olvidamos. El olvido es en princi-
pio interpretado como ocultación con respecto al hombre, es decir, 
ocultación como género de una relación de nosotros con nosotros 
mismos. El ocultamiento del olvido no es tomado, en un comienzo, 
como laguna, como hueco en la memoria o como pérdida de con-
tenidos en la consciencia, sino como modo de relación de sí a sí. Si 
quisiéramos traducir esta experiencia en el lenguaje de la ciencia 
originaria de la vida, estaríamos obligados a decir: la autosuficiencia 
y la indiferencia de la experiencia fáctica de la vida con respecto al 
“cómo” de la vida, al cómo vivir en dirección a la apropiación de sí, 
son experimentadas como satisfactorias, como el cumplimiento mis-
mo de toda posibilidad de la vida. “¡Listo!”, “es suficiente”, “sat est” 
son los enunciados que expresan el cumplimiento de las tendencias 
de la vida que se ha cerrado ante su estado fáctico de pérdida. El ol-
vido no se experimenta más, no se vive más como punto de partida 
en vistas de la apropiación, sino como punto de llegada destinado a 

Heidegger y San Agustín: tres consideraciones fenomenológico-hermenéuticas sobre la 
antinomia del olvido
Germán Darío Vélez López



195

perpetuarse en todas las relaciones de sí a sí y en las relaciones con 
el otro.

4. 	Conclusiones

Desde el punto de vista de las interpretaciones fenomenológi-
cas, el problema del olvido remite a la cuestión de la vía de acceso 
a la experiencia de la vida fáctica en su ser. El olvido tiene, pues, 
un carácter doble: poder perder y omnino oblivisci. Lo que falta en el 
olvido como privatio es el tener de sí mismo. Es la condición fáctica 
de la vida. Pero ella es al mismo tiempo la posibilidad de encontrar-
se a sí mismo. El tener debe ser pensado en relación con el poder 
perder. Esta referencia a la posibilidad de perder es al mismo tiempo 
referencia a la posibilidad de tenerse a sí mismo, ya que no hay un 
verdadero “haber” que no sea aquel del haber reencontrado. 

Veamos de más cerca aún el recorrido de esta meditación agusti-
niana: el punto de partida es la cuestionabilidad inherente a la vida 
fáctica. La pesada cuestión que cae sobre San Agustín es la cuestión 
de su ser más propio. Él se reconoce a sí mismo en el amor a Dios. La 
única cosa de la cual está cierto es que ama a Dios. Él ignora, sin em-
bargo, qué es aquello que ama cuando dice que ama a su Dios. Hay 
una relación al otro, el amor, como referencia cierta de su ser, pero 
esta referencia permanece en alguna medida incierta hasta que San 
Agustín no esté en capacidad de ofrecer el sentido de cumplimiento 
de su relación con Dios. Su ser está a la espera de cumplimiento. El 
modo como su investigación alcanza su meta, su conclusión, mues-
tra bien que la solución de su cuestionabilidad fundamental es del 
orden del cumplimiento:

Porque cuando te busco a ti, Dios mío, estoy buscando la vida bien-
aventurada. Te buscaré pues para que mi alma viva, porque si mi cuer-
po vive de mi alma, mi alma vive por ti. ¿Cómo, pues, he de buscar la 
vida feliz? Pues no la he de poseer hasta que pueda decir: “Esto es lo 
que yo buscaba. Aquí está” (San Agustín, 1993: 281).

Entre la pregunta planteada al comienzo y su respuesta, la apo-
ría del olvido constituye una amplificación, dentro del marco de la 

Revista Co-herencia  Vol. 7,  No 12  Enero - Junio 2010, pp. 181-198. Medellín, Colombia (ISSN 1794-5887)



196

investigación, de la problemática de la vida fáctica. Pero hay un des-
plazamiento hacia el neoplatonismo, en el lenguaje y en la orienta-
ción, criticado por Heidegger. La memoria y el olvido son pensados 
en un marco objetivo siguiendo la dirección del sentido de conteni-
do del fenómeno, razón por la cual Heidegger, en su interpretación, 
debe a cada momento intentar hacer surgir los sentidos de referen-
cia y de cumplimiento de los fenómenos con el fin de descubrir la 
estructura existencial del problema de la vida.

El primer sentido del olvido es el de aporía. El olvido que se 
reconoce como tal, que tiene por lo mismo un sentido intencional 
de referencia es en sí mismo aporético en tanto que interrupción de 
la autosuficiencia de la experiencia fáctica de la vida. Hay una pre-
gunta que no encuentra respuesta. Pero es necesario diferenciar la 
aporía teorética del olvido, en la cual San Agustín sitúa su investi-
gación, de la aporía en el sentido de la experiencia de la vida. Dicho 
de otro modo, es necesario establecer la diferencia entre la aporía 
y la antinomia. El reconocimiento y la solución de la antinomia 
agustiniana le proveen a Heidegger el camino que le permite reen-
contrar el suelo de la ciencia originaria. A este camino apunta el 
olvido experimentado como insuficiencia inmediata de la vida con 
respecto a sí misma. La vida sale de la autosuficiencia y se convierte 
en búsqueda de sí. La vida quiere tenerse a sí misma. Es el sentido 
positivo, si se quiere, del olvido. Da cuenta del poder perder, funda-
dor de la vida que quiere apropiarse de ella misma. Es condición de 
posibilidad de la experiencia filosófica fundamental: transformación 
de la vida fáctica, dentro de la vida fáctica, hacia la vida filosófica.

La aporía del olvido apunta, pues, a una experiencia que debemos 
poner en un estadio anterior, incluso más originario, con respecto 
a la experiencia de tenerse a sí mismo. La relación memoria-olvido 
constituye la raíz óntica de la experiencia ontológica fundamental. 
Dicho de otro modo, ella revela fácticamente la posibilidad de la 
insuficiencia de la experiencia fáctica de la vida al interior mismo 
de esta experiencia.

La plenitud de la memoria, de la presencia de sí a sí, retiene 
como su posibilidad máxima un agujero, una ausencia dinámica y 

Heidegger y San Agustín: tres consideraciones fenomenológico-hermenéuticas sobre la 
antinomia del olvido
Germán Darío Vélez López



197

“dinamizante”. Pero este no es el único sentido de la presencia de la 
ausencia del olvido en la memoria. Incluso puede decirse que este 
olvido, cuyo sentido intencional de referencia es el de “haber per-
dido” puede, a su vez, perderse, quedar oculto, no abrirse a la expe-
riencia.

La omnino oblivisci es un olvido en este segundo sentido. Es 
una ausencia disimulada, de la que no se tiene experiencia en tanto 
que olvido, y que por ello mismo puede adquirir el carácter de pre-
sencia. Aparentemente no hay manera de marcar la diferencia entre 
la presencia y el olvido de la ausencia. Quizás la única afirmación 
que podemos hacer en este punto es que esta “presencia” provoca 
en la experiencia fáctica de la vida la deriva de las apariencias. En 
el fondo, esta especie de presencia construye o sirve de apoyo a la 
distinción óntica fundamental entre “ganarse” y “ganarse en apa-
riencia”, es decir, entre la travesía del estado de pérdida y su desco-
nocimiento. El desarrollo de esta problemática estará reservado a la 
analítica existencial de Ser y tiempo

Revista Co-herencia  Vol. 7,  No 12  Enero - Junio 2010, pp. 181-198. Medellín, Colombia (ISSN 1794-5887)



198

Bibliografía

Heidegger, Martin (1994). Conferencias y artículo. Barcelona: Serbal. 

_____. (1995). Phänomenologie des religiösen Lebens. Frankfurt am Main: 
Vittorio Klostermann. 

_____. (1997). Ser y tiempo. Santiago de Chile: Editorial universitaria. 

_____. (2003). Estudios sobre mística medieval. México D.F.: Fondo de cul-
tura económica.

San Agustín (1993). Confesiones. Barcelona: Altaya.

Heidegger y San Agustín: tres consideraciones fenomenológico-hermenéuticas sobre la 
antinomia del olvido
Germán Darío Vélez López


