ISSN 0120-131X | Vol. 40 | No. 93 | Enero-Junio * 2013 | pp. 127-146
Cuestiones Teolégicas | Medellin-Colombia

LA CONVERSION COMO
CONDICION DE POSIBILIDAD DEL
SEGUIMIENTO DEL SENOR A PARTIR
DEL EVANGELIO DE MARCOS

Conversion as a Necessary Condition for Following the

Lord According to the Gospel of Mark

A conversio como condigio de possibilidade de seguir
ao senhor, a partir do Evangelho de Marcos

Juan ALBerTO CASAS RAMIREZ

Resumen
El presente articulo indaga acerca del desarrollo sistemdtico y biblico de la

nocién de conversién para confluir en el andlisis del tratamiento teoldégico

Magister en Teologfa (2010), Licenciado en Ciencias Religiosas (2007) y
Diplomado en Pastoral Educativa Académica (2005) y en Espiritualidad de la
docencia universitaria (2010) de la Pontificia Universidad Javeriana. Candidato
al Doctorado en Teologia por la Pontificia Universidad Javeriana, Bogotd,
Colombia. CC. 80179509. Profesor e investigador de tiempo completo en
el 4rea de Teologfa Biblica de la Facultad de Teologfa de dicha Universidad.
Miembro del grupo de investigacién Didaskalia, reconocido por Colciencias.
El articulo capitaliza varios de los hallazgos parciales del proyecto doctoral de
investigacién “Ciegos y sordomudos: claves de comprensién del discipulado
pos-pascual en el evangelio de Marcos”.

Correo electrénico: jcasas.smsj@javeriana.edu.co

Articulo recibido el 11 de octubre de 2012 y aprobado para su publicacién el
15 de abril de 2013.

1127



Juan ALBERTO Casas RAMIREZ

particular efectuado en el evangelio de Marcos. Se hallard que la conversién en
este evangelio, aunque anunciada, no es narrada explicitamente como accién
realizada durante el ministerio pablico de Jests, pero si es prefigurada como
eventualidad a partir del encuentro con el crucificado-resucitado; tal encuentro,
por producir una transformacién integral en la persona por medio de la gracia,
constituye una condicién sine qua non de un auténtico seguimiento de Cristo,

que coincide con la nocién lonerganiana de conversién religiosa.

Palabras clave:

Conversién, Evangelio de Marcos, Discipulado, Metanoia, Epistrepho.

Abstract

The following paper asks about the systematic and biblical development of the
concept of conversion in order to do an analysis of the particular theological
treatment in the Gospel of Mark. It is found that conversion in this gospel,
though announced, is not explicitly narrated as an action performed during
Jesus’ public teaching, but is prefigured as an eventuality from the meeting with
the crucified-resurrected; such meeting, since it produces a whole transformation
in the person through grace, constitutes a necessary condition of an authentic
following of Christ, which fits in with the lonerganian concept of religious

conversion.

Key words:
Conversion, Gospel of Mark, Discipleship, Metanoia, Epistrepho.

Resumo

O presente artigo questiona acerca do desenvolvimento sistemdtico e biblico
da nocdo de conversio, para confluir na anélise do tratamento teolégico
particular efetuado no evangelho de Marcos. Encontrar-se-4 que a conversao
neste evangelho, apesar de anunciada, ndo é narrada explicitamente como agao
realizada durante o ministério ptblico de Jesus, mas, sim, ¢ prefigurada como
eventualidade a partir do encontro com o crucificado-ressuscitado; tal encontro,

por produzir uma transformacao integral na pessoa, por meio da graga, constitui

128 | Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013)



La conversién como condicién de posibilidad del seguimiento del sefior
a partir del evangelio de Marcos

uma condi¢io sine qua non de um auténtico seguir a Cristo, que coincide coma

nogao lonerganiana de conversao religiosa.

Palavras-chave:

Conversdo, Evangelho de Marcos, Discipulado, Mezanoia, Epistrepho.

INTRODUCCION

Segtin el documento de Aparecida, en la formacién del seguimiento del Sefior
se destacan cinco aspectos que emergen de diversa manera en cada etapa del
camino pero que se compenetran intimamente y se alimentan entre sf; éstos
son el encuentro con Jesucristo, la conversién, el discipulado, la comunién
y la misién (Celam, 2008, n°278, pp. 157-159). Tal constatacién manifiesta
la importancia que guarda la conversién en el conjunto de la comunidad
eclesial y en la particularidad de la vida de cada creyente. Asi lo expresa
también Galilea (1991): “Seguir a Cristo implica la decisién de someter todo
otro seguimiento sobre la tierra al seguimiento de Dios hecho carne. Por
eso, hablar de seguimiento de Cristo es hablar de conversién” (p. 9). Ahora
bien, aunque en el cristianismo existe cierto consenso en la comprensién
tradicional del sentido de ésta, sobre todo gracias a la influencia de los escritos
de Agustin con su interpretacién tanto de la conversién de Pablo como de la
propia (Agustin, 2003, pp. 8,12,29; 2007, pp. 33-37), no es posible afirmar
lo mismo en torno a la comprensién sobre la conversién desde el marco
textual del Nuevo Testamento, no sélo por la novedad o discontinuidad que
ofrece en comparacién con el Antiguo, sino, también, por los matices que
expresa en los corpus que lo componen. Uno de ellos, el representado por
el evangelio de Marcos, objeto del presente estudio, asume narrativamente
el tema de la conversién como exigencia y, al mismo tiempo, como don
gratuito de Dios, que permite un auténtico reconocimiento de la identidad
de Jests y efectuar su consecuente seguimiento; lo paradéjico, como lo sefiala
Martinez (2000), serd encontrar que tal proceso, aunque se anuncie y exija,
no serd realizado plenamente entre los discipulos sino sélo hasta que ellos se
encuentren con el resucitado en Galilea (cf. Mc 14,28; 16,7). Antes de tal

Cuestiones Teoldgicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013) | 129



Juan ALBERTO Casas RAMIREZ

encuentro, Marcos narrard un creciente y progresivo fracaso discipular que
tendrd su punto dramdtico en los relatos de la pasién: “Los doce abandonan
a Jests (Mc 14,50); Judas le traiciona (Mc 14,43.46) y Pedro le niega (Mc
14,66-72)” (Guijarro, 2006, p.9). Tal fracaso conducird a comprender el
sentido de la conversién mds como una experiencia gratuita acontecida
por la Pascua de Cristo que como un esfuerzo aislado y autosuficiente del
actuar humano.

A manera de predmbulo, se realizard, en primer lugar, una presentacién
sintética de la nocién lonerganiana de conversién y de sus diversas
connotaciones empleadas por Borg & Crossan (2009) para referirse a la
experiencia de conversién en Pablo. En un segundo momento se rastreardn los
campos semdnticos de la nocién de conversion, presentes en el marco textual
del Antiguo Testamento para verificar su continuidad o discontinuidad en
las teologias neotestamentarias. Finalmente, y como confluencia central de
lo expuesto, se analizardn aquellos pasajes del evangelio de Marcos en los que
aparecen aquellos términos relacionados con la conversion para identificar
su singularidad con respecto a los despliegues teolégicos anteriores.

ALGUNAS APROXIMACIONES SISTEMATICAS
A LA NOCION DE CONVERSION

En su desarrollo sobre la dialéctica como quinta especializacién funcional
constitutiva del método teolégico, Lonergan (2006) aborda la emergencia
de oposiciones entre los horizontes de los sujetos. Los horizontes, afirma
el autor,

son la resultante estructurada de realizaciones anteriores (...). Se identifican
con el alcance de nuestros intereses y de nuestro conocimiento; son la fuente
fecunda del progreso en el conocimiento y en nuestra solicitud; pero son
también las fronteras que limitan nuestra capacidad para asimilar més de
lo que ya hemos alcanzado (p. 231).

Ante las oposiciones surgidas se requiere una toma de postura,
un ejercicio de la libertad en el que, a partir de un conjunto de juicios

130 | Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013)



La conversién como condicién de posibilidad del seguimiento del sefior
a partir del evangelio de Marcos

y decisiones, se realice ya sea un movimiento dentro de un horizonte
establecido (“gjercicio horizontal de la libertad”) o se pase de un horizonte
a otro (“ejercicio vertical de la libertad”). En este tltimo caso,

es posible que el paso a un horizonte nuevo implique dar media vuelta. El
nuevo horizonte se sale del anterior al repudiar sus rasgos caracteristicos;
comienza entonces una nueva secuencia que puede ir revelando una
profundidad, una amplitud y una riqueza cada vez mayores. Ese dar media
vuelta y poner un nuevo comienzo es lo que entendemos por conversién
(...), [la cual] puede ser intelectual, moral o religiosa. Aunque cada una de
ellas estd relacionada con las otras dos, no obstante, cada una constituye un
tipo diferente de acontecimiento y tiene que ser considerada en si misma
antes que ser puesta en relacién con las demds (2000).

Asi, segun Lonergan (2006), la conversién se ubica en el plano del
cambio de horizontes e implica un proceso correctivo con respecto a las
opciones asumidas. Puede darse en el nivel de la inteleccién (conversion
intelectual'), del juicio sobre las decisiones (conversién moral®) o de
la decisionalidad Gltima (conversion religiosa’). En este ultimo nivel la
conversion serfa fruto del don de la gracia y sélo se posibilitaria en virtud
de la interaccién entre la gracia operante (“sustitucién del corazén de piedra
por un corazén de carne”) y la gracia cooperante (“corazén de carne que se
hace eficaz en buenas obras mediante la libertad humana”).

1 Definida por Lonergan (2006, pp. 232-233) como una “clarificacién radical” que
ocasiona la “eliminacién de un mito extremadamente tenaz y engafioso que se refiere a
la realidad, a la objetividad y al conocimiento humano (...). Es adquirir el control de la
propia casa, el cual s6lo se alcanza cuando uno llega a conocer exactamente lo que hace
cuando conoce. Es una conversién, un nuevo comienzo, un empezar de nuevo, que abre
el camino a clarificaciones y desarrollos siempre nuevos”.

2 Que “lo lleva a uno a cambiar el criterio de sus decisiones y elecciones sustituyendo las
satisfacciones por los valores (...). Consistird en optar por lo verdaderamente bueno”
(p. 233).

3 Consistente aqui, segtin Lonergan, en «ser dominado por el interés tltimo. Es enamorarse
de lo ultramundano. Es una entrega total y permanente de si mismo, sin condiciones ni
cualificaciones ni reservas. Pero es una entrega, no a la manera de un acto, sino de un estado
dindmico que es anterior a los actos subsecuentes y es también su principio» (p. 234).

Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013) | 131



Juan ALBERTO Casas RAMIREZ

Por su parte, Borg & Crossan (2009), cuando aluden a la conversién
en un contexto religioso, afirman que ésta tendria tres significados: el
cambio de no ser religioso a ser religioso, el cambio de una religién a otra y
la conversién dentro de una tradicién religiosa. Ademds, cuando tratan de
relacionar la conversién de Pablo con alguna de estas connotaciones senalan:

La experiencia de Pablo no fue ninguna de las dos primeras. Es evidente
que era profundamente religioso antes de su experiencia de Damasco.
Segtn sus propias palabras, sentia una auténtica pasién religiosa (cf. Gal
1,14; Flp 3,5-6). Ademds, tampoco se convirtié de una religion a otra. No
solamente porque no existia un cristianismo independiente del judaismo,
sino también porque Pablo continué sintiéndose judio después de su
conversién y durante el resto de su vida. Lo que si se produjo en ¢l fue
la conversién dentro de su tradicién; es decir, el cambio de un modo de
ser judio a otro modo de ser judio, de ser un judio fariseo a ser un judio
seguidor de Cristo (pp. 31-32).

Tal perspectiva se verd confirmada en el apartado dedicado al marco
teolégico de la conversién en el Nuevo Testamento en el que se insistird en
la conversién mds como un “convertirse a Cristo” que como un convertirse
al cristianismo o a un sistema ideolégico o doctrinal en particular. Serd
pertinente, ademds, el establecimiento de la comprensién paulina sobre la
conversién como presupuesto teolégico fundamental para la comprensién
de la conversién en el evangelio de Marcos.

MARCO VETEROTESTAMENARIO
DE LA NOCION DE CONVERSION

Para Giblet & Grelot (2001, p. 672), “la conversién y la penitencia ocupan
un lugar considerable en la revelacién biblica”; el vocabulario que las expresa
adquirié su plenitud de sentido a medida que se iba profundizando en la
nocién de pecado; de ahi que “pecado” y “conversién” sean asumidos como
expresiones correlativas. En el Antiguo Testamento el término mds empleado
para referirse a tales realidades 210 (“volver”)”; literalmente se refiere a un
giro de ciento ochenta grados realizado por el sujeto, de ahi que se trate de

132 | Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013)



La conversién como condicién de posibilidad del seguimiento del sefior
a partir del evangelio de Marcos

un movimiento de toda la persona y no sélo un cambio de mentalidad. La
raiz de 23 aparece 1075 veces en el Texto Masorético (TM) y tiene mayor
recurrencia en los libros de Jeremias (92X), Salmos (69X), Ezequiel (53X)
e Isafas (50X) en los que se insiste en que la conversién del individuo a
Dios tendrd lugar cuando Dios le otorgue un corazén y un espiritu nuevos
(recuérdese, al respecto, la definicion de “gracia operante” en Lonergan). El
término estd presente también en la “literatura preexilica, como Amés (Cf.
Am 4,6.8.9.10) y Oseas (Cf. Os 3,5; 5,4; 6,1; 7,10; 11,5; 14,2.3), y en textos
que, por pertenecer a la historia deuteronomista preexilica (Cf. 1Sm 7,3;
1R 8,33.35; 2R 17,13; 23,25), estarian situados dentro del horizonte de la
teologia de la alianza” (Baena, 2011: 580). Ahora bien, para Baena (2011),
“volver a Yahveh dentro de la teologia de la alianza significaba un obediente
cumplimiento de los compromisos de la alianza (o sea, el orden juridico
del Pueblo de Dios en la época de Ezequias-Josias) como concretizacién
préctica de la voluntad de Yahveh sobre su pueblo” (2011). Y anade Baena:

Esta misma raiz se emplea masivamente a partir del “movimiento de
conversiéon” que se origina en la época del exilio y en la misma Babilonia.
En efecto, la catdstrofe de Jerusalén (587 a.C) hizo entender a Israel que el
compromiso bilateral de alianza con Yahveh habia llegado a su fin; con todo,
la fe de Israel en su Dios siempre fiel lo condujo a una nueva comprensién
de la conversién, no ya de volver a Yahveh por su cuenta, puesto que
fue incapaz de cumplir los compromisos de la alianza o el ordenamiento
juridico. Por eso, Israel entiende, ahora, que es Yahveh, el siempre fiel y
misericordioso, quien toma la iniciativa de relacionarse de otra manera con
su pueblo haciéndolo capaz de convertirse a él, quien no ha dejado de ser
su Dios. No es Israel quien busca a Yahveh, sino que las palabras de Yahveh
serdn las que han de buscar a Israel. No es Israel el que tiene que convertirse
para que Yahveh se vuelva de nuevo a él, sino que cuando las palabras de
Yahveh encuentren a Israel, entonces le serd dada gratuitamente a Israel la
gracia de la conversién (p. 581).

De este modo, la conversién entendida como retorno a la Alianza se
hace imposible si Dios no cambia el corazén del ser humano; y la gracia de
este cambio es la que inaugurard una nueva Alianza grabada ya no sobre
piedra sino puesta en el interior de cada persona (cf. Jr 31,31-34). Ello
implica “la iniciativa divina del perdén de los pecados, la responsabilidad

Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013) | 133



Juan ALBERTO Casas RAMIREZ

y la retribucién personal y la interiorizacién de la religién en la que la ley
deja de ser un simple cédigo exterior para convertirse en una inspiracién
que alcanza al corazén del hombre con la influencia del Espiritu de Dios
que da al hombre un corazdén nuevo (cf. Ez 36,24-27)” (Gelin, 1975, p.
1169); de ahi que el mayor obstdculo para la conversién sea expresado como
“dureza del corazén” (cf. Sal 95,8). En el mismo sentido, durante el retorno
del exilio, la conversién del resto de Israel, por causa del amor eterno que
YHWH le profesa (cf. Jr 31,3; Os 6,1-2), serd fruto del don que Dios les
har4: un corazén nuevo y capaz de conocerle (cf. Jr 24,6-7). Por ello, afirma
Lacan (1967, p. 29) que el verdadero resto corresponde a aquellos “que han
sido preparados a la conversién por el exilio, aquellos cuyo corazén ha sido
cambiado por efecto de un don gratuito”.

MARCO TEOLOGICO DE LA CONVERSION
EN EL NUEVO TESTAMENTO

Segin Laubach (1990, p. 332), “cuando en el Nuevo Testamento se exhorta
a la conversidn, se alude a una reorientacién fundamental de la voluntad
humana hacia Dios (...). No se trata primariamente de un apartamiento
de la vida anterior, sino que todo estd en convertirse a Cristo y, a través
de él, a Dios (Cf. Jn 14,1-6) y, con ello, a una nueva vida”. En tal sentido
se comprende que la conversién no consiste tanto en un “convertirse al
cristianismo”, en cuanto sistema de doctrinas, rituales y conductas, sino en
un “convertirse a la persona de Cristo”. Las palabras que caracterizan los
aspectos de este proceso son: EMGTPEP®?, HeTovoé®® (ambas “aluden a la

4 Originalmente tenido como verbo de movimiento cuyo sentido seria “volver”, “cambiar”,
“volverse”, “dar la vuelta”. Serfa el equivalente griego al verbo hebreo 23, ya analizado.
Aparece 36 veces en el Nuevo Testamento con mayor recurrencia en la obra lucana (7X
en Lcy 11X en Hch).

5 Literalmente significa “cambiar de modo de pensar”, “cambiar de mente”, “cambiar de
idea o de opinién”; sin embargo, tal comprensién, predominantemente intelectualista,
no es la que se percibe en el Nuevo Testamento, pues alli se alude, més bien, a una
transformacién del ser humano en su totalidad. Aparece 34 veces en el Nuevo Testamento
con mayor recurrencia en Apocalipsis (10X) y la obra lucana (9X en Lc y 5X en Hch).
A menudo se menciona junto a TGTEV®.

134 | Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013)



La conversién como condicién de posibilidad del seguimiento del sefior
a partir del evangelio de Marcos

conversién del hombre que presupone e incluye una transformacién total
de la existencia humana bajo la accién del Espiritu Santo” (Laubach, 1990,
p- 331)) y petapéhopon’ (“designa la experiencia del arrepentimiento por el
desliz, la culpa, la falta o el pecado; tiene una orientacién retrospectiva y no
lleva necesariamente consigo una conversién del hombre a Dios” (Laubach,

1990, p. 331)).

Asimismo, en la versién mateana de la predicacion del Bautista se exhorta
al pueblo a arrepentirse, ya no tanto como en la predicacién profética,
en virtud del pasado (los pecados cometidos) sino ante la inminencia del
futuro (el Reino de los cielos) (Goetzmann, 1990, p. 335): “petavoeite:
fyyucev yap 1 Bactreio t@dv ovpoavdV” (Mt 3,2); el rito bautismal que Juan
imparte tendrd este sentido de preparacién penitencial al juicio escatolégico
del Reino: “Eyd pév vudg Pamtilo v Boatt gig petdvorav” (Mt 3,11).
En esta misma linea serd inaugurada la predicacién de Jests (cf. Mt 4,17),
aunque con é| la conversién ya no consistird en el retorno a la obediencia
de una ley sino en la obediencia a su propia persona, es decir que estard
ligada directamente con el seguimiento.

Por otra parte, la obra lucana registra una mayor recurrencia de los campos
semdnticos enunciados, y aunque en la tercera referencia al encuentro
de Pablo con Cristo (puesta en labios de Pablo en el contexto de su
comparecencia ante Agripa) se utiliza el verbo €miotpépw para referirse
a la misién que Jests le encomienda a Pablo, en una clara paréfrasis de Is
35,5; 42,7.16; 61,1, resulta sugestivo encontrar que en los homologoumena
se evitd la terminologia convencional del campo de la conversién para
“precisar la originalidad del sistema de salvacién de Dios por Jesucristo
evitando una confusién con el sistema de justificacion judio. Asi pues,
lo que podria llamarse una «conversién cristiana» segin Pablo serfa obra
exclusiva de Dios y de su Hijo por su Espiritu, que transforma la persona
del creyente reproduciendo en €l la imagen de su Hijo (Rm 8,29; 2Cor
3,18)” (Baena, 2011, p. 584)’. Los campos semdnticos que sefalardn dicha

6 Aparece sélo 6 veces en el Nuevo Testamento: 3X en Mateo, 2X en 2Corintios y 1X en
Hebreos.

7  «Pablo no interpret su experiencia de Damasco como un “volver a Dios” o como un
“arrepentimiento de su vida pasada” o un “perdén de sus pecados’, sino como una

Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013) | 135



Juan ALBERTO Casas RAMIREZ

realidad son: “ser en Cristo” (cf. Rm 3,24; 6,11; 6,23; 8,1-2.39), “morir y
resucitar con Cristo” (cf. Rm 6,4-11), “nueva creacién” (cf. 2Cor 5,17; Gal
6,15) y “revestirse del hombre nuevo” (cf. Ef 2,15; 4,24). Tal perspectiva
paulina serd determinante para la comprensién de la conversién en el
evangelio de Marcos, no sélo porque ambas visiones tienen en comdn un
mismo marco histérico-contextual y teolégico-tradicional de origen® sino
también por compartir la conviccién en torno a la conversién como una
vocacién y transformacién integral (y no sélo moral o psicolégica) del
creyente acontecida como oferta gratuita de Dios a partir y a través de la
participacién en el misterio pascual de Cristo.

LA CONVERSION EN EL EVANGELIO DE MARCOS

El recorrido hecho en el Antiguo y el Nuevo Testamento ha permitido
identificar tanto los campos semdnticos principales a través de los cuales
se expresa la experiencia de la conversién como sus multiples sentidos de
acuerdo con la perspectiva contextual y teoldgica a partir de la cual fueron
asumidos. Teniendo en cuenta tal marco hermenéutico, el presente apartado,
punto de convergencia de los anteriores, indagard sobre la presencia y
recurrencia de tales campos semdnticos en el evangelio de Marcos, sus
connotaciones particulares en la trama narrativa y sus posibles implicaciones
para los oyentes y lectores.

Pasajes en los que aparecen los campos semdnticos petévoa -
NETAVOE®

Los campos semdnticos en cuestién aparecen solamente tres veces en el
evangelio de Marcos, una como sustantivo y las otras dos como verbo, pero
todas en un contexto de anuncio misionero. Como sustantivo se registra en
Mc 1,4 referido a la misién de Juan el Bautista: “Apareci6 Juan bautizando

“eleccién o vocacién” para anunciar al Hijo de Dios entre los gentiles (Gal 1,16)» (Baena,
2011, p. 584).

8  Segtin senala Telford (2003, p. 10-15) a partir de los testimonios de Clemente Romano,
Ignacio de Antioquia, Ireneo y Eusebio.

136 | Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013)



La conversién como condicién de posibilidad del seguimiento del sefior
a partir del evangelio de Marcos

en el desierto (épru), proclamando un bautismo de conversién (Bénticpa
petavoiag) para perdén de los pecados (glg dpeotv apoptidv)”. La forma en
genitivo en que estd expresada la conversién indica su directa correlacién con
la obra de Juan y el sentido de ésta: el bautismo. Este no sélo manifiesta el
arrepentimiento de quien lo acepta sino también la accién eficaz de Dios en él
por medio del perdén de los pecados, acontecimiento que, segtin la indicacién
del lugar donde Juan estd bautizando, el desierto (Epnuog), senala que se
estd realizando el cumplimiento de la profecia de Isaias (40,3, reelaborada
desde Ex 23,20 y Mal 3,1, segin la versién de los LXX) enunciada en los
versiculos 2 y 3: “Envio mi mensajero delante de ti, el que ha de preparar tu
camino. Voz del que clama en el desierto (§pnpog): preparad el camino (v
000v) del Senor, enderezad sus sendas”°. El contexto veterotestamentario del
mensaje indica que el destinatario de esta profecia es Israel; no obstante, en el
marco del inicio del evangelio, tal expresion se entiende como una palabra de
Dios dirigida al mesias Jests en la que le sefala el envio de Juan quien, como
Elias (segun la referencia a Mal 3,1), ird delante de él, como preparador de
su camino a través del anuncio de la conversién en el desierto. Vale la pena
recordar, al respecto, que Is 40,3 se redacta en el marco del anuncio del regreso
del destierro; por tanto, los caminos deben ser preparados y enderezados para
que Dios pueda dirigir la marcha triunfante del pueblo en su regreso a Sion.
Asi lo expresa Marcus (2010, p. 157; 1992, p. 29): “«El camino del Senor»
no es tanto aquel camino por el que Dios quiere que marche su pueblo, sino
el camino del mismo Sefor, su marcha triunfante a través del desierto y su
entrada en la ciudad santa, cuando él dirija a su pueblo de nuevo, sacindole
del exilio, en una magnifica demostracion de poder salvador”.

Desde Mc 1,2-4 el tinico modo de posibilitar dicho regreso es la
conversion. En el mismo sentido, es significativo encontrar desde el inicio
del evangelio que el camino (T)v 080Vv) categoria central en Marcos que
denota tanto el recorrido de Jests hacia la cruz (en Jerusalén) como el
mismo seguimiento discipular de Cristo (cf. 4,4.15; 6,8; 8,3.27; 9,33.34;
10,17.32.46.52; 11,8; 12,14), tenga que ser “preparado y enderezado” y el

9  No se puede olvidar, en este sentido, que Marcos se entiende en un contexto de profecia
israelita representada de modo ejemplar por Isafas; asi, «el libro de Marcos (y todo el
cristianismo) constituye de algiin modo una reescritura mesidnica, ya cumplida del
mensaje de Isafas» (Pikaza, 2012, p. 39).

Cuestiones Teoldgicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013) | 137



Juan ALBERTO Casas RAMIREZ

modo como se realizard tal “preparacién y enderezamiento” es el bautismo de
conversién ofrecido por Juan. De este modo, afirma Marcus (2010, p. 157),

Tal vez Marcos ha querido mostrar a los lectores frecuentes de su mensaje
que el retorno triunfante de Yahvé a Sion, profetizado por Isaias, no se
logra a través de la lucha revolucionaria contra los romanos [como se
estarfa entendiendo tal afirmacién en el contexto judio del siglo I], sino
s6lo, verdaderamente, a través del camino de sufrimiento y muerte que
lleva a Jests hasta Jerusalén.

A partir de lo dicho, segin Dunn (2009, p. 420), la mejor lectura
de la frase de Mc 1,4 seria probablemente, “un bautismo que expresa
arrepentimiento en busca de perdén de los pecados™. Asi, el camino
preparado para el paso del Sefior y que marca de modo ineluctable el inicio
de su seguimiento, mds que el bautismo como tal, se concretiza a través de
la conversion cuya expresion ritual se manifiesta por el bautismo.

Por otra parte, como verbo, petavoém aparece por primera vez en Mc
1,15. Después de que Juan fue entregado Jestis marcha a Galilea a proclamar
el evangelio de Dios: “El tiempo (0 ka1p0dg) se ha cumplido y el Reino de
Dios (] Paciieio Tod 0g0D) estd cerca; conviértanse (LeTAVOETTE, ndtese el
modo imperativo) y crean (TioteveTE, también en imperativo) en la Buena
Nueva (evoyyerio)”. Tres campos semdnticos acompafan el llamado a la
conversién: el tiempo oportuno de la accién de Dios, el Reino de Dios y el
Evangelio. Asi, desde la revelacién bautismal en la que se rasgan los cielos
y el Padre le muestra su identidad filial (cf. Mc 1,10), Jests comprende y
anuncia que los tiempos mesidnicos ya estdn presentes y el fruto de éstos es
la inminencia de la soberania de Dios, mensaje central de Jests, que exige
de modo ineluctable dos actitudes: la conversién (cuyo modo imperativo
indicarfa tanto “conviértanse” como “déjense convertir —por Dios-") y la fe
en el Evangelio. Al respecto, afirma Pikaza (2012):

10 Por su parte, y de modo diferente, «Mateo no emplea esta frase y define el rito de Juan
como un bautismo “para el arrepentimiento” (eis metanoian: Mt 3,11). Su Gnica referencia
al “perdén de los pecados” la reserva para su relato de la ltima cena: el “agente efectivo”
“para el perdén de los pecados” es el derramamiento de la sangre de Jests “por muchos”

(26,28)”» (Dunn, 2009, p. 420).

138 | Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013)



La conversién como condicién de posibilidad del seguimiento del sefior
a partir del evangelio de Marcos

La pertenencia al Reino no se logra a través de los principios antiguos
(poder genealégico, imposicion poh’tica), sino por meta-noia o con-versién
interpretada como cambio de existencia (...). No es la conversién la que
causa el evangelio sino al revés: el evangelio de Dios, que aceptamos por
Jests con fe gozosa, nos convierte, nos transforma, haciéndonos capaces
de acoger y construir la familia mesidnica (p. 236).

La segunda y tdltima aparicién de petovoém como verbo es en Mc
6,12, en el contexto de la descripcién de la misién de los doce: “Yéndose
de alli, predicaron que se convirtieran (petavo®dotv)”. Llama la atencién el
desplazamiento de sujeto al que se refiere el verbo en cuestién: de Juan se
pasa a Jests y ahora de Jests se pasa a los doce, todos como anunciadores
mds que como destinatarios. Es llamativa también la relacién asimétrica y
diferenciada entre las recomendaciones precedentes de Jestis sobre la misién
(cf. 6,7-11) y las acciones de los enviados: de tales recomendaciones sélo se
replican las referidas al poder sobre los espiritus inmundos (v.7 y v.13a). La
predicacién de la conversién (v.12) y la uncién con aceite a enfermos y su
curacién (v.13b) no hacfan parte de las indicaciones de Jests. Asi mismo,
es curioso que, a diferencia de Jesus, la predicacién de la conversién por
parte de los discipulos no esté acompanada por la predicacién de la fe en el
evangelio como las dos actitudes que posibilitan la apertura al Reino, que,
aunque tampoco sea anunciado, si se hace explicita su irrupcién a través de
las acciones simbdlicas de los exorcismos y las curaciones.

Pasajes en los que aparece el campo semdntico émoTpé@m

El primer texto marcano en que aparece £moTpEQ® es Mc 4,12, en el marco
del discurso parabdlico de Jests cuando los discipulos le interrogan sobre la
razén de su predicacién en pardbolas. La respuesta de Jesus inicia desde el
versiculo 11: “A vosotros se os ha dado (6€d0tan) el misterio (Loatnplov) del
Reino de Dios, pero a los que estdn fuera todo se les presenta en pardbolas,
para que por mucho que vean no miren, por mucho que oigan no entiendan,
no sea que se conviertan (moTPEYOLY) y se les perdone”. Nuevamente,
la conversién aparece aqui relacionada con el Reino de Dios, como en el
anuncio inaugural de Jests, y con el perdén de los pecados, como en el
anuncio inaugural de Juan. Sin embargo, entran en escena nuevos elementos:
el Reino de Dios es mencionado en modo genitivo referido a pootpiov,

Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013) | 139



Juan ALBERTO Casas RAMIREZ

un misterio que se ha dado (8¢d0ta), o incluso revelado, a los discipulos
de forma exclusiva y directa, sin necesidad de la mediacién de las pardbolas.
A los “que estdn fuera”, las pardbolas tienen la finalidad de dificultar su
comprensién y, por consiguiente, su conversién, en aparente contradiccién
con la predicacién de Jests en 1,15. La referencia a Is 6,9-10 en su versién
del TM indicada en esta dltima parte de la respuesta de Jesus senalaria
la clave de comprension de las actitudes de rechazo de los protagonistas/
antagonistas del evangelio (las autoridades religiosas, la familia de Jests, el
pueblo y hasta los mismos discipulos, como se indicard después en 8,18)
con respecto a Jesus a lo largo del evangelio: como parte del misterio del
Reino, aunque Jests ha venido para abrir los ojos y los oidos a los ciegos y
sordos (cf. 7,31-37; 8,22-26), Dios mismo quiere cerrar los ojos y tapar los
oidos de las personas de manera que no se conviertan. Tal perspectiva, como
lo senala Carbullanca (2009), encajaria en el contexto apocaliptico en el
que habria sido escrito el evangelio de Marcos''. La propuesta del presente
estudio es que serd sdlo con la experiencia de encuentro con el crucificado-
resucitado en el que por fin se podrdn abrir los ojos y destapar los oidos
para alcanzar por fin la conversién y, con ella, el perdén de los pecados. Por
su parte, Schildgen (2009, p. 8) considera que el texto de Isafas recalca la
idea crucial de que un verdadero entendimiento es co-extensivo con una
transformacién ontoldgica del individuo de una forma de ser a otra. La
invocacién a la escucha y al entendimiento recuerda la alianza entre Dios y
su pueblo. Asi, la intencién serfa ligar la ensefianza del ministerio publico
de Jests con las ensefianzas de antiguo.

El segundo texto en el que aparece émoTpém es en Mc 5,30; sin embargo, en
tal contexto, no se alude al campo especifico de la conversién sino al sentido
literal del verbo como “darse vuelta”; hace referencia al relato de la curacién
de la hemorroisa cuando Jests “se vuelve” entre la gente (émiotpogeig &v
T OYAw) para preguntar quién le ha tocado. Este serd el mismo sentido
tanto de 8,33 cuando, en el marco del primer anuncio de la pasion, Jests

11 Desde tal perspectiva, Dios, quien ha determinado la Historia y conoce todo antes de
que ocurra, ha inducido la incomprensién de los discipulos como uno de los signos
evidentes de la irrupcién definitiva de los tiempos mesidnicos. Sobre tal asunto se puede
profundizar también en Carbullanca (2008).

140 | Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013)



La conversién como condicién de posibilidad del seguimiento del sefior
a partir del evangelio de Marcos

“se vuelve” (émoTpopeic) para mirar a sus discipulos y reprender a Pedro,
como de 13,16 en el que, en el marco del discurso escatolégico, se refiere
a la tribulacién de Jerusalén, Jests pide que “el que esté por el campo no
regrese (U1 £MOTPEYATO) en busca de su manto”.

VISION PROSPECTIVA Y CONCLUSION: UNA CONVERSION
ANUNCIADA Y NO REALIZADA SOLO PODRA SER
VISLUMBRADA DESDE EL GOLGOTA Y EL SEPULCRO VACIO

Es relevante encontrar que en el evangelio de Marcos, si bien se anuncia y se
exhorta a la conversién como condicién de posibilidad para la acogida del
Reino de Dios (cfr. Mc 1,15; 6,12), como ya se ha analizado, no se registra
ningun relato explicito de conversién (en el que aparezcan los términos
enunciados o sus respectivos campos semdnticos)'2. De hecho, segtin Baena
(2011, p. 535), ni siquiera los discipulos de Jesus se habrian convertido a él
hasta el momento de la crucifixién; por tal motivo, como sostiene Guijarro
(2006), Marcos “subraya la incapacidad de aquellos para permanecer junto
a Jesus en el momento de la prueba”. Con ello se daria a entender que la
capacidad para acoger el camino hacia la cruz como seguimiento de Jests
escapa a la prevision humana y se ofrece s6lo gratuitamente por el poder del
resucitado (Baena, 2011, p. 532). Ahora bien, desde el momento culminante
del relato evangélico, en el acontecimiento de la cruz, a través de la confesién
de fe del centurién (Cf. Mc 15,39) se revela no sélo la identidad mesidnica
y divina de Jests sino también el dinamismo soteriolégico de Dios, quien
suscita la conversion y la salvacién a través de los pobres sufrientes, oprimidos
y victimas de la historia cuyo dolor se hace patente en el crucificado. De
este modo, como afirma Baena (2010, p. 552), “el centurién romano,
victimario y opresor, que habia ultimado a Jesus [al reconocer en su victima
al Hijo de Dios], jhabia sido salvado por su propia victima!”. Aunque en su
confesién no aparezca la terminologfa propia de la conversién (ni petavoém

12 Es un contraste encontrar que el tinico texto de Mc en el que se relata que alguien haya
creido en Jesus es en la curacién del muchacho con un espiritu mudo cuando el padre
exclama: “Creo (mio1€00), ayddame en mi incredulidad” (Mc 9,24).

Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013) | 141



Juan ALBERTO Casas RAMIREZ

ni €mMoTPEP), aquella sélo pudo ser posible como fruto del dinamismo
conversional obrado en él por Dios a través de Jestis martirizado frente a é1".

Al respecto, vale la pena indicar que segin la légica narrativa de
los relatos del Nuevo Testamento, la confesién de fe estd intimamente
relacionada con la experiencia de la conversién, curiosamente no como
punto de llegada sino como punto de partida de un dinamismo que no

1'* sino procesual y continuo cuya eficacia depende

es repentino y puntua
de la libre apertura a la gracia por parte del creyente. Es decir, del mismo
modo que Pedro, quien confiesa a Jestis como Cristo (cfr. Mc 8,27-30),
aunque comprende su mesianismo de modo incorrecto por su reaccién
ante el primer anuncio de la pasién (cfr. 8,31-33) y su posterior negacién
de Jesus (cfr. 14,66-72), no es posible afirmar que el centurién se convirtié
de modo inmediato ante el crucificado, pero si que su confesién de fe
pudo ser el punto de partida de una experiencia de seguimiento (como
posible desenlace desde la ficcién extra-diegética de Marcos). Esto se podria
inferir a partir de la intencionalidad teol6gica del evangelio que insiste en
la apertura de la salvacién a los pueblos gentiles, cuyo climax se expresaria
en la conversién del imperio opresor representado simbélicamente aqui en
uno de los jefes de su ejército.

Asi mismo, si se contara s6lo con los hechos presentes en la trama del
evangelio se llegaria a la conclusién de que los discipulos no creyeron en
Jestis y su historia terminaria con la cobardia de su huida de regreso a Galilea.
Sin embargo, aunque no aparezca explicito en la conclusién del evangelio
(aunque si en su apéndice canénico) que termina en una elipsis, Marcos
ofrece pistas al lector y al oyente que permiten inferir que la tltima palabra
del relato no se queda en el sepulcro vacio ni en las mujeres que huyen sin

13 Sobre el sentido contracultural de la confesién de fe del Centurién en el contexto del
ascenso de la dinastia Flavia puede verse Ebner (2012).

14 Como bien lo afirman Horsley & Silberman (2005, p. 96) desde la perspectiva de la
tercera busqueda del Jests histdrico: «La pertenencia al movimiento iniciado por Jests
no pasaba por una conversién repentina a la fe trascendente en un mesias crucificado y
resucitado. La fe y la esperanza que él inspiraba era mucho mds practica que todo eso».

142 | Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013)



La conversién como condicién de posibilidad del seguimiento del sefior
a partir del evangelio de Marcos

contar lo que observaron (cf. Mc16,8)". Asi, por ejemplo, en los anuncios
de la pasién Jests también anticipa a los discipulos su resurreccién (cf. 8,31;
9,31; 10,34), en la cena final les anuncia que después de su resurreccién ird
delante de ellos a Galilea (cfr. Mc 14,27) y el joven del sepulcro reitera tal
anuncio a las “tres mujeres discipulas™® (cf. Mc 16,7).

Ciertamente, desde la ficcién narrativa que abre la elipsis de Mc 6,8
—corroborada por la tradicién histérica temprana del cristianismo— los
discipulos, no se sabe si todos son finalmente capacitados para ver y mirar,
para oir y comprender con el fin Gltimo de hablar o, mejor, anunciar al
resucitado (como lo expresa el apéndice candnico), lo que significa que
debieron haber experimentado un auténtico proceso de conversién hecha
posible gracias a su encuentro con el crucificado-resucitado ocurrido, segin
la narrativa de Marcos, en Galilea. Asi lo sefialan Rhoads, Dewy & Michie
(2002, p. 98-99):

La escena final indica la vuelta a Galilea, la vuelta al comienzo del relato,
la vuelta al lugar donde la soberania de Dios ha sido bien recibida. El
mensaje del joven a las mujeres en el sepulcro con instrucciones para los
discipulos para que fueran a Galilea sugiere un volver a empezar para los
discipulos y para cualquiera que en el futuro del mundo narrativo elija
seguir a Jests. Ademds, Galilea apunta hacia las naciones gentiles, donde
Jests habia dicho que se “proclamard la buena noticia”.

No obstante, vale la pena recordar lo dicho pérrafos atrés: si los
discipulos se dirigen a Galilea no es precisamente con el fin de obedecer
las instrucciones de Jesus. Ellos han abandonado al maestro y han huido
(cf. Mc 14,50). Serd el resucitado quien, a pesar de tal dispersién, saldrd a
su encuentro e “ird delante de ellos” (cf. Mc 14,28), recuperando, de este
modo, el paradigma discipular. Sorprendentemente, el abandono (traicién)
por parte de los discipulos no constituye un motivo para negar su idoneidad

15 Al respecto, resulta sugestivo el estudio narratoldgico y psicolégico desarrollado en
Navarro (2011).

16 Expresion usada por Carmona (2006, p.148) para explicitar el sentido de estas tres
mujeres como “réplica de los tres discipulos predilectos” de Jests.

Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013) | 143



Juan ALBERTO Casas RAMIREZ

discipular; a pesar del mismo y, atin mds, aprovechdndose del mismo, el
resucitado se dejard encontrar por ellos y los reivindicard ya no sélo en
calidad de discipulos sino también en calidad de misioneros anunciadores.
De esta manera, su vinculacién con Cristo no serd producto de sus propios
méritos o esfuerzos personales sino del don gratuito de la conversién que,
a pesar de las caidas, los capacita para creer en el evangelio y acoger, por
fin, la novedad del Reino de Dios anunciado por Jests desde 1,15. En tal
sentido, Martinez (2006) afirma:

La relacién de comunién que se habia estrechado entre Jestis y sus discipulos
en Galilea no se cancela con la fuga, sino que se reestablece nuevamente y
precisamente alli mismo en Galilea. Es decir, Jestis no cambia de discipulos,
asi como los llamé desde sus quehaceres cotidianos ahora vuelve a llamar
a los mismos que no le fueron fieles en su camino de cruz (p.122).

Por otra parte, si se tiene en cuenta que la obra de Marcos es ella
misma proclamacién del evangelio (no sélo como anuncio sino como
acontecimiento salvador concentrado en la persona de Jests el Cristo; Cf.
Mc 1,1), no se debe esperar a los relatos del sepulcro vacio (Cap. 16) para
descubrir sélo ahf el acontecer salvifico del crucificado-resucitado. Desde el
lugar del Goélgota, donde estd el centurién confesando su fe, la historia de
la pasién se extiende hacia atrds en el tiempo narrado, a modo de analepsis,
hacia el desierto donde estd Juan bautizando (en el capitulo primero), para
contar desde ahi cdmo el crucificado puede vehicular la conversién'’. Por
tales motivos, aunque no se encuentren expresiones narrativas que expliciten
actitudes de penitencia o arrepentimiento (mds propias de las teologias
veterotestamentarias), si serd posible descubrir en varios personajes —tales
como Levi (cf. 2,13-14) (Lamarche, 1971), el padre del muchacho con un
espiritu mudo (cf. 9,24) y el ciego de Jericé (cf.10,52) — ciertos dinamismos
de confrontacidn entre sus horizontes vitales que les lleven a tomar la
decisién de seguir y proclamar a Jesucristo, configurando y fundamentando
su existencia en él, segtin la nocién lonerganiana de conversién religiosa
expuesta inicialmente. En ltimas, serd el lector quien, a partir de su
encuentro con el crucificado-resucitado proclamado en Marcos, tendrd la

17 Sobre la doble direccionalidad temporal de Mc ver Marxen (1983, p. 144).

144 | Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013)



La conversién como condicién de posibilidad del seguimiento del sefior
a partir del evangelio de Marcos

responsabilidad de aceptar el don de la conversién y creer en el evangelio
para que la realidad del Reino pueda, finalmente, irrumpir y transformar
su historia.

REFERENCIAS
Agustin, San. (2003). Confesiones. Bogotd: Ciudad Nueva.
Agustin, San. (2007). La ciudad de Dios. Madrid: Tecnos — Anaya.

Baena, G. (2011). Fenomenologia de la revelacion. Teologia de la Biblia y hermenéutica.
Estella: Verbo Divino.

Baena, G. (2010). Exilio y desplazamiento. Un desafio a la esperanza. Theologica
Xaveriana, 60 (170), 543-560.

Borg, M & Crossan, J. D. (2009). E/ primer Pablo. La recuperacién de un visionario
radical. Estella: Verbo Divino.

Carbullanca, C. (2008). Los signos de los tiempos. Apuntes sobre el sentido teolégico
de la historia en el Evangelio de Marcos. Teologia y Vida, (49), 649-672.

—————————— .(2009). La ignorancia en el Evangelio de Marcos. Un acercamiento desde
la literatura de Qumrén a la teorfa de las pardbolas. Theologica Xaveriana,

59(168), 331-358.
Carmona, A (20006). Evangelio de Marcos. Bilbao: Desclée de Brower.
Celam (2009). Documento de Aparecida. Bogotd: Celam.

Dunn, J. (2009). E! cristianismo en sus comienzos. Tomo I: Jestis recordado. Estella:
Verbo Divino.

Ebner, M. (2012). El evangelio de Marcos y el ascenso de la dinastia Flavia.
Selecciones de Teologia (204), 260-265.

Galilea, S. (1991). El seguimiento de Cristo. Bogota: Paulinas.

Gelin, A. (1975). Comentario al libro de Jeremfias. En Biblia de Jerusalén (1152-
1187). Bilbao: Deslclée de Brower.

Giblet, J. & Grelot, P. (2001). Penitencia, conversién. En X. Léon-Dufour (Dir.),
Vocabulario de Teologia biblica (672-678). Barcelona: Herder.

Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013) | 145



Juan ALBERTO Casas RAMIREZ

Goetzmann, J. (1990). petdvola, penitencia, conversién. En L. Coenen, E.
Beyreuther & H. Bietenhard (Dirs.). Diccionario teoldgico del Nuevo
Testamento. Vol. 1. (pdgs. 334-337). Salamanca: Sigueme.

Guijarro, S. (2006). La composicién del evangelio de Marcos. Salmanticensis (53), 5-33.

Horsley, R. & Silberman, N.A. (2005). La revolucion del Reino. Cémo Jesiis y Pablo
transformaron el mundo antiguo. Santander: Sal Terrae.

Lacan, M.-F. (1967). Conversién y gracia en el Antiguo Testamento. Selecciones de
Teologia (21), 27-30.

Lamarche, P. (1971). La llamada a la conversién y a la fe. La vocacién de Levi (Mc

2,12-17). Selecciones de teologia (40), 345-347.

Laubach, E (1990). Conversién, penitencia, arrepentimiento. En L. Coenen,
E. Beyreuther & H. Bietenhard (Dirs.), Diccionario teoldgico del Nuevo
Testamento. Vol. 1. (pdgs. 331-334). Salamanca: Sigueme.

Lonergan, B. (2006). Método en teologia. Madrid: Sigueme.
Marcus, J. (2010). El evangelio segiin Marcos (Mc 1-8). Salamanca: Sigueme.

Marcus, J. (1992). The way of the Lord. Christological exegesis of the Old testament in
the Gospel of Mark. Louisville: Westminster/John Konx Press.

Marcus, J. (1992). The Jewish War and the Sitz in Leben of Mark. journal of Biblical
Literature (111), 441-462.

Martinez, H. (2000). E! discipulado en el evangelio de Marcos. Bogotd: CELAM
-Paulinas - San Pablo.

Marxen, W. (1983). Introduccion al Nuevo Testamento. Una iniciacion a sus problemas.
Salamanca: Sigueme.

Navarro, M. (2011). Morir de vida. Mc 16,1-8. Exégesis y aproximacién psicoldgica
a un texto. Estella: Verbo Divino.

Pikaza, X. (2012). Evangelio de Marcos. La buena noticia. Estella: Verbo Divino.

Rhoads, D., Dewy, J., & Michie, D. (2002). Marcos como relato. Introduccién a la
narrativa de un evangelio. Salamanca: Sigueme.

Schildgen, B.D. (2009). Conversion: “¢motpépo” and “petavoém” in the Gospel
of Mark. Jewish History (23), 1-16.

Telford, W. (2003). 7he theology of the Gospel of Mark. Cambridge: Cambridge
University Press, 2003.

146 | Cuestiones Teolégicas, Vol. 40, No. 93 (enero - junio, 2013)



