Fecha de Recepcion: 10 de febrero de 2004
Fecha de aceptacion: 15 de febrero de 2005

DE LA NOSTALGIA POR LO CLASICO
AL FIN DE LO CLASICO COMO NOSTALGIA:
WINCKELMANN Y BURCKHARDT*

Por: Maria del Rosario Acosta
Universidad Nacional de Colombia
mracosta@cable.net.co

Resumen. Este texto se propone responder a la pregunta acerca de la relacion entre estética y filosofia de la
historia a partir del examen de las teorias estéticas de Winckelmann (mediados del s. XVIII) frente a las
reflexiones acerca de la historia de Burckhardt (finales del s. XIX), atravesadas ambas por el significado
que adquiere en cada una de ellas el concepto de lo clisico. La idea es mostrar como una historia del arte
como la de Winckelmann, cuyo criterio es el arte griego como canon, trae necesariamente consigo una
filosofia de la historia que la sustenta y la hace posible; a la vez que una reflexion sobre la historia como la
de Burckhardt, que se presenta a si misma como una respuesta a la tradicion neocldsica y romdntica que la
precede, refleja tras de si un pensamiento estético propio.

Palabras clave: Winckelmann, Burckhardt, clasico, nostalgia, estética, filosofia de la historia.

From “Nostalgia for Classic” to “The End of Classic as Nostalgia”: Winckelmann and Burckhardt

Summary. This text proposes to answer a question about the relation between Aesthetics and Philosophy of
History as found in the Aesthetic Theories of Winckelmann (half of the XVIlIth Century) as opposed to
Burckhardt's reflexions on History (end of the XIXth Century), and each of these is crossed by the meaning
the concept of “classic” acquires in them. The idea is to show how a History of Art such as Winckelman's,
whose criterion is Greek Art as canon, necessarily entails with it a Philosophy of History that supports it and
makes it possible; at the same time, that a reflexion about History such as Burckhardt's, that presents itself
as an answer to the Neo-classic tradition and to the Romantic tradition that comes right before it, displays
behind it an Aesthetic Thought that is self-made.

Key words: Winckelmann, Burckhardt, classic, nostalgia, aesthetics, philosophy of history.

Hermoso mundo, ;donde estas? jVuelve

* Algunas de las citas de Burckhardt, Holderlin y Schiller, tomadas inicialmente de las traducciones al espaiiol
referenciadas aqui, han sido corregidas a partir del texto en aleméan. Cuando lo he considerado necesario, he
seflalado la palabra correspondiente en aleman entre corchetes.

Estudios de Filosofia ~ ISSN 0121-3628 No. 31  Febrero de 2005 Universidad de Antioquia



Maria del Rosario Acosta

Amable apogeo de la naturaleza!
Ay, s6lo en el pais encantado de la poesia
Habita atn tu huella fabulosa

Schiller. Los dioses de Grecia

1. Introduccion

La antigiiedad como futuro, el titulo que Rosario Assunto le da a su estudio de la
estética del neoclasicismo europeo, es el titulo perfecto para describir las intenciones de
Winckelmann al escribir su Historia del arte en la antigiiedad (1764). Las reflexiones
estéticas que recorren la historia del arte desde los egipcios hasta los romanos, y que no
dejan de hacer mencion al arte del Renacimiento y del Barroco europeo, estan atravesadas
por uno y el mismo objetivo: mostrar la indiscutible superioridad del arte griego sobre
cualquier otra produccion artistica, y proponerlo a partir de ello como criterio y como
canon. Mientras mas cerca se esté de la belleza alcanzada por los griegos, mas cerca se
esta de producir un arte verdadero, y es a partir de esta cercania que toda obra de arte debe
juzgarse. Por lo mismo, la busqueda de lo bello debe estar enfocada a la imitacion de lo
griego, a la recuperacion de la belleza griega en el arte: ésta debe ser el ideal regulador de
todo proyecto estético. Lo griego se convierte en lo cldsico entendido como canon, como
aquello que debe imitarse y recuperarse como futuro.

Es a partir de aqui que se abre el espacio para la primera pregunta que se intentara
responder en este texto: una estética como la de Winckelmann, cuya tarea es la sistematizacion
del estudio del arte a partir de la belleza griega como criterio, pero cuyo objetivo es el de
formularse a si misma como un proyecto de recuperacion histdrica de lo clasico, debe
traer consigo una determinada vision de la historia que conciba la posibilidad de una tal
recuperacion del arte de la Antigiiedad. ;Qué filosofia de la historia, entonces, implica una
vision estética como la de Winckelmann? ;Qué es la historia y cual es el papel del hombre
y del arte en ella? A partir de la lectura de la Historia del arte en la antigiiedad, y con la
ayuda de la interpretacion que propone Assunto del proyecto neoclasico, se mostrara como
la estética del neoclasicismo, de la que Winckelmann es uno de sus mayores representantes,
se transforma en un proyecto que trasciende los limites de lo estético, para convertirse en
una filosofia de la historia cuya meta es la restauracion de un pasado glorioso: la historia
se muestra como la historia de una caida, la decadencia de lo griego, a partir de la cual
todo adquiere sentido en cuanto busqueda de ese ideal perdido, de esa tierra prometida: del
pasado como felos del presente.

Por el otro lado, estan las Reflexiones sobre la historia universal' de Burckhardt, que
se presentan como una reaccion frente a esa filosofia de la historia heredera del proyecto
neoclasico y encarnada en los autores romanticos y en Hegel.? La historia no debe entenderse

1 Ellibro fue publicado por primera vez en 1905, después de la muerte de Burckhardt, y es el resultado de las notas

40



De la nostalgia por lo clasico al fin de lo clasico como nostalgia: Winckelmann y Burckahardt

como la recuperacion de un pasado idealizado, como el camino del hombre hacia su libertad;
es el conocimiento del pasado, su comprension y asimilacion como presente, el que nos
hace libres. S6lo aceptando cabalmente nuestra propia historicidad y nuestra incapacidad
de prevenir el futuro, en medio de la contingencia de lo histdrico, podemos permanecer
serenos frente al espectaculo de la historia. El papel del hombre en la historia es el de un
espectador que no se limita a comprender, sino que comprendiendo actia en el presente. El
unico telos de la historia es siempre este presente que se asume en su historicidad.

(Qué es entonces el arte para Burckhardt? Parece no ser ya posible la idealizacion
de un pasado como canon, en la medida en que cada época debe ser comprendida como
manifestacion de un momento historico particular. No es posible tampoco proyectar el
pasado como futuro, en cuanto que todo proyectar mas alla del presente es simplemente una
ilusion, un “pobre consuelo”.? ;Cual es el criterio entonces para valorar el arte? y, a partir
de ello, ;qué es lo clasico para Burckhardt? Una lectura de las Reflexiones sobre la historia
universal, orientada por estas preguntas, puede revelar, bajo la exposicion de Burckhardt
acerca de la historia y del papel del hombre en ella, un cambio en las reflexiones estéticas
y en la valoracion del arte. Lo clasico se mostrara como aquello que, siendo plenamente
histérico, continta hablandole a todos los hombres de todos los tiempos.*

Al final, y a pesar de que se presentan precisamente como dos opiniones contrarias,
es posible que salga a la luz una relacién estrecha entre ambos pensadores: el proceso
de historizacion del ideal estético iniciado en el s.XVIII por Winckelmann, quien decide
encarnarlo en el arte griego, posibilita una vision del arte mas historica, mas comprensiva,
que desembocara inevitablemente, a finales del s. XIX, en las reflexiones de Burckhardt

para su curso en la Universidad de Basilea (1868-1885) y unas conferencias que dicto entre 1870 y 1871.
2 Aqui se dejara de lado si la interpretacion que hace Burckhardt de Hegel es o no adecuada.

3 Burckhardt, J. Weltgeschichtliche Betrachtungen. Stuttgart: Alfred Kroner Verlag, 1949, p. 164; Burckhardt,
J. Reflexiones sobre la historia universal. Trad. Wenceslao Roces. México: FCE, 1996, p. 217.

4 Burckhardt, por supuesto, no es el primero en proponer esta mirada de lo clasico. Algo similar es ya sugerido
en el s. XVIII por Hume en su ensayo “Sobre la norma del gusto”. Sin embargo, aunque Hume hace ya alusion
a la posibilidad de comunicabilidad del gusto entre distintas épocas historicas, y se aleja de la concepcion
de la belleza de la antigiiedad como unico criterio del gusto, las razones aducidas por el fildsofo inglés seran
a la larga diferentes a las de Burckhardt: Hume recurre a la naturaleza humana en el sentido bioldgico para
justificar la posibilidad de una norma del gusto; la historicidad de una obra de arte puede ser mas bien un
obstaculo para la comunicabilidad, Cfi: Hume, D. “On the Standard of Taste”, en: Miller, E. (ed.). Essays:
Moral, Political and Literary. Indianapolis: Liberty Found, p. 243ss. Burckhardt, por el contrario, recurre a la
historia como medio y elemento para redefinir lo clasico. Para él, como se vera, es justamente la historicidad
de una obra de arte, el hecho de ser plenamente representativa de su propia época, lo que la conduce a
convertirse en clasica para todos los tiempos.

5 Hegel, G.W.F. Lecciones sobre la estética. Trad. Brotons Mufoz. Madrid: Akal, 1989, p. 49.

6 Es interesante, sin embargo, sefialar aqui que, aunque la Querelle des anciens et des modernes tendra también

41



Maria del Rosario Acosta

acerca de valorar cada arte como expresion de su tiempo, y no por su cercania a un ideal
de belleza ahistorico o perdido para siempre en un pasado irrecuperable.

2. El neoclasicismo de Winckelmann: la historizacion del
ideal estético

Dice Hegel en sus Lecciones sobre la estética: “Winckelmann se habia entusiasmado
con la intuicion de los ideales de los antiguos de un modo que le permitié introducir un
nuevo sentido en la consideracion del arte, la rescato de los puntos de vista de fines vulgares
y la mera imitacion de la naturaleza, y la alentd poderosamente a buscar la idea del arte en
las obras de arte y en la historia del arte. Ha, pues, de considerarse a Winckelmann como
uno de los hombres que en el campo del arte supieron desentrafiar para el espiritu un nuevo
6rgano y unos modos de consideracion enteramente nuevos”.’

Hegel aqui destaca una de las posibles interpretaciones de la obra de Winckelmann,
interpretacion que lo ubica en un punto decisivo de la historia y la filosofia del arte. Mas que
en las investigaciones detalladas que realizé de las obras de arte antiguas, la importancia
de sus reflexiones reside en el hecho de haber dejado de lado una concepcion platdnica de
la belleza como idea metafisica, oculta tras el velo de la apariencia en la naturaleza, y solo
alcanzable por la imitacion de esta ultima. La belleza ideal, criterio a partir del cual debia
juzgarse toda produccion artistica, y que desde el renacimiento se identificaba con una idea
que debia ser imitada en la realidad material, parece encarnarse, a partir de Winckelmann, en
un momento histdrico y una produccion artistica determinados: el arte griego. La grandeza
del arte griego —insistird Winckelmann una y otra vez—, no esta en su cercania al ideal de
belleza, en la manera acertada como los griegos imitaron a la naturaleza, sino, justamente,
en que en esta imitacion lograron elevarse por encima de la naturaleza y alcanzar en sus
obras la belleza ideal, la belleza artistica.

Esta interpretacion, claro, puede ser problematica. Hay quienes consideran que hablar
de una historizacion del ideal estético en Winckelmann es adelantarse a los hechos, y que
la lectura de Hegel esta determinada por sus propias concepciones acerca de la relacion
estrecha entre la filosofia y la historia del arte. No es que Winckelmann haya dejado de lado
una concepcion metafisica de la belleza, sino que, como maés tarde también lo diria Kant
ya en un contexto ajeno al clasicismo, las reglas de la belleza son de una naturaleza tal que
no puede aducirse a ellas sino mediante casos particulares, mediante ejemplos concretos.
Los griegos habrian sido, seglin esta interpretacion, el ejemplo aducido por Winckelmann
para hablar de la belleza ideal como idea metafisica.

sus defensores por parte y parte entre los alemanes durante el s. XVIII, la disputa adquirirda en Alemania

42



De la nostalgia por lo clasico al fin de lo cldsico como nostalgia: Winckelmann y Burckahardt

Sin embargo, quien lea con atencion las Reflexiones sobre la imitacion del arte
griego en la pintura y la escultura (1755), escrito mas de diez afios antes de la Historia del
arte en la Antigiiedad, puede encontrar alli ya pasajes suficientemente claros que iluminan
la totalidad de la obra de Winckelmann y que demuestran que la interpretacion sugerida
por Hegel no esta del todo viciada por sus propias opiniones. Tomando una posicion clara
frente al debate antiguos-modernos, heredado en Alemania de la famosa Querelle francesa,’
dice Winckelmann comenzando el texto: “el u#nico camino —que nos queda a nosotros
para llegar a ser grandes es el de la imitacion de los Antiguos”™—.” El autor, en efecto,
dedicara casi la totalidad del texto a demostrar por qué el camino de los artistas modernos
hacia la belleza artistica debe darse a partir de la imitacion del arte griego, y no, como
lo consideraban algunos “modernos” —entre los que Winckelmann menciona a Bernini,
artista barroco—, quienes rechazaban la idea de la Antigiiedad como canon, a partir de una
imitacion juiciosa de la naturaleza.

Algunas veces las afirmaciones de Winckelmann pareceran mas matizadas: “En
orden al conocimiento de la naturaleza perfecta, el estudio de la naturaleza ha de ser
necesariamente, en el mejor de los casos, un camino mas largo y penoso que el estudio de
las obras de arte de la Antigiiedad”.® Pero poco a poco va quedando claro, a lo largo del
texto, que dicha “naturaleza perfecta”, que Winckelmann conecta con lo que él denomina
“belleza ideal”, es so6lo accesible en el arte, y, concretamente, en el arte griego. Los
modernos no tienen acceso ni a las condiciones naturales ni a las circunstancias histdricas
que permitieron a los griegos alcanzar el ideal en el arte (aunque las Gltimas, como se vera,
pueden volver a ser reproducidas como parte del proyecto de recuperacion de lo bello). La
belleza ideal es el resultado de la combinacion de la belleza de una naturaleza perdida ya
para los modernos, y lo sublime de un espiritu caracteristico del modo de ser griego. Quien
se limite a imitar la naturaleza no lograra nunca, por lo tanto, alcanzar en el arte lo que los
griegos alcanzaron. Solo la educacion en el gusto griego, el acostumbrarse a “sentir” como
los griegos, “pensar” como ellos, posible solo a través de su imitacion, conducira al artista

un matiz diferente, que se ve muy claramente en autores como Schelling y Schiller a finales del siglo, pero
que ya encuentra sus trazos principales en posiciones de autores de mediados de siglo como Winckelmann
y Herder. Estos matices tendran que ver con la introduccion de la historia como factor fundamental que no
puede ignorarse en la discusion. Es justamente esta introduccion de la historia en las consideraciones estéticas
la que en este articulo estoy intentando conectar con las reflexiones winckelmannianas. Para una explicacion
mas detallada de este problema son interesantes el articulo de Jauss “La réplica a la Querelle des anciens et des
modernes” y las sugerencias de Szondi comenzando el primer tomo de Poética y filosofia de la historia.

7 Winckelmann, J.J. “Reflexiones sobre la imitacion del arte griego en la pintura y la escultura”, en: Belleza
y verdad. Sobre la estética entre la Ilustracion y el Romanticismo. Trad. Jarque Soriano. Barcelona: Alba,
1999, p. 80, Las cursivas son mias.

8 Ibid., p.91.

9 Esto es determinante para una consideracion estética del arte, en la medida en que hace al arte necesario. Si
la belleza es una idea que se encuentra mas alla de lo real, y que aparece oculta en la naturaleza, el arte no es
necesario para su existencia; es, si acaso, una de sus posibles encarnaciones. En cambio, para Winckelmann,

43



Maria del Rosario Acosta

moderno a la verdadera belleza. Porque ésta no es una idea mas alla de lo real, esperando
ser encarnada en lo sensible, sino aquello que las obras de arte griegas hicieron aparecer
por primera vez en el mundo’.

Winckelmann se manifiesta, segiin esta interpretacion, en contra de las teorias
estéticas del clasicismo, caracterizadas por un platonismo genuino: el verdadero arte, para
el clasicismo, consiste en la imitacion de una idea de belleza, a la cual el artista puede como
maximo aspirar a acercarse. Los griegos deben ser imitados en cuanto a la manera como
lograron imitar la idea de lo bello: esto es lo que los hace clasicos. Para Winckelmann,
por el contrario, no hay tal como una idea de belleza metafisica. Como lo manifiesta en la
Historia del arte en la Antigiiedad, es ello precisamente lo que ha impedido a la “verdadera
filosofia” acercarse al terreno del arte: “Estas grandes verdades generales, que, llevandonos
por los floridos senderos, nos conducen al examen de la belleza, y de ahi a la fuente misma
de la belleza universal, se hallan envueltas con vanas especulaciones”.!’ La belleza ideal,
en efecto, se eleva por encima de la naturaleza, pero no por ello es una idea metafisica,
mas alla de lo real, ni se convierte en un ideal inalcanzable. Al contrario, los griegos, en su
imitacion sublime de la naturaleza, elevandose por encima de ella, lograron realizarla:

[El] artista inteligente aplicaba a su arte el procedimiento de los jardineros ingeniosos que injertan
en un tallo otras ramas de buena calidad; y lo mismo que la abeja que extrae su dulce tesoro del
néctar de muchas flores, ellos tampoco se limitan a tomar como modelo a un solo individuo,
como lo suelen hacer a veces los poetas, tanto antiguos como modernos, y la mayoria de los
artistas de nuestros dias. Los griegos trataron de reunir las formas elegantes de varios cuerpos
bellos (...). Supieron despojar a sus figuras de toda clase de atractivos personales que desvian
a nuestro espiritu de la verdadera belleza. Esta seleccion de las partes bellas y su armonica
asociacion en una sola figura produjo la belleza ideal M

Asi, insiste Winckelmann, esta belleza “no es, por consiguiente, una percepcion
metafisica”.!? El ideal de belleza es la belleza alcanzada por los artistas griegos.

Si ha de imitarse algo, entonces, esto debe ser el arte griego, en la medida en que éste
es la encarnacion de la belleza que los modernos consideran ideal: “una infinidad de cosas
que para nosotros son ideales eran naturales para ellos [para los griegos]”.!* No es que los
antiguos hayan logrado acercarse mas a esa belleza universal, ideal, fuente de toda belleza
artistica en el sentido platdnico. El ideal de belleza tiene su momento de encarnacion en la

como puede verse, el arte griego realiza la belleza artistica, superior a la belleza de la naturaleza. Es el arte
el que le da existencia a la belleza ideal.

10 Winckelmann, J.J. Historia del arte en la antigiiedad. Madrid: Aguilar, 1955.
11 Ibid., p. 415.

12 Ibid.

13 Ibid., p. 365.

14 Praz, M. Gusto neoclasico. Barcelona: Gustavo Gili, 1982, p. 73.

15 Assunto, R. La antigiiedad como futuro. Barcelona: Visor, 1990, p. 85.

44



De la nostalgia por lo clasico al fin de lo cldsico como nostalgia: Winckelmann y Burckahardt

historia: la antigiiedad clasica, y mas especificamente, el arte griego. Como lo afirma Mario
Praz en su estudio del neoclasicismo, “Winckelmann buscaba en el marmol la serena fuente
de la belleza”.!* Y ésta es justamente la importancia de Winckelmann en la historia del arte,
tal y como lo resalta Assunto: es el primero que realiza “el paso de la fundamentacion de la
belleza clasica del plano metafisico al plano que podemos llamar historico-social”.!?

En efecto, una de las primeras preocupaciones de Winckelmann en su estudio del arte
en la antigiiedad es la de mostrar como la superioridad del arte griego, y por consiguiente,
la inferioridad de otras producciones artisticas como la egipcia y la etrusca, responden
a condiciones historico-sociales (teniendo en cuenta que también en Winckelmann la
naturaleza es historizada). No es correcto hablar de algo asi como “el milagro griego”. El
que el arte haya alcanzado el ideal de belleza entre los griegos puede explicarse a partir
de las condiciones histdricas que rodearon su aparicion: “La causa de superioridad de los
griegos en el Arte debe ser atribuida al concurso de diversas circunstancias, como, por
ejemplo, la influencia del clima, la constitucion politica y la manera de pensar de este pueblo,
a la cual debe afiadirse la gran consideracion de que gozaban sus artistas y el empleo que
hacian de las artes™.'s

Y durante varias paginas Winckelmann se dedica a mostrar como las condiciones
climaticas (“una temperatura intermedia entre el invierno y el verano”!” permiten, por
ejemplo, la formacion de una “dulzura del caracter y la serenidad del alma de los griegos,
cualidades todas que contribuyen a la concepcion de las bellas imagenes tanto como, en
la naturaleza, a la generacion de las bellas formas™.!® Todo esto ligado, a la vez, a una
constitucion politica propicia para el desarrollo de las artes, ya que la polis proporcionaba
tanto la libertad de sus ciudadanos (“la libertad es una de las causas de la preeminencia
de los griegos en el Arte”,"” como una educacion “superior” (“[...] eran seres pensantes
que habian dado ya veinte y mas afios a la meditacion, a una edad en que nosotros apenas
comenzamos a pensar por nuestra propia cuenta”.?’ Los artistas, a su vez, contaban con
una estima publica: “las recompensas que recibian por sus obras les permitian hacer brillar
sus talentos naturales sin ninguna clase de interés inmediato y personal”.?! La belleza del
arte queda, asi, inscrita en un contexto histdrico determinado. Esto permitira entender, mas
adelante, la relacion estrecha entre el proyecto estético del neoclasicismo y un proyecto
historico-politico.

16 Winckelmann, J.J. Historia del arte..., p. 364.
17 Ibid., p. 365.

18 Ibid., p. 369.

19 Ibid., p. 371.

20 Ibid., p. 377.

21 Ibid., p. 382.

22 Ibid., pp. 363-64.

23 Varios comentarios de Winckelmann a lo largo de su estudio parecen aludir precisamente a este objetivo. Por

45



Maria del Rosario Acosta

El arte griego es, por consiguiente, en Winckelmann, el arte clasico: proporciona
el criterio para todos los juicios estéticos, a la vez que se convierte en el unico canon. Su
estudio e imitacion muestran el camino a seguir: “el examen del arte de los griegos debe
servirnos para encauzar nuestras concepciones hacia lo verdadero y deducir reglas para
nuestras apreciaciones y trabajos”.?? El arte moderno, parece considerar Winckelmann —y éste
es, por supuesto, antes que ninguno, el objetivo de su estudio- puede alcanzar nuevamente
la perfeccion, realizar nuevamente esa belleza ideal alcanzada por los griegos, si acepta
seguir el mismo camino que éstos siguieron.”

3. La antigiiedad como futuro: la historia como
repatriacion

3.1. El proyecto de Winckelmann: Dresde como la nueva Atenas

En la medida en que el ideal estético ha sido historizado y encarnado en el arte griego,
y en cuanto que este Ultimo se muestra inserto en un contexto histérico determinado, el
proyecto estético del neoclasicismo trasciende los limites del arte para convertirse en un
proyecto historico-politico. Si la meta en el arte es que los modernos logren, siguiendo el
mismo camino que los griegos siguieron, alcanzar en la historia nuevamente la belleza ideal,
esto debe traer consigo también la transformacion de las condiciones sociales y politicas.
La Grecia de Winckelmann, ese ideal histérico perdido, ese mundo de la libertad, de la
educacion y la moral en el que, como queda manifestado en su arte, reinaba la sabiduria, la
prudencia, la sophrosyne,* debe poder recuperarse en la historia, y con ello, se recuperara
también el arte bello. Asi, es justamente la historizacion del ideal estético realizada por
Winckelmann la que permite establecer una relacion directa de la estética con una filosofia
de la historia y un proyecto politico, relacion que sera heredada y llegara a su punto mas
alto entre algunos representantes del romanticismo, para quienes, precisamente, la filosofia

ejemplo, en el capitulo XV, dice: “El arte moderno, siguiendo el mismo camino, habria llegado sin duda a su
perfeccion si los artistas no hubiesen abandonado demasiado pronto el camino que les habia trazado Miguel
Angel” (Ibid., p. 627). Miguel Angel seria el representante, en el arte moderno, del estilo sublime de los
griegos, paso inmediatamente anterior al arte bello que resulta ser, como lo destaca Assunto, la unidad de lo
sublime y de la gracia: “noble sencillez, serena grandeza” (Cf: Assunto, Op. cit.). Ya en las “Reflexiones”
Winckelmann hacia alusion a Rafael como el artista que, en la modernidad, gracias a su imitacion de las
obras de arte griegas, habria alcanzado la grandeza artistica. El proceso seguido por Rafael es descrito por
Winckelmann como el proceso que todo artista moderno deberia seguir. Cfi: Winckelmann, J.J. “Reflexiones
sobre la imitacion...”, pp. 92-93.

24 Winckelmann. Historia del arte..., p. 486.
25 D’Angelo, P. La estética del Romanticismo. Madrid: Visor, 1999, p. 47.
26 Assunto, R. Op. cit., p. 83.

27 Winckelmann. “Reflexiones sobre la imitacion...”, p. 83.

46



De la nostalgia por lo clasico al fin de lo clasico como nostalgia: Winckelmann y Burckahardt

del arte sera, antes que nada, una “filosofia de la historia (del arte)”.?* El proyecto estético
winckelmanniano, y su polémica con el mundo moderno, al que sus reflexiones pretenden
enfrentarse, se muestra como un proyecto social, moral y politico, que trae consigo una
nueva vision de la historia. Asi lo destaca Assunto: “Queda (y es el correlato de lo que
hemos llamado historizacion de la Idea, su situacion en un momento del tiempo humano)
queda, decimos, la proyeccion hacia el futuro de aquella felicidad de la que habia nacido el
arte de la antigua Atenas, encarnacion de la belleza absoluta, la Idea misma de la belleza,
traida del cielo a la tierra, conquistada por el hombre”.2¢

Elneoclasicismo trae, con ese giro que le imprime la historizacion winckelmanniana,
una filosofia de la historia. Sus origenes estan en la antigiiedad clasica, en el mundo griego,
donde se encuentra la fuente de todo lo bello, de todo lo verdadero. La historia es, asi, la
historia de una caida, la decadencia de lo griego, a partir de la cual adquiere sentido como
el proceso de recuperacion de un ideal perdido. “Los mas puros manantiales del arte estan
abiertos: dichoso quien los encuentre y los deguste. Buscar estas fuentes significa viajar a
Atenas a partir de ahora. Dresde sera Atenas para los artistas”.”’” El telos de la historia, la
meta a la que todo el movimiento histérico debe dirigir sus esfuerzos, es la restauracion de
la Antigiiedad en el mundo moderno: el arte, la belleza artistica, se muestra como el “punto
de llegada de la historia”.?®

Pero ese felos, esa restauracion a la que el movimiento histérico debe dirigirse,
implica una transformacion completa de la realidad. El ideal estético ha traido consigo una
nueva imagen del mundo, a partir de la cual la realidad debe ser rehabilitada para convertirse
en el espacio propicio para el renacimiento de la antigiiedad. La mirada del neoclasicismo
hacia el pasado no es, por consiguiente —y esto ya puede entreverse en las intenciones
que se encuentran detras de la Historia del arte en la antigiiedad— una mirada que huye
del presente, que se rehusa a enfrentarse a su propio tiempo. Es, al contrario, y como se
vera por ejemplo en la Revolucion Francesa, una mirada critica de su propia realidad, que
busca restablecer para el presente la libertad y la cultura clasicas, una mirada renovadora
que se convierte, por tanto, en proyecto histérico y politico: “lo que contaba era restituir
al presente el valor absoluto del que la antigiiedad, proyectada hacia el futuro como idea
teleologica, era modelo: una renovatio estética que se anunciaba como regeneraciéon moral
y social precisamente en cuanto estética”.?’

La decadencia moderna, mencionada varias veces por Winckelmann en su obra,
es el resultado del alejamiento de la antigliedad. Esta se muestra como el lugar en el que
confluyen la razon y la historia, la idea de la belleza y la naturaleza: es solamente en el arte

28 Assunto, R. Op. cit.

29 Ibid., p. 134.

30 Winckelmann, J.J. Historia del arte..., p. 438.
31 Assunto, R. Op. cit., p. 42.

47



Maria del Rosario Acosta

griego que la naturaleza logra elevarse por encima de si misma y convertirse en belleza
ideal, tal y como Winckelmann lo describe: “El artista, lleno de estas concepciones sublimes,
elevaba la materia de lo material a lo intelectual, y su mano creadora producia seres exentos
de las necesidades propias de la Humanidad”.** Y por tanto, es justamente la imitacion de
este arte, de este ideal estético, la que puede llevar nuevamente a la reproduccion de ese
mundo ideal en la modernidad: una polis creada en el presente a la luz de un pasado que
aun sobrevive en la historia. Para Winckelmann, la Antigliedad no es aun un pasado perdido
para siempre. La historia no interviene aun como una realidad que impida la recuperacion
del pasado. Este se conserva en el presente y puede ser siempre recuperado, vuelto a traer
a la historia: “El Paraiso-perdido-de la Antigiiedad muestra la direccion de otro Paraiso,
aquel que ya no se configura retrospectivamente, sino proyectivamente como el objetivo
de un tiempo nuevo”.’! El ideal estético, el ideal clasico, transformado también en ideal
politico y en meta de la historia, queda inmortalizado al convertirse en el ideal regulativo
de toda critica de la realidad, y de todo proyecto que busque su transformacion.

3.2. El legado de Winckelmann: el retorno de los dioses en Schiller y en Holder-
lin

Los ecos de esta filosofia de la historia, inmanente al neoclasicismo de Winckelmann,
cobraran fuerza, como lo muestra también Assunto, en las visiones estético-politicas del
romanticismo: “Este finalismo, que llevaba consigo una inversion del pasado cuyo valor
de ejemplaridad estética se proyectaba hacia el futuro como Tierra Prometida en la que
repatriarse, lo hicieron suyo los romanticos”.3? Y aqui Assunto menciona de manera especial
a Schiller y a Holderlin, autores que, en efecto, a través de sus reflexiones estéticas y sus
creaciones poéticas, manifiestan una nostalgia clara por la pérdida de la antigiiedad.”

Sin embargo, la afirmacion de Assunto debe ser matizada. Si bien las imagenes de
una Antigliedad clasica idealizada, de un pasado griego afiorado, aparecen una y otra vez
en las obras de los autores mencionados; y si bien puede decirse que esto no se debe a otra
cosa que a la influencia definitiva que ejercié Winckelmann sobre los autores alemanes
de finales del s. XVIII, el pensamiento de Schiller y de Holderlin no puede interpretarse
simplemente como la continuacion y consolidacion del proyecto winckelmanniano. Si ambos
autores son figuras claves para comprender el legado de Winckelmann, ello es precisamente

32 Ibid., p. 21.

33 Esta mencion a los romanticos es importante, a la luz de la totalidad de este texto, en la medida en que es
justamente en contra de esta filosofia de la historia romantica, la cual encuentra de alguna manera su culminacion
en Hegel (como se sugerira mas adelante), que Burckhardt va a reaccionar en sus “Reflexiones”.

34 Kart Mannheim, en su analisis sobre los origenes del pensamiento conservador, origenes que el autor decide
ubicar precisamente en la Alemania de los s. XVIII y XIX, muestra como uno de los rasgos principales de
este pensamiento era precisamente una concepcion particular del pasado, considerado como una realidad atin

48



De la nostalgia por lo clasico al fin de lo clasico como nostalgia: Winckelmann y Burckahardt

porque en ellos se ven ya las consecuencias de la reflexion winckelmanniana, consecuencias
que van mas alla de lo que el autor lleg6 a desarrollar, pero que son resultado logico de la
historizacion del ideal de belleza. La cadena que Winckelmann habia iniciado con ello no
podia ya detenerse, y la obra de Schiller y de Holderlin es la manera mas clara de ver lo
inevitable de este desarrollo.

En efecto, la historizacion del ideal debia llevar, tarde o temprano, a la aceptacion
de su pérdida definitiva en la historia. A diferencia del pensamiento atin conservador
de Winckelmann, para quien, como se mencionaba anteriormente, la historia atin no
aparece como una realidad que impida la recuperacion sin mas del pasado,** para Schiller
y para Holderlin esta claro que si los griegos son una época histdrica, ello implica ya,
necesariamente, su distancia definitiva frente a la modernidad. El historicismo de Herder,
unido a las consecuencias fallidas de la Revolucion Francesa —consecuencias que Schiller
veria, en todo caso, mas prontamente que Hoélderlin, pero que este Gltimo no ignoraria en
absoluto, como puede verse ya en su version definitiva del Hiperion— ayudarian a reforzar
esta certeza.

Justamente por esto, dird Taminiaux, s6lo Schiller y Holderlin son autores
verdaderamente nostalgicos. Solo en ellos puede decirse que esta presente la nostalgia por
lo griego, porque ésta, como la palabra lo indica (nostoV: regreso; algoV: sufrimiento),
no es solo un anhelo por el regreso, sino, a la vez, un sufrimiento en el exilio, un dolor
por la pérdida. En Winckelmann, dice Taminiaux, siguiendo este andlisis, no estd presente
este dolor: “nunca dud6 de que el mundo de su tiempo podria elevarse a la grandeza de
los antiguos por medio de su imitacién”.3® En Schiller y en Holderlin, por el contrario, es
precisamente el dolor por la pérdida, la imposibilidad de un volver sin mas a 1a unidad natural
y bella de los griegos, lo que impulsara el proyecto de su recuperacion, de la transformacion
del exilio en una repatriacion. Grecia debia morir para siempre si sus dioses debian retornar
entre los modernos.

Esta repatriacion, al igual que en Winckelmann, se lleva a cabo en ambos autores
a través de un proyecto estético, que se transforma y ejerce las funciones de un proyecto
politico. En ellos la filosofia de la historia sera, asi también, movida por una afioranza del
pasado griego, pero, esta vez, de un pasado que se sabe perdido para siempre; que sobrevive

existente en el presente (Cfi~. Mannheim, p. 127). Winckelmann es un buen ejemplo de este tipo de perspectiva
sobre la historia. En ¢él, la historia es introducida por primera vez en las reflexiones estéticas, pero sélo en la
medida en que ayuda a ubicar la belleza dentro de una realidad historica concreta. Mas alla de ello, la historia
desaparece, excepto en la medida en que es siempre un camino a la recuperacion de la antigiiedad.

35 Taminaux, J. “The nostalgia for Greece at the Down of Classical Germany”, en: Poetics, Speculation and
Judment. NY: State University of New York press, 1993, p. 74.

36 Como también lo explica Taminiaux, la nostalgia trae consigo, necesariamente, en sus inicios, una mirada
negativa del presente (Cf-. Ibid., p. 75). Esta mirada, sin embargo, se transforma en ambos autores, a la larga,
en una valoracion positiva: el presente no puede dejarse de lado en la recuperacion de la antigiiedad; debe,
por tanto, valorarse por si mismo, evaluarse en sus posibilidades propias. S6lo por medio de esta valoracion

49



Maria del Rosario Acosta

so6lo en el canto, en la poesia, en el arte: solo en el pais encantado de la poesia / habita
aun tu huella fabulosa. De este modo, a diferencia de Winckelmann, es la conciencia de la
pérdida la que mueve a estos autores a formular sus proyectos estético-politicos. Ambos,
movidos por una verdadera nostalgia, buscaran recuperar la belleza, esa belleza que los
griegos alcanzaron, representada para Schiller en el Estado estético —opuesto al estado
ético moderno—y para Holderlin en la unidad originaria —opuesta a la situacion escindida
de la modernidad—*¢ pero sin dejar de lado las caracteristicas propias e inevitables del
hombre moderno. La aceptacion de la imposibilidad de ser griegos es el primer paso para
la recuperacion de la unidad perdida en la historia con su desaparicion.

El proyecto schilleriano de una “educacion estética universal”, en el que se conjugan
sus reflexiones estéticas con una filosofia de la historia, postula, como en ¢l caso de
Winckelmann, la belleza como fin y meta de la historia humana. “Unicamente la belleza
es capaz de hacer feliz a todo el mundo”,”” dice Schiller en sus Cartas sobre la educacion
estética del hombre (1795), “porque es a través de la belleza que se llega a la libertad”.3® Esta
belleza, que se encarna en la historia en un estado estético, guarda, en efecto, una relacion
estrecha con la lectura que los romanticos, herederos de Winckelmann, hacian de la sociedad
griega: un estado en el que los individuos se sientan parte del todo antes que separados, en
el que la belleza sea, como en los griegos “bellos de caracter” de Winckelmann, el punto
de partida de las relaciones sociales. Y aunque en efecto cabe alin una lectura clasicista
del Schiller de las Cartas, segin la cual el estado estético propuesto por el autor seria la
recuperacion de lo que ya los griegos habrian logrado en la polis, no es dificil tampoco
encontrar rasgos de un pensamiento que ha introducido de manera definitiva a la historia
como un proceso necesario dirigido a alcanzar la “idea de humanidad”, combinacién de la
sensibilidad de la Grecia clasica, posible gracias a su relacion inmediata con la naturaleza,
con la racionalidad de la Epoca Moderna, cuyas escisiones no pueden, sin mas, dejarse de
lado —tal como lo creeria un Winckelmann—:

El Estado dinamico so6lo puede hacer posible la sociedad, domando la naturaleza por medios

naturales; el Estado ético solo puede hacerla (moralmente) necesaria, sometiendo la voluntad

individual a la voluntad general; solo el Estado estético puede hacerla real [wirklich], porque

es el tnico que cumple la voluntad del conjunto mediante la naturaleza del individuo. Si bien la

necesidad natural hace que los hombres se retinan en sociedades, y si bien la razén implanta en

cada uno de ellos principios sociales, sin embargo, es Unica y exclusivamente la belleza quien

puede dar al hombre un cardcter social. El gusto, por si solo, da armonia a la sociedad, porque

otorga armonia al individuo.*®

de lo propiamente moderno puede llevarse a cabo la repatriacion.

37 Schiller, F. Schillers Werke. Nationalaugabe. Koopman H. y Wiese B. (eds.). Zwangzigster Band. Weimer:
Herman Bohlaus, 1962, p. 411; Cartas sobre la educacion estética del hombre. Trad. J. Fijoo. Barcelona:
Anthropos, 1990, Carta No 27, p. 377.

38 Ibid., p. 312; ibid., carta No 2, p. 121.
39 Ibid., p. 410; ibid.,carta No 27, p. 375.
40 Por ejemplo ibid., carta No 27, p. 371.

41 Ibid., p. 472; idem. Sobre poesia ingenua y sentimental. Trad. J. Probst y R. Lido. Barcelona: Icarias, 1985,
p. 126.

50



De la nostalgia por lo clasico al fin de lo clasico como nostalgia: Winckelmann y Burckahardt

La meta de la historia es una especie de polis moderna, en la que se rescata la
naturalidad de las relaciones sociales, sin eliminar la propia individualidad. El gusto, el juicio
estético, y la belleza en cuanto realizacion concreta de la conciliacion de los dos impulsos
opuestos en el hombre y en la historia (Schiller, en efecto, traslada su idea antropologica
a la historia misma: si el hombre estd escindido entre sus impulsos naturales y su razon,
también la historia debe recorrer este doble camino antes de alcanzar un estado politico
perfecto, reconciliador de ambas tendencias), tiene tanto de antiguo como de moderno,
conserva la libertad, ganancia de la modernidad, pero recupera la unidad perdida tras la
decadencia de lo griego. El proyecto estético y politico neoclasico se transforma asi en un
abrebocas para la dialéctica de la historia hegeliana, para la justificacion de la necesidad
de la pérdida de la Antigiiedad idilica, con vistas a una reconciliacién mas alta del hombre
con la idea de su humanidad.

Y si esto no es suficiente para comprender la salida de Schiller del
clasicismo winckelmanniano —las Carfas a veces son confusas en sus referencias a la
antigliedad griega, y a veces el estado estético parece estar describiendo también a la polis
griega (cf. por ejemplo—,* toda ambigiiedad queda resuelta en su ensayo posterior, Sobre
poesia ingenua y poesia sentimental (1796), en donde aparece claramente la conciencia
de la distancia definitiva con lo griego, y la necesidad de su recuperacion desde y solo
desde lo moderno. So6lo desde lo sentimental puede recuperarse lo ingenuo; es en el idilio,
como género de la poesia sentimental, donde finalmente se lleva a cabo la reconciliacion
entre ambos. Permitaseme aqui citar el texto en toda su extension, para hacer evidente la
anticipacion de Schiller al proceso historico elaborado posteriormente por Hegel:

No nos vuelva a llevar a la infancia para que comprendamos con las mas preciosas
adquisiciones del entendimiento una quietud que no puede durar mas de lo que dure el
sopor de nuestras fuerzas espirituales; antes bien, hdganos avanzar hacia nuestra mayoridad
para darnos a sentir la armonia superior que recompensa al que lucha y hace feliz al que
vence. Propongase un idilio (...) que guie al hombre hasta el Eliseo, ya que no podemos
volver a la Arcadia.

El concepto de este idilio es el de un conflicto plenamente resuelto tanto en el individuo como
en la sociedad, el de una libre amalgama de las inclinaciones con la ley, el de una naturaleza

purificada y elevada a suprema dignidad moral; en pocas palabras, no es otro que el ideal de la
1. 41

belleza aplicado a la vida real
También en Holderlin podré verse, ya desde las versiones finales del Hiperion
(1796-7) —e incluso antes, en su ensayo Juicio y Ser (1794)— la reflexién acerca de una
recuperacion de la unidad originaria, perdida con la desaparicion de lo griego, sin dejar de
lado ya la escision, ganancia del juicio moderno. Al igual que Schiller, Holderlin dedicaria

42 Holderlin, F. “Proyecto”, en: Ensayos. Trad. F. Martinez Marzoa. Madrid: Hiperion, 1997, p. 33.

43 Cfi- Holderlin, F. Sdmtliche Werke und Briefe II. Miinchen: Carl Hanser Verlag, 1970, p. 927; Correspondencia
completa. Trad. H. Cortés Gabaudan. Madrid: Hiperion, 1990, pp. 545-46.

51



Maria del Rosario Acosta

sus poesias tempranas a lamentar la pérdida de la Antigiiedad: Atica, la gigante, ha caido
/ El eterno silencio de la muerte se incuba / en las tumbas de quienes fueron hijos de los
dioses, en las ruinas de los palacios de marmol/ [ ...] mi deseo se vuela hacia aquel pais
mejor / [...] y yo querria dormir en mi estrecha tumba / junto a los santos de Maraton.
Sin embargo, y nuevamente como en Schiller, la nostalgia del poeta es un impulso para
su superacion: jQue esta lagrima sea, pues, la ultima / vertida por la sagrada Grecia!.
Antes que llorar por lo perdido, la funcion del poeta sera traer de vuelta, en el presente, a
los dioses desaparecidos.

La busqueda de Holderlin, como la de Schiller, sera también una blisqueda estética;
y sin embargo, mientras Schiller plantea su estado estético desde sus reflexiones filosoficas,
Holderlin intentara relatar la pérdida de la unidad y rescatarla nuevamente a partir de la
poesia. Su proyecto estético es el proyecto personal de un poeta que intenta, vivificando
la voz de la Antigiiedad, recuperar la idea de la que ésta es la encarnacion: la unidad sélo
posible y alcanzable en la belleza. Como quedaria manifiesto en el famoso Primer programa
del idealismo alemdan (1796), cuya autoria aiin estd en discusion, pero en cuya creacion
participaron los tres amigos de Tiibingen (Schelling, Holderlin y Hegel):

Finalmente la idea que lo une todo, la idea de la belleza. [...] Estoy convencido de que el mas
alto acto de la razon, en cuanto que ella abarca todas las ideas, es un acto estético, y de que la
verdad y el bien solo en la belleza estan hermanados. El filésofo tiene que poseer tanta fuerza
estética como el poeta. Los hombres sin sentido estético son nuestros filosofos de la letra. La
filosofia del espiritu es una filosofia estética. En nada se puede ser espiritualmente rico, incluso
sobre la historia no se puede razonar con riqueza de espiritu sin sentido estético. La poesia
recibe de este modo una mas alta dignidad, vuelve a ser al final lo que era al principio —maestra
de la humanidad, pues ya no hay filosofia, ya no hay historia, sdlo la poesia sobrevivira a todas
las demas ciencias y artes.*?

La poesia debe volver a ocupar, como entre los griegos, el lugar preeminente. La
belleza es el Ginico camino que le queda al hombre para recuperar la unidad. El llamado
de Holderlin es el mismo llamado de Winckelmann: el camino para volver a alcanzar la
belleza esta atravesado por la recuperacion de la Antigiiedad. Pero es, también, el llamado de
Schiller: s6lo porque somos modernos afloramos la unidad, s6lo porque estamos escindidos
buscamos la reconciliacion. Holderlin ha descubierto, como le comunicaria unos afios mas
tarde a su amigo Bohlendorf (1801), que la tragedia moderna no es ya la tragedia griega,
que el arrojarse al fuego del Edna, en un impulso de abandonarse absolutamente a la unidad
primigenia, no es la muerte que los modernos deben buscar.** En la belleza nos hacemos
sabios y libres, pero so6lo gracias a que hemos superado el estado de inocencia.

A través de sus reflexiones poéticas, Holderlin plantea, por consiguiente, también
una filosofia de la historia. Al igual que para Winckelmann, en los inicios de la historia esta

44 Holderlin, F. Samtliche Werke..., p. 502; idem. Hyperion. Versiones previas. Trad. A. Ferrer. Madrid: Hiperion,
1988, p. 50.

45 Berefet, G. “The regeneration Problem in German Neoclassiscism and Romanticism”, en: The Journal of

52



De la nostalgia por lo clasico al fin de lo cldsico como nostalgia: Winckelmann y Burckahardt

la Idea realizada historicamente en la naturaleza: los griegos. Pero ellos constituyen s6lo
la nifiez de la historia. Una nifiez que debia perderse para ser recuperada en el otofio de la
historia, en la cultura consumada de los tiempos modernos, que pueden ya rescatarla para
siempre e inmortalizarla como cultura universal:

Asi es como deben desvanecerse los presentimientos de la nifiez para volver hechos realidad
en el espiritu del hombre maduro. Asi es como se marchitan los mitos juveniles y bellos del
mundo antiguo, los poemas de Homero y de sus coetaneos, las profecias y las revelaciones,
pero el germen que entraflaban, brotara como fruto maduro en el otoflo. La simplicidad y la
inocencia de los tiempos primigenios expira para retornar en la cultura consumada, y la santa
paz del paraiso se desvanece para que aquello que solo era un don de la naturaleza vuelva a
florecer como conquista y propiedad de la humanidad.*

Aquello que para los griegos era natural, como ya lo decia Winckelmann, debe
volver a ser rescatado en la historia. Pero ello implica ya la mediacion de la modernidad,
una reconstruccion artificial de la inmediatez griega. La historia debe dirigirse a encontrar,
en medio del exilio en el que quedan el hombre y el arte desde la decadencia de los griegos,
una repatriacion, que devuelva al hombre a sus origenes, que reconstruya esa nueva imagen
del mundo recreada por Winckelmann, pero que a la vez pueda concretarse en y a partir
del espiritu moderno, tnico espacio en el que puede llegar a ser posible una verdadera
reconciliacion.

Schiller y Holderlin son, asi, figuras determinantes para entender como la mirada
de Winckelmann, el proceso que éste comenzo con la historizacion del ideal, conducira
finalmente a unas filosofias de la historia antecedentes a la hegeliana, que han abandonado
ya la idea de una recuperacion sin mas del pasado, pero que quedan en todo caso marcadas
por esa mirada hacia el futuro como la reconciliacion de todas las contradicciones de la
modernidad. Aunque la antigiiedad se acepta ya como perdida, la nostalgia, en Gltimas,
seguira siendo el motor de estas filosofias de la historia que depositan, en un telos, la
esperanza de la superacion del estado escindido del hombre moderno. Es esto, finalmente,
como lo menciona Berefelt, 1o que tienen en comtin los proyectos neoclasico y romantico:
ambos “miraban hacia atras no por mor de los tiempos pasados, sino en nombre del futuro”.*
Sien Schiller y en Holderlin ese futuro estd atin en el arte, en el idilio y en la poesia, en Hegel
sera superado por la filosofia, sintesis tltima de la historia y sus contradicciones. Se lleva
a cabo asi el proceso de superacion del concepto de lo clasico definido exclusivamente a
partir del canon griego. Aunque Schiller y Holderlin son los responsables de la introduccion
de una mirada verdaderamente nostalgica, indicaran también con sus reflexiones el camino

Aesthetics and Art Criticism. Vol. 18, No 4, 1960, p. 481.

46 Aqui se obviara el problema de la posible presencia de elementos caracteristicos de una filosofia de la historia
en Burckhardt. A la vez que se declara en contra de toda filosofia de la historia, sus “Reflexiones” parecen a
veces no poder escapar de la tradicion filosofica que las precede —sobre todo la de Herder y Hegel—. Sin

53



Maria del Rosario Acosta
para su superacion.

4. La historia como comprension: el sentido de lo

historico

En contra de esta vision teleologica de la historia, en la que todo acontecimiento cobra
sentido con respecto a un tnico fin —la recuperacion de la Antigiiedad en Winckelmann, que
se transforma con Schiller y Holderlin en la idea de la belleza como proyecto social y politico,
desembocando en Hegel en el proyecto de realizacion de la libertad del hombre moderno—
Burckhardt presenta su propia vision de la historia, declarandose a la vez en contra de toda
filosofia de la historia:*® “La filosofia de la historia es un centauro, una contradictio in
adjecto; pues la historia, es decir, la coordinacion, es la ‘no-filosofia’ [Nichtphilosophie],
y la filosofia, es decir, la subordinacion, es la ‘no-historia’ [Nichtgeschichte]”.’

La historia no tiene un origen a partir del cual adquiera su sentido, ni un fin
predeterminado a partir del que sea posible el conocimiento del porvenir. En ella, por lo
tanto, no se puede hablar de algo asi como un sentido unico de los acontecimientos; ni mucho
menos de un retroceso (historia como caida) o un progreso (historia como acercamiento
gradual al fin), en la medida en la que no hay un Unico criterio que determine una lejania
0 una cercania con respecto a una meta final. Estos son todos elementos caracteristicos de
una filosofia de la historia, y, tal como se ha visto, corresponden a la vision de la historia
resultante de la estética del neoclasicismo.

Lo que le da sentido a la vida humana es, precisamente, la contingencia historica, la
ausencia de una necesidad en los acontecimientos; en ultimas, la aceptacion por parte del
hombre de su propia historicidad. Todo intento de formular y encontrar en el curso de los
acontecimientos un “plan universal superior” a toda historia particular de los pueblos y las
culturas, no es nada mas que un “pobre consuelo”.* El conocimiento del porvenir —que se
ha mostrado como una necesidad falsa del hombre en cuanto que sélo le sirve para huir de
la aceptacion de su propia situacion, es decir, de la contingencia de su propia existencia y
de la ausencia de un sentido ya predeterminado para ella— no es s6lo un contrasentido —en
la medida en que el futuro, por definicion, es aquello que se desconoce—* y un obstaculo
para la comprension de lo historico, al impedir toda “serena reflexion”.> Implica ademas, al
contrario de lo que creeria una filosofia de la historia neoclasica y romantica, la detencion

embargo, eso ya es un tema para otro articulo.
47 Burckahardt, J. Weltgeschichtliche..., p. 4; idem. “Reflexiones sobre...”, p. 44.
48 Ibid., p. 164; ibid., p. 217.
49 Ibid., p. 14; ibid., p. 56.
50 Ibid., p. 172; ibid., p. 225.
51 Idem.
52 Ibid., p. 14; ibid., p. 56.

54



De la nostalgia por lo clasico al fin de lo cldsico como nostalgia: Winckelmann y Burckahardt

de toda accion humana: para Burckhardt, los hombres actuan gracias a la ignorancia de su
propio porvenir, aunque intenten disfrazar esto con “brillantes y fantasticas perspectivas
del futuro”.’! Las voluntades y las acciones de los hombres y de los pueblos “s6lo pueden
desarrollarse plenamente cuando viven y actuan ciegos, es decir, en gracia a si mismos y

a las propias fuerzas internas”. %

Hablar de un retroceso en la historia, no es mas que el resultado de la idealizacion
de un pasado hasta el punto de convertirlo en criterio universal. Burckhardt se manifiesta,
haciendo seguramente alusion directa a las tendencias del romanticismo, en contra de pensar,
por ejemplo, en una “antigua Atenas idealizada”.> El considerar a una época determinada
de la historia mas “afortunada” y “dichosa” que todas, es el resultado de juicios que son a
la larga los “enemigos mortales del verdadero conocimiento histérico”:>* “Hay una ilusion
optica que nos lleva a ver la dicha reflejada en ciertos tiempos y en determinados pueblos, y
a presentarnosla por analogia con la juventud del hombre, con la primavera, con la aurora y
en otras imagenes parecidas. Mas alin, llegamos a imaginarnosla acomodada en una hermosa
comarca o en una morada concreta, al modo como el humo del atardecer saliendo de una
cabana lejana despierta en nuestra imaginacion la idea de la intimidad hogarefia entre los
que moran bajo aquel techo”.%

Aqui queda mas que clara la alusion a las iméagenes utilizadas por el neoclasicismo
y el romanticismo para describir el ideal de la Antigiiedad. Tan absurdo es idealizar el
pasado como el presente y el futuro; el progreso en la historia, la direccion del presente a
una meta futura que representa la culminacion de la historia, el olvido de todo lo que nos
precede por creer que estamos mas alla de ello y lo hemos superado, son para Burckhardt
los errores en los que caen los modernos: “Exactamente como si el mundo y la historia
universal solo existiesen en gracia a nosotros mismos. Todo el mundo toma su tiempo como
la consumacion de todos los tiempos, y no s6lo como una de las muchas oleadas transitorias.
[...] Sin embargo, todo lo particular [einzelne], y nosotros con ello, no existe solamente en
gracia a si mismo, sino en virtud de todo el pasado y en funcion a todo el porvenir”.>

El hombre debe, por consiguiente, comprenderse como un particular mas en las
oleadas transitorias de la historia, no como el encargado de llevar a cabo algo asi como un

53 Y agrega en otro de sus capitulos: “El periodo de Pericles en Atenas si que era una situacion en la que se aterraria
de vivir todo hombre tranquilo y apacible de nuestros dias, en que este tipo de hombre se sentiria mortalmente
desgraciado, atin cuando no perteneciese a la mayoria de los esclavos o a los vecinos de una de las ciudades
de la hegemonia atica, sino a la categoria de los hombres libres y de los vecinos con plenitud de ciudadania
de Atenas”. (Burckahardt, J. Weltgeschichtliche..., p. 258; idem. “Reflexiones sobre...”, pp. 317-18).

54 Ibid., p. 254; ibid., p. 312.

55 Ibid., pp. 252-53; ibid., p. 311.

56 Ibid., p. 260; ibid., p. 319.

57 Ibid., p. 6; ibid., p. 46.

58 Lowit, K. El sentido de la historia. Madrid: Aguilar, 1956, p. 29.

59 Burckhardt, J. Weltgeschichtliche..., pp. 5-6; idem. “Reflexiones sobre...”, p. 46.

55



Maria del Rosario Acosta

plan racional inmanente a la historia, ni de recuperar un ideal del pasado para el presente.
Todo ello no son mas que ilusiones, falsos consuelos, busqueda de esperanzas que no
hacen mas que ocultar la contingencia de la propia existencia. Por esto, dice Burckhardt, la
funcion de la historia, en contraposicion a estas filosofias de la historia tipicas de los tiempos
modernos, no es la busqueda de lo que nos separa y nos diferencia del pasado, sino de lo que
nos une permanentemente a él: “Nosotros nos fijamos en lo que se repite, en lo constante,
en Jo tipico [Typische], como algo que encuentra eco en nosotros y es comprensible para
nosotros”.’’ Es rescatando la continuidad histérica, adquiriendo conciencia de ella, que
logramos comprender el pasado que nos precede, y con ello, comprendernos a nosotros
mismos en nuestro propio presente.

Precisamente este cambio en la perspectiva de la historia es mencionado por Lowith
al describir la tarea de Burckhardt en todas sus reflexiones: “El propio objeto de estudio y
ensefianza de la historia llevado a cabo por Burckhardt a lo largo de toda su vida no fue la
construccion filosofica de la historia del mundo, ni promover una erudicion técnica, sino el
desarrollo del sentido historico”.’® Es el desarrollo del sentido historico, y no la basqueda
del sentido de la historia, lo que intentan rescatar las Reflexiones. Es la comprension del
pasado, y no su sistematizacion, lo que una nueva vision de la historia presenta como
alternativa a las filosofias neoclasicista y romantica.

Rescatar el sentido historico significa, para Burckhardt, rescatar la conciencia de
la continuidad, porque es ella justamente la que permite la comprension, el acercamiento
al pasado. Podemos comprender a los hombres de todos los tiempos, porque la historia es
siempre la historia del hombre “que padece, aspira y actua; el hombre tal como es, como
ha sido siempre y sera”. El movimiento de la historia, llevado a cabo por las acciones de
los hombres, es una dialéctica permanente entre lo historico y lo espiritual:® todo el estudio
de lo historico permite comprender, en ello, el espiritu de cada tiempo, de los hombres que
vivieron en él, porque el espiritu cambia con los tiempos, pero nunca perece; éste representa
en Burckhardt la continuidad de lo historico, aquello que en ultimas posibilita nuestra
comprension del pasado: “El espiritu es la fuerza que nos permite asimilarnos idealmente
todo lo temporal [...] El espiritu tiene que convertir en posesion suya el recuerdo de su
vida a través de las distintas épocas de la tierra”.®! El espiritu del presente, asi, solo se
comprende y se conoce a si mismo a partir de la comprension del pasado que lo constituye;
el pasado, a su vez, es comprensible s6lo en funcion del espiritu que, siendo histérico, logra

60 Cfi Ibid., p. 7; ibid., p. 48.
61 Ibid., p. 10; ibid., p. 51.
62 Ibid., p. 11; ibid., p. 52. La cursiva es mia.

63 Dice Lowith: “La unica conclusion solida que la contemplacion de este espectaculo [el espectaculo de la
historia en Burckhardt] nos hace formular, no consiste en consolarnos con un plan mas perfecto del mundo,

56



De la nostalgia por lo clasico al fin de lo clasico como nostalgia: Winckelmann y Burckahardt

elevarse por encima de ello y transmitirse a todos los tiempos; y todo este ir y venir es lo
que llamamos historia.

Asi, dice Burckhardt, el hombre no debe buscar la posibilidad de su libertad en el
futuro, por ejemplo, en la restauracion de un ideal estético, en la recuperacion, a través de
la belleza, de la unidad perdida. Esto es s6lo una de las formas de escapar del presente, y,
por consiguiente, de escapar también de la posibilidad de realizar nuestra libertad. Es el
conocimiento de la historia lo que nos proporciona nuestra verdadera libertad, lo que nos
permite realizarla en el presente: la libertad, para Burckhardt, esta en la comprension del
presente, en la incorporacion consciente de la tradicion, de aquello que nos determina desde
el pasado, y que a la vez nos “libera” de su necesidad: “Pero nuestra contemplacion [del
pasado] no es solamente un derecho y un deber, sino que es, al mismo tiempo, una necesidad,
es nuestra libertad en medio de la conciencia de la red enorme de vinculos generales
que nos rodea y de la corriente de las necesidades”.®* El conocimiento de la historia, la
contemplacion del espectaculo que ella representa, nos hace libres, al despertar en nosotros
la conciencia de nuestra propia historicidad: de nuestra dependencia de las tradiciones que
nos preceden, y de la posibilidad que tenemos de incorporarlas conscientemente a nuestro
propio presente, de la insignificancia de nuestra existencia frente a la totalidad de la historia
del mundo;® en ultimas, de la ausencia de un plan mas perfecto del mundo y la necesidad de
su realizacion.* De este modo concluye Burckhardt: “Si pudiéramos renunciar plenamente
anuestra individualidad y pudiésemos contemplar la historia de los tiempos futuros con la
misma serenidad y asombro con que contemplamos el espectaculo de la naturaleza, con que
vemos, por ejemplo, una tempestad en el mar desde tierra firme, tal vez podriamos vivir
conscientemente uno de los capitulos mas grandiosos de la historia del espiritu”.%

5. El arte y lo clasico: 1a intemporalidad de lo historico

La vision de la historia de Burckhardt rompe entonces de manera definitiva con la

sino en una tasacién mas moderada de nuestra existencia sobre la tierra” (Loéwith, K. Op. cit., p. 34).

64 Aqui se ven en Burckhardt grandes coincidencias con Nietzsche: es la aceptacion de la contingencia la que
nos lleva a valorar nuevamente la vida, a ser verdaderamente libres. Dice Nietzsche que Burckhardt es el
unico verdadero historiador en su época, en la medida en que se manifiesta precisamente en contra de los
elementos tipicos de una filosofia de la historia: “Toda historia ha sido hasta ahora escrita desde el punto
de vista de un resultado (fin), a saber, bajo la suposicién de una razén que se desarrolla (...) Pero se trata de
esto en suma: ;donde estan los historiadores que no ven las cosas desde el dominio de “tonterias” [Flausen]
universales? Solo sé de uno (Burckhardt). Por todas partes el gran optimismo en la ciencia (...). También
en las ciencias naturales se da esta divinizacion de la necesidad” (Fragmentos postumos, 1875-1876. KSA
8.65). La traduccion es mia.

65 Burckhardt, J.J. Weltgeschichtliche..., p. 270; idem. “Reflexiones sobre...”, p. 331.
66 Ibid., p. 212; ibid., p. 268.

67 Ibid., p. 61; ibid., p. 106.

68 Ibid., p. 11; ibid., p. 52.

57



Maria del Rosario Acosta

posibilidad de un proyecto estético como el del neoclasicismo. Al contrario de elevar un
momento histérico concreto a la categoria de encarnacion Unica en la historia del ideal
estético, cada época debe ser comprendida por si misma y por las circunstancias que la
determinan: “nosotros somos los primeros que juzgamos los particulares [den einzelnen]
partiendo de sus precedentes, partiendo de su época; con esto caen las falsas grandezas y
son proclamadas otras nuevas y verdaderas”.%

Lo mismo parece suceder con el arte: éste, mas que ser juzgado a partir de un criterio
universal de belleza, debe ser comprendido a partir de su propia época. El arte es una fuente
historica valiosa, en la medida en que nos acerca al espiritu del tiempo que representa, al
espiritu de los hombres que le dieron origen. Las artes, en Burckhardt, son la manifestacion
concreta de la dialéctica espiritu-historia caracteristica del movimiento histdrico, ya que
ellas, mas que ninguna otra cosa, logran expresar materialmente lo espiritual: representan
una vida superior, porque aunque parten de lo temporal ¢ histérico, son capaces de elevarlo
al nivel de lo espiritual e intemporal; su fruto es, asi, imperecedero.®” Por esto ha sefialado
Burckhardt, desde el principio de su exposicion, que si hay algo incondicionado, algo que
sea capaz de desprenderse de las condiciones temporales que lo hacen posible, ello es lo
“bello” (das Schone):

Lo verdadero y lo bueno se hallan muchas veces matizados y condicionados por el tiempo;
también, por ejemplo, se halla condicionada temporalmente la conciencia; pero la devocion
[Hingebung] a lo verdadero y lo bueno temporalmente condicionados, sobre todo cuando lleva
aparejados peligros y sacrificios, es algo que impera de un modo incondicional. Lo bello puede
ciertamente elevarse sobre los tiempos y sus mudanzas y construir para si un mundo. Homero
y Fidias son, todavia hoy, bellos; mientras que lo que en su época era verdadero y bueno no lo
es ya enteramente en la nuestra.*®

Esta capacidad de elevarse por encima de todos los tiempos se revela poco a poco
en las Reflexiones como lo caracteristico de aquello que Burckhardt llama la “grandeza
historica” (die historische Grosse). Los “verdaderos” artistas son grandes hombres en cuanto
que cumplen con una doble funcién: “exponer de un modo ideal el contenido interior del
tiempo y del mundo y transmitirlo como un testimonio imperecedero a la posteridad”.® La
grandeza histdrica, gracias a esta capacidad de transmitirse a todos los tiempos, se caracteriza
también por ser unica e insustituible: “se crea el sentimiento de que estos maestros [los
artistas y los poetas] son absolutamente insustituibles, de que sin ellos el mundo seria
incompleto, seria inconcebible”.”

(Qué es entonces lo clasico para Burckhardt? Si hay algo asi como “lo clasico”

69 Ibid., p. 214; ibid., p. 270.
70 Ibid., p. 219; ibid., p. 275.

71 Ibid., p. 61; ibid., p. 107.

72 Ibid, p. 64; ibid., p. 111.

73 Vide: ibid., p. 67; ibid., p. 114.

58



De la nostalgia por lo clasico al fin de lo clasico como nostalgia: Winckelmann y Burckahardt

en sus reflexiones, esto debe entenderse en un sentido completamente diferente al del
neoclasicismo. Lo clasico ya no puede ser la Antigiiedad como canon, como criterio absoluto
y como felos de la historia. Debe corresponder mas bien a esta naturaleza comprensiva de la
historia, que rescata la conciencia de la continuidad en la medida en que es ésta justamente la
que permite entablar un didlogo con el pasado. Si cada arte es y debe ser comprendido como
resultado de su época, ;existe alglin criterio para hablar de algo asi como lo clasico?, ;qué
es, nuevamente, 1o clasico en una vision de la historia como la que plantea Burckhardt?

Larespuesta parece ser la “grandeza” en el arte, en cuanto que alcanzar esta grandeza
es lo que le permite a una cultura elevarse por encima de lo temporal: “quien ha hecho
suficiente para los mejores de su tiempo, vive también para todos los tiempos”.”" No
todos los pueblos alcanzan esta grandeza en el arte; para ello parecen tener que conjugarse
diversas condiciones, y en esto se encuentran verdaderas coincidencias entre Burckhardt
y Winckelmann: para que una cultura alcance un caracter universal, en el sentido de que
logre dejar una huella insustituible en la historia, capaz de elevarse por encima de la
condicionalidad temporal, debe darse el espacio social y politico propicio, lo que Burckhardt
llama la sociabilidad y los centros de intercambio cultural. Hay culturas, como la egipcia,
en las que la carencia de alguno de estos dos elementos las ha conducido, en el “campo
de lo espiritual” —es decir, en el campo de aquello que les permitiria convertirse en
imperecederas— “al estancamiento, a la limitacion y a las sombras”.”? Burckhardt considera,
por lo tanto, que hay “culturas superiores” (‘“hoherer Kulturen™),” no todos los pueblos
alcanzan esta especie de “lenguaje universal” del arte, pero ya no, como en Winckelmann, lo
alcanzan solo los griegos. Lo clasico ya no se identifica asi con la Antigiiedad, o por lo menos
no tnicamente con ella, y ya no trae consigo ese caracter normativo que adquiere dicho
concepto en Winckelmann, sino que se convierte en aquello que, aunque es enteramente
el resultado histérico de una época, y representa al espiritu determinado del pueblo que lo
produjo, sigue hablandole a los hombres de todos los tiempos.

Es este sentido de lo clasico justamente el que autores como Gadamer, ya en el
s. XX, rescatan como residuo de lo clasico en el sentido normativo del historicismo. La
propuesta de Burckhardt resuena en las reflexiones de Gadamer, las cuales pueden servir
para iluminar aqui y hacer mas comprensible la interpretacion de lo cldsico en el primero.
Para Gadamer lo clasico “es una realidad historica a la que sigue perteneciendo y estando
sometida la conciencia historica misma”,” atn después de que lo clasico, en el sentido
del neoclasicismo, ha sido desmontado por la historia como comprension. “En lo clasico
—reitera Gadamer— culmina un caracter general del ser historico: el de ser conservacion

74 Gadamer, H.G. Verdad y Método 1. Salamanca: Sigueme, 2001, p. 375.

75 Ibid., p. 359.

76 Ibid., p. 357. Las cursivas son mias.

77 Burckhardt, J.J. Weltgeshichtliche..., p. 222; idem. “Reflexiones sobre...”, Op. cit., p. 278.
78 Ibid., p. 61; ibid., p. 107. Las cursivas son mias.

59



Maria del Rosario Acosta

en las ruinas del tiempo™.” Aqui parece estar, precisamente, la coincidencia entre aquello
que Burckhardt llama la grandeza en el arte, lo “bello”, y la manera en la que Gadamer
describe lo clasico como un modo del ser historico:
Lo clasico es lo que se ha destacado a diferencia de los tiempos cambiantes y sus efimeros
gustos; es asequible de un modo inmediato, pero no al modo de ese contacto como eléctrico
que de vez en cuando caracteriza a una produccién contemporanea, en la que se experimenta
momentaneamente la satisfaccion de una intuiciéon de sentido que supera a toda expectativa
consciente. Por el contrario es una conciencia de lo permanente, de lo imperecedero, de
un significado independiente de toda circunstancia temporal, la que nos induce a llamar
‘clasico’a algo; una especie de presente intemporal que significa simultaneidad con cualquier
presente.’

Lo clasico es aquello que logra elevarse por encima de su tiempo, de su propia
época, y entabla un didlogo con todos los tiempos. Es aquello que todo presente sigue
sintiendo como actual, aunque haya sido creado miles de afios atras. Y todo ello es posible,
precisamente, por esa continuidad historica rescatada por Burckhardt: el hombre del pasado
es el mismo del presente, un hombre que padece y actia, y que, por consiguiente, comprende
el padecer y el actuar de los hombres del pasado:

La poesia alcanza su punto mas alto [entiéndase entonces alcanza su grandeza, se vuelve

clasica], cuando del torrente de la vida, de lo fortuito, lo mediocre y lo indiferente [...] extrae lo

general humano en sus mas altas manifestaciones, lo condensa en imagenes ideales y expone

la pasion humana luchando con el alto destino [...]; cuando habla con el hombre en un lenguaje

maravilloso, que al hombre le parece que era el suyo en una vida mejor; cuando transforma en

una obra de arte imperecedera los dolores y las alegrias de los hombres que vivieron en todos

los pueblos y todos los tiempos para que se diga “eternamente vive el amor”, desde la furia

salvaje de Dido hasta la nostalgica cancion popular de la novia abandonada, para que el dolor

de quienes nazcan mas tarde y escuchen estas canciones se purifique con ellas, y se sientan parte
de un todo mas alto, del dolor del mundo.”

Por eso la poesia aporta mas que la historia al conocimiento de la humanidad; porque
en ella se muestra lo que hay de eterno en los pueblos; porque ella justamente, seguida por la
grandeza de todas las artes, es capaz de hablarle a todos los hombres de todos los tiempos,
trascender las fronteras temporales de lo historico para convertirse en la imagen ideal de
todo lo que hay de espiritual en el hombre. Las artes, o por lo menos las que han alcanzado
la grandeza, son asi siempre un presente, se elevan al terreno de lo intemporal. Y, por ello,
deben ser entendidas como lo cléasico en Burckhardt: porque logran siempre establecer su
vigencia en un didlogo permanente con todo presente, porque logran ser, una y otra vez,
comprendidas e interpretadas; porque, en ultimas, no pierden nunca su elocuencia: “A
base del mundo, del tiempo y la naturaleza, el arte y la poesia forman imagenes valederas
para todos y comprensibles para todos, que son lo Gnico terrenalmente permanente, una
segunda creacion ideal, sustraida a la temporalidad determinada y concreta en que surge,
terrenalmente inmortal, una lengua para todas las naciones”.’®

79 Ibid., p. 61; ibid,

80 Gadamer, Op. cit., p. 359. Las cursivas son mias.

60



De la nostalgia por lo clasico al fin de lo clasico como nostalgia: Winckelmann y Burckahardt

Asi, las artes “liberan, entusiasman y unen espiritualmente a los siglos posteriores”.”
Nuevamente, y retomando a Gadamer: “(...) como dice Hegel, lo clasico es ‘lo que se
significa y en consecuencia se interpreta a si mismo’. Pero en ultimo extremo esto quiere
decir que lo clasico es lo que se conserva porque se significa e interpreta a si mismo; es decir,
aquello que es tan elocuente que no constituye una proposicion sobre algo desaparecido (...)
sino que dice algo a cada presente como si de lo dijera a él particularmente”.%

Lanueva vision de la historia de Burckhardt trae consigo, entonces, una nueva vision
del arte, una nueva valoracion estética, y, a la luz de la ayuda que aportan para la comprension
de Burckhardt las reflexiones de Gadamer, también una nueva concepcion de lo cléasico.
Filosofia de la historia y estética se muestran, nuevamente, intimamente ligadas. Asi como
el proyecto estético del neoclasicismo se mostraba ya como un proyecto necesariamente
histoérico, como la recuperacion de un ideal estético encarnado en la Antigiiedad clasica,
el proyecto histérico de Burckhardt trae consigo su propia valoracion del arte, sus propios
criterios estéticos. La belleza en Winckelmann es la belleza del arte griego. Lo bello, en
Burckhardt, es aquello que, en el arte, logra elevarse por encima de todos los tiempos. En
Winckelmann la invitacion es a la imitacion de lo antiguo a partir de la cual debe poder
transformarse el presente, convertir el ideal perdido del pasado en el futuro que nos hara
libres. En Burckhardt, por el contrario, el papel del hombre debe ser el de un espectador que,
contemplando la totalidad de la historia, descubre su propia contingencia, deja de esperar
un futuro liberador y encuentra su propia libertad en el presente, en el didlogo permanente
con el pasado. Este dialogo trae a la vez, consigo, la comprension de lo que nos determina y
su incorporacion consciente como aquello que posibilita, no que impide, nuestro actuar.

A pesar de sus diferencias, el pensamiento de Burckhardt se muestra también como
resultado del proceso iniciado por Winckelmann. La historizacion del ideal estético, desde
el momento en el que la idea de belleza es encarnada en el arte griego, posibilita lo que en
Burckhardt se convierte ya en una historia comprensiva de cada presente: el arte es resultado
de una época determinada y asi debe poder ser comprendido, es la manifestacion intemporal
de lo historico, y es por ello que debe ser valorado.

Y al final, tanto en Winckelmann como en Burckhardt, pasando por Schiller, Hélderlin
y Hegel, la comprension de lo que somos se revela intimamente ligada a la vision de la
historia e inseparable de la reflexion estética: es finalmente en el arte, para todos ellos, que
el hombre logra inmortalizarse.

61



Maria del Rosario Acosta
Bibliografia
Assunto, R. La antigiiedad como futuro. Barcelona: Visor, 1990.

Berefelt, G. “The Regeneration Problem in German Neoclassicism and Romanticism”, en:
The Journal of Aesthetics and Art Criticism. 1960, vol. 18, N™ 4, pp. 475-481.

Burckhardt, J. [1905]. Weltgeschichtliche Betrachtungen. Stuttgart: Alfred Kroner Verlag,
1949.

Reflexiones sobre la historia universal. Trad. Wenceslao Roces.
México: FCE, 1996.
D’Angelo, P. La estética del Romanticismo. Madrid: Visor, 1999.

Gadamer, H.G. Verdad y Método I. Fundamentos de una hermenéutica filosofica. Salamanca:
Sigueme, 2001.

Hegel, G.W.F. Lecciones sobre la estética. Trad. A. Brotons Mufioz. Madrid: Akal, 1989.
Holderlin, F. Samtliche Werke und Briefe. Miinchen: Carl Hanser Verlag, 1970.

[1794-98]. Hyperion. Versiones previas. Trad. A. Ferrer. Madrid: Hiperion,
1982.

[1795]. “Proyecto”, en: Ensayos. Trad. F. Martinez Marzoa.
Madrid: Hiperion, 1990, pp. 29-31.

Correspondencia completa. Trad. H. Cortés Gabaudan. Madrid: Hiperion,
1990.

Hume, D. [1777]. “On the Standard of Taste”, en: Miller, E. (ed.). Essays: Moral, Political
and Literary. Indianapolis: Liberty Found, 1986.

Jauss, H.R. “Réplica a la querelle des anciens et des modernes”, en: La historia de la
literatura como provocacion. Madrid: Peninsula, 2000.

Lowith, K. El sentido de la historia. Madrid: Aguilar, 1956.

Mannheim, K. “El pensamiento conservador”, en: Ensayos sobre sociologia y psicologia
social. México: FCE, 1953.

Praz, M. Gusto neocldsico. Barcelona: Gustavo Gili, 1982.

Schiller, F. (1962) Schillers Werke. Nationalausgabe. Zwanzigste Band. H. Koopman y B.
von Wiese. (eds.). Weimar: Hermann Bo6hlaus, 1962.

62



De la nostalgia por lo clasico al fin de lo cldsico como nostalgia: Winckelmann y Burckahardt

[1795]. Cartas sobre la educacion estética del hombre. Trad. J. Feijoo.
Barcelona: Anthropos, 1990.

[1796]. Sobre poesia ingenua y sentimental. Trad. J. Probst y R. Lida.
Barcelona: Icaria, 1982.

Szondi, P. Poética y filosofia de la historia I. Madrid: Visor, 1992.

Taminiaux, J. “The Nostalgia for Greece at the Dawn of Classical Germany”, en: Poetics,
Speculation and Judgment. NY: State University of NY Press, 1993.

Winckelmann, J. J. [1755]. “Reflexiones sobre la imitacion del arte griego en la pintura
y la escultura”, en: Belleza y verdad. Sobre la estética entre la Ilustracion y el
Romanticismo. Trad. V. Jarque Soriano. Barcelona: Alba.

[1763]. Historia del arte en la antigiiedad. Madrid: Aguilar, 1955.

63



