Fecha de Recepcion: 24 de junio de 2004
Fecha de aceptacion: 03 de noviembre de 2004

PRAGMATISMO Y FLORECIMIENTO HUMANO:
PUTNAM Y RORTY

Por: Aman Rosales Rodriguez
Universidad de Costa Rica
damoncr@hotmail.com

Resumen. En este ensayo se responde a la pregunta: ‘;qué significa ‘florecimiento humano’desde la perspectiva
neopragmatista actual?’. La exposicion se basa en las ideas de H. Putnam y R. Rorty, quienes proponen dos
aproximaciones similares y diferentes a la vez a dicha pregunta. La consideracion de estas dos variantes
filosdficas muestra que el pragmatismo contempordneo no constituye un bloque de opiniones homogéneo, y que
es equivocado asociar las ideas de Putnamy Rorty con un pernicioso relativismo o un escepticismo radicales.
Algunos comentarios sobre la funcion actual de la filosofia segun ambos autores cierran el trabajo.

Palabras clave: pragmatismo, ética, epistemologia, metafisica.

Pragmatism and Human Flourishing: Putman and Rorty.

Summary. In this paper an answer is given to the question: “what does ‘human flourishing mean in the current
‘neopragmatist’perspective? ”. The exposition is based on the ideas of H. Putnam and R. Rorty, who propose
two similar and yet different approaches to the question. The consideration of these two philosophical variants
show that contemporary pragmatism is not a undifferentiated block of opinions, and that it a mistake to
associate the ideas of both Putnam and Rorty with a pernicious relativism or a radical skepticism. Some
comments on the current function of Philosophy according to both authors close the article.

Keywords: pragmatism, ethics, epistemology, metaphysics.

Todas las ideas del mundo coinciden en ello, en que la felicidad es nuestro fin, aunque para
conseguirla sigan distintos medios; de otra forma, las rechazariamos de entrada, pues, ;quién
escucharia a aquel que estableciera como fin, nuestra pena y disgusto?

M. de Montaigne'

1. Introduccion

1 En: (Montaigne, 2001: 126).

Estudios de Filosofia ~ ISSN 0121-3628 No. 31  Febrero de 2005 Universidad de Antioquia



Aman Rosales Rodriguez

Considerando que es tomada de su ensayo De como filosofar es aprender a morir,
la cita de Montaigne que encabeza estas lineas parece contrastar visiblemente con la
materia que aqui se desarrolla. No obstante, la concisa formulacion de su idea central la
hace un vehiculo perfecto para introducir el tema de este trabajo. Pues, a fin de cuentas, el
pragmatismo contemporaneo no busca otra cosa que proponer también, como lo ha hecho
una larga tradicion filosofica, una via, a los ojos de sus proponentes la mas deseable, para
conseguir, mediante la realizacion de ciertas potencialidades, el florecimiento o la felicidad
en la convivencia humana. Todos los seres humanos aspiran a la felicidad (eudaimonia),
pero el esfuerzo que implica alcanzarla, nada menos que vivir de acuerdo a la virtud mas
excelsa y digna de la especie humana: el ejercicio de la actividad contemplativa, es, en
opinidn del estagirita, un privilegio de pocos.?

Si bien la idea de ‘florecimiento humano’ tiene, obviamente, como ya lo indica la
mencion precedente, ilustres antecedentes aristotélicos, conviene aclarar desde un inicio
que no sera desde ellos que se van a presentar y discutir los argumentos principales de
este ensayo. Mas bien, se asume su influencia en la constitucion del tema, pero no entra a
formar parte de la discusion que sigue. La nocion de ‘florecimiento humano’ presupuesta
en este trabajo simpatiza con la caracterizacion hecha por N. Rescher de aquellas “diversas
necesidades validas” que incluyen, entre otras, y aparte por ejemplo del alimento, la
proteccion frente al entorno fisico y la salud fisico-mental, a necesidades de “informacion
(‘orientacion cognitiva’), afecto [y] libertad de accion”. “Sin tal variedad de bienes —
contintia Rescher— no podemos crecer (thrive) como seres humanos; no podemos conseguir
la condicién humana de bienestar que Aristételes llamo “‘florecimiento’” (1999: 87).

Lo anterior es importante precisarlo, por cuanto lo que discuten Hilary Putnam y
Richard Rorty no es, o por lo menos no en forma principal, la imagen aristotélica basica de
un modo especificamente humano de realizacion plena, sino, mas bien, lo que se discute es
al amparo de qué creencias filosoficas es posible pensar en la concrecion de tal florecimiento
en el mundo contemporaneo. Y es aqui donde entra en escena el distintivo factor pragmatista,

2 Cfr (Aristoteles, 1993: 395): “Si la felicidad es una actividad de acuerdo con la virtud, es razonable [que
sea una actividad] de la parte mejor del hombre”, puesto que esta tltima expresa lo que hay de divino en la
naturaleza humana; es justo entonces, sigue ese autor, que la virtud perfecta se ejercite mediante la actividad
virtuosa y feliz por excelencia del ser humano: “el conocimiento de los objetos nobles y divinos”.

3 Las palabras de Rescher pueden complementarse con otros puntos de vista recientes que buscan recuperar la
idea de florecimiento humano para las discusiones actuales en ética aplicada. Asi, por ejemplo, tomando en
cuenta los antecedentes aristotélicos, el florecimiento humano incluiria, segun la formulacion de D. A. Crocker
—quien a su vez se inspira en trabajos de M. Nussbaum y A. Sen—, todo aquel conjunto de “disposiciones y
actividades virtuosas” que contribuyen a elevar el nivel de la existencia humana mas alla del funcionamiento
fisico, es decir, mas alla del nivel de la satisfaccion de las necesidades basicas de la subsistencia. En este
segundo nivel, el ‘florecimiento humano’ representa una virtud o excelencia superior que comprende —segin
Nussbaum y Sen— dos aspectos fundamentales y complementarios: para Nussbaum, la capacidad “de vivir
[una] vida rica (en virtudes) y humana, hasta el limite de nuestras posibilidades naturales”, y, para Sen, la
facultad “de lograr los funcionamientos valiosos” para una vida digna. Cfi: (Crocker, 1998: 102, 105).

4 Por supuesto, ni Putnam ni Rorty reclaman originalidad absoluta por haber revelado la precariedad de tales
dicotomias, y por insistir en la consecuente necesidad de su erradicacion del vocabulario filosofico: J. Dewey,

128



Pragmatismo y florecimiento humano. Putnam y Rorty

el que justo interesa destacar en este trabajo, de Putnam y Rorty.

Aunque no existe un tratamiento siempre explicito o muy detallado del tema del
‘florecimiento humano’ en la obra de H. Putnam y R. Rorty, si es posible detectar, sobre
todo en los trabajos mas recientes de estos dos conocidos autores estadounidenses, una
preocupacion constante por determinar, desde la perspectiva pragmatista que ambos, en
términos generales, comparten o favorecen, las condiciones o circunstancias que mejor
podrian favorecer un ‘florecimiento’ o una ‘realizacion’ cabales de la condicion humana. De
hecho, puede decirse que la primacia de la practica, aceptada por la corriente pragmatista,
obliga a un encuentro de alguna clase con el tema del florecimiento humano. Por eso es
que también en el centro de las preocupaciones actuales de Putnam y Rorty esta el deseo
de contribuir, ya sea ‘aun’ desde la filosofia —como en Putnam— o desde una todavia
imprecisa “cultura post-filosofica” —en el caso de Rorty—, a la identificacion de una serie
de factores que, o bien pueden ayudar a estimular, o bien a detener la obtencion plena de
tal florecimiento, de tal vida plena para el ser humano.

Lo interesante y quiza emblematico de la discusion en torno al florecimiento
humano en Putnam y Rorty es que estos intelectuales abordan el tema, sobre todo, ex
negativo; es decir, su estrategia primordial consiste en atacar ciertas creencias o ciertos
enfoques que obstaculizan o detienen del todo la consecucion de dicho florecimiento. Se
trata de un conjunto de factores que paralizan su logro completo, esto es, en lo individual
y lo social. Entre ellos hay que enumerar sobre todo —y esto vale tanto para Putnam
como para Rorty— al cientificismo y al reduccionismo naturalista o fisicalista de origen
neopositivista; pero ademas hay que incluir al dogmatismo o autoritarismo epistemolégico,
y también al escepticismo y relativismo culturales extremos. Y si bien pareciera que dichos
elementos no tienen incidencia mas alld de cerrados debates entre especialistas, lo cierto
es que su influencia social es mayor de lo que a primera vista podria pensarse. Importa
resaltar desde ahora que, desde la estancia pragmatista compartida por aquellos dos autores,
todas esas manifestaciones intelectuales extremas o radicales surgen en gran medida como
consecuencia de descuidar la dimension irremediablemente contingente, imperfectay finita
de la condicion humana.

A tenor de la perspectiva pragmatista de Putnam y Rorty —y pese a diferencias
notables, seguramente insalvables en otros aspectos entre ambos—, la preocupacion por
despejar el camino hacia el florecimiento humano ocupa un lugar preferencial y logra mitigar
—pero solo hasta cierto punto— el peso de las incompatibilidades. Y es que el tema tiene
variadas implicaciones significativas para la consideracion filosofica de problemas culturales,
sociales, econdmicos, politicos y éticos, entre otros; se trata de un tema de interés evidente
para la filosofia practica y, a fortiori, para la filosofia en clave pragmatista.

Ante el reto de corrientes relativistas y post-modernistas de diverso cufio, de las que
por cierto tanto Putnam como Rorty se distancian, estos dos pensadores desean proponer
una vision amplia y tolerante de la condicion humana que sustituya a otras imagenes, en

129



Aman Rosales Rodriguez

su opinion imperfectas, limitadas o claramente dafiinas de dicha condicion. Se trataria
de imagenes asentadas, principalmente, sobre dicotomias filosoficas inadecuadas por
insostenibles, de enorme influencia en la tradicion occidental: sujeto/objeto, apariencia/
realidad, objetivo/subjetivo, ciencia/no-ciencia, hecho/valor, etc.* Ahora bien, la eleccion
de esos autores para este trabajo no es casual, pues lo que resulta atractivo es que ambos
—simpatizantes declarados del pragmatismo clasico— exponen puntos de vista muy
similares y muy distintos a la vez sobre el tema. El vivo interés que ha despertado su
intercambio de argumentos, queda comprobado en los numerosos trabajos interpretativos
recientes que intentan explicar las razones de tales semejanzas y discrepancias.

En la segunda seccion de este ensayo, la mas extensa, se exponen algunas de las
opiniones —desperdigadas en varios trabajos— de Hilary Putnam y Richard Rorty sobre la
nocion de ‘florecimiento humano’ o realizacion humana. En ningtin caso se proporciona un
repaso exhaustivo de todos sus escritos. Se trata, mas bien, de manera mas restringida, de
ofrecer una exploracion inicial a un tema que tiene repercusiones importantes para el amplio
punto de vista pragmatista sobre la sociedad compartido por ambos autores. En la seccion
tercera y final se plantean algunas comparaciones adicionales y se proponen conclusiones
mas personales sobre los enfoques putnamiano y rortyano. Asimismo, se ofrecen algunos
comentarios sobre la nocion de filosofia o actividad filosofica apoyada por Putnam y Rorty,
y sobre las posibilidades mismas que tendria la filosofia como medio realizador del objetivo
fundamental del florecimiento humano.

2. Putnam y Rorty

2.1. La defensa del florecimiento humano en el contexto de un real-
ismo con rostro humano: Putnam

De entrada cabe destacar que Putnam ha insistido, mucho mas que Rorty, en la
necesidad de reconocer que todos los valores cognitivos aplicados al estudio y transformacion
de los ‘hechos’, deben ser entendidos como componentes de una amplia “concepcion holista
del florecimiento humano”, guiada, en ultima instancia, por alguna nocion valorativa
de lo ‘bueno’ o el ‘bien’; o sea, de la felicidad o eudaimonia (Cfr. Putnam, 1990: 139).
Tal insistencia no tiene nada que ver, desde luego, con la defensa de una perspectiva
reduccionista de los hechos a los valores, como contrapartida de la idea ‘separatista’ de
lo factico respecto de lo axiologico. La tesis de Putnam es que si bien todo valor parece
presentar un caracter ‘anémalo’ desde un punto de vista estrictamente epistemoldgico, ello

L. Wittgenstein, W. v. O. Quine y D. Davidson son, a sus 0jos, las figuras pioneras en esa labor de renovacion
filosofica, a ellas recurren una y otra vez en busca de apoyo e inspiracion para sus propios argumentos.

5 Las palabras de Putnam ameritan ser citadas en forma integra: “Lo que estoy sugiriendo es que, dado el
elevado prestigio que la ciencia tiene en nuestra cultura, y dado el ocaso de la religion, de la ética absoluta
y de la metafisica transcendental, era de esperar la aparicion en nuestra cultura de una tendencia filosofica

130



Pragmatismo y florecimiento humano: Putnam y Rorty

no habla en contra de la realidad de la faceta valorativa, sino de una estrecha concepcion
—en extremo dominante hasta hace muy poco en filosofia por la influencia de las ciencias
empiricas— de lo que significa el acceso cognitivo del ser humano a la realidad, en todas
sus manifestaciones y niveles. Es preciso detenerse un poco mas en este punto por su
importancia dentro del enfoque putnamiano.

Putnam sostiene con teson que “fodos los valores, incluyendo los cognitivos, derivan
su autoridad de nuestra idea de florecimiento humano y nuestra idea de razén”, de ahi que
la reduccion de todo el espectro de la racionalidad humana al componente especificamente
cognitivo o epistémico —en especial el vinculado al conocimiento cientifico-tecnologico—
signifique una alteracion del balance natural que debe primar en nuestra idea de una
humanidad plena o integral en su estructura basica. En definitiva, como lo ha recordado
N. Rescher, no solo de conocimiento vive el ser humano, pues se trata de “un bien entre
otros” y forma parte de “una estructura mas amplia de propdsitos e intereses” (1999: 162-
3). Nociones como ‘observacion’y ‘experimentacion’ han sido tomadas del contexto de la
investigacion factica y asumidas como los unicos medios validos de establecer contacto con
larealidad (Cf#. Putnam, 1990: 141). Por eso la incapacidad de crear una imagen amplia del
florecimiento humano esta ligada a una concepcidn pobre, claramente cientificista, de la
racionalidad, que no admite como dignos de valor las aportaciones de otros ambitos como
la ética, la religion y la metafisica.’

Asi como Putnam reconoce la importancia del factor intelectual, destacado por la
tradicion aristotélica, como parte integrante del florecimiento humano, asi también resalta
el aporte vital, complementario, de lo que ¢l llama “la imagen moral kantiana”, misma
“que incluye la pretension de que pensar por uno mismo sobre como vivir (fiir sich selbst
denken) es una virtud” (1994b: 122). Pero ademas, dicha imagen contiene la idea central
de que “nuestra capacidad para ejercitar esta virtud es la capacidad moral mas significativa
que tenemos; incluye la afirmacion de que un ser humano que ha elegido no pensar por si
mismo sobre como vivir, o que ha sido forzado o ‘condicionado’ a ser incapaz de pensar
por si mismo sobre como vivir, fracasa en desarrollar una vida completamente humana”
(19945: 123).

No hay entonces, para Putnam, fundamento alguno que apoye la confianza
supersticiosa en la omnipotencia cognitiva de la ciencia y en su identificacion completa
con la racionalidad. Sin embargo, Putnam también rechaza el otro extremo que a veces se

hipnotizada por el éxito de la ciencia hasta el punto que no podia concebir la posibilidad del conocimiento
y de la razo6n fuera de lo que nos complace llamar ‘ciencias’. Estoy insinuando que el elevado prestigio que
la ciencia tiene en nuestra cultura se debe en gran medida a su enorme éxito instrumental, y al hecho de que
la ciencia parece estar libre de los debates interminables e irresolubles que hallamos en la religion, la ética
y la metafisica” (Putnam, 1988: 184).

6 Por cierto que la defensa putnamiana de la necesidad de admitir una pluralidad de “ideales de vida”, guarda
parecido con la también defensa de P. F. Strawson a favor de mantener el respeto por una diversidad de
“imagenes ideales de vida” en la sociedad. Cf: (Strawson, 1974). En ese mismo espiritu Putnam declara,

131



Aman Rosales Rodriguez

sugiere como correccion del cientificismo. En su opinidn, algunos autores como Derrida,
Goodman y Rorty han reaccionado al cientificismo negando que “tengamos una relacion
cognoscitiva con la realidad”, con lo que “el remedio de estos pensadores ha sido peor que la
enfermedad” del culto incondicional a la ciencia (Cfi: Putnam, 1994c, p. 29). En efecto, para
Putnam, el escepticismo y relativismo irresponsables parecen ser mas peligrosos para una
nocion coherente de florecimiento humano que el mismo entusiasta cientificismo de linaje
positivista. Como se vera mas adelante, la amenaza del relativismo resulta especialmente
dafiina para Putnam dada su tendencia a negar que existan cosas como el mundo, la verdad
y el progreso.

Latendencia a absolutizar la racionalidad instrumental, que se da en ciertos momentos
del desarrollo cientifico-tecnoldgico, se explica por el gran impacto de otra tendencia no
menos poderosa en la filosofia occidental, la de establecer, casi como dogma filoséfico
incuestionable, la dicotomia ‘hecho/valor’. La idea de que existe un abismo infranqueable
entre el mundo de los hechos ‘en cuanto tales’ y el reino de los intereses valorativos de las
personas se revela, a los ojos tanto de Putnam como de Rorty, como un componente mas de
una herencia filos6fico-epistemoldgica asumida como ‘natural’, pero que en realidad solo
refleja, a su vez, ciertas elecciones valorativas en modo alguno necesarias. Porque incluso
la eleccion de esquemas tedricos parciales sobre la racionalidad —como el cientificista— se
hace con base en intereses, preferencias, en fin, valoraciones previas acerca de lo que se
estima como la mejor opcion para entender y organizar la realidad.

Combatir la dicotomia hecho/valor también conlleva replantear, aunque no descartar
la nocion filosofica de ‘objetividad’. Al contrario, diluyendo la presunta dicotomia se abre
un espacio para una nocion de objetividad “con rostro humano” —para usar la expresion
de Putnam—. Defender la dicotomia es persistir en la creencia de que existe una especie de
fundamento ultimo —con alglin caracter factico— de la racionalidad, llamense los ‘hechos’
o los “datos de los sentidos’. Pero el problema con esta concepcion de la racionalidad es que
olvida que no hay ninguna imagen del mundo que no refleje de algun modo intereses y valores
humanos en juego. La omnipresencia de las estimaciones humanas de los acontecimientos
resulta entonces una faceta inseparable de toda la realidad, es decir, no solo de la esfera
‘propiamente’ ética o moral. La posicion que Putnam defiende es “que cualquier eleccion
de esquema conceptual presupone valores, y la eleccion de un esquema conceptual para
describir las relaciones interpersonales y los hechos sociales, por no mencionar la reflexion
sobre el plan de vida de uno mismo, implica, entre otras cosas, los valores morales que
uno mantiene. No puede elegirse un esquema que simplemente “copie” los hechos, ya que
ningun esquema conceptual es una mera ‘copia’ del mundo” (Putnam, 1988: 212).

Para algunos, la fusion de lo factico con lo axiologico podria significar el fin del
criterio de ‘objetividad’. Pero, aclara Putnam, eso en modo alguno es asi. Lo que se suprime
no es la objetividad, sino solo una cierta vision parcial, distorsionada, de la realidad, no asi
la idea de que existen —expresion que Putnam retoma de Dewey— “resoluciones objetivas
de situaciones problematicas”. Es decir, resoluciones aplicables a problemas concretos,
espacio-temporalmente situados, y no respuestas “absolutas” fuera de un contexto bien
delimitado, a problemas ubicados mas alld de toda perspectiva particular (Cfi: Putnam,

132



Pragmatismo y florecimiento humano: Putnam y Rorty

1990: 178). En ese mismo espiritu, la concepcion pragmatista mas reciente de Putnam
también recurre a la inspiracion de Dewey para responder a la pregunta acerca de si los
valores ‘se hacen’ o ‘se descubren’. Segun Putnam, lo que cuenta es percatarse de que
“ideamos formas de tratar con situaciones problematicas y descubrimos cuales son mejores
y cuales peores”. Pero ese proceso de descubrimiento lo observa Putnam —con un espiritu
que es dable calificar de popperiano— como permanentemente falible, es decir, riesgoso
y tentativo (Cf#: Putnam, 2002: 97).

Laidea de que no existe un punto cognitivamente ventajoso, desde el cual contemplar
en forma objetiva y desapasionada el curso de la historia, se ofrece como corolario del
conocido rechazo putnamiano a la nocién de un ‘ojo de Dios’. No puede haber para
Putnam —como tampoco para Rorty— una perspectiva ideal del espectador distante y
desinteresado de los asuntos humanos. De ahi que deba procederse con precaucion cuando
haya que caracterizar nociones como ‘razon’ o ‘racionalidad’. Estos términos deben verse
en el marco del ‘florecimiento humano’, pues su empleo para la resolucion de problemas
no es independiente de una cierta imagen general del mundo o la realidad que justifica —de
acuerdo a un sistema vigente de valores— dicha aplicacion. Una vez mas, la constitucion
tanto de un ‘mundo empirico’ como de una ‘realidad moral’ depende, segiin se desprende
de la perspectiva putnamiana, de lo que podria calificarse de estructura basica de valores
cognitivos y eticos. Esta estructura pertenece “a nuestra concepcion holista del florecimiento
humano” (Putnam, 1990: 139).

La insistencia en revelar el lazo entre la nocién de ‘florecimiento humano’ y la
auténtica imagen de lo que significa ‘ser racional’ para el ser humano recorre la obra reciente
de Putnam. Ambas, la nocion y la auto-imagen suponen una cierta idea del bien que en todo
caso no se piensa al modo de un fundamento extra-humano o extra-natural. Para Putnam,
el ser humano se encuentra bajo la necesidad permanente de mejorar sus concepciones de
la racionalidad, antes que de defender a ultranza alguna de ellas. Se trata de una actividad
o ejercicio intencional guiado por criterios de racionalidad que suponen una cierta idea de
la felicidad humana (Cfi: Putnam, 1990: 139). Ahora bien, el asunto polémico es si cabe la
posibilidad de determinar en qué consiste de manera mas concreta ese bien o esa felicidad
distintivas del florecimiento humano.

Putnam no desarrolla una respuesta puntual a dicho interrogante, sino que prefiere
insistir en que se requiere un cierto marco de existencia que posibilite la escogencia
individual —aunque no por ello individualista— de la propia eudaimonia. Es claro, en todo
caso, que para Putnam la felicidad no puede surgir de un ambiente hostil a la libertad y a la
posibilidad de que cada persona disefie su propio proyecto de vida. Este, por supuesto, no
puede restringirse a las demandas aristotélicas a favor de la actividad teérico-contemplativa.
Como ¢l escribe, el florecimiento intelectual es solo una parte “y solo tiene sentido como
parte de nuestra imagen del florecimiento humano en general” (Putnam, 1990: 21). Putnam
estima imperativo desligar la idea de florecimiento humano de cualquier intento por asociarla
a los extremos del dogmatismo reduccionista y el subjetivismo relativista. La clave para

133



Aman Rosales Rodriguez

eludir tales extremos puede hallarse, asevera, en una adecuada concepcion de la pluralidad
de formas de vida. Pero en este punto Putnam insiste en diferenciar su propuesta pluralista
de otras semejantes, como, en parte, la propia perspectiva aristotélica.

En rigor, advierte Putnam, el enfoque aristotélico sobre las distintas posibilidades
de concebir la eudaimonia, no es lo suficientemente amplio para las circunstancias
actuales. Pues, si bien el autor de la Etica Nicomdquea creia que diferentes concepciones
de florecimiento humano “podrian ser adecuadas para diferentes individuos, teniendo en
cuenta sus diferentes constituciones”, al mismo tiempo “parecia pensar que, idealmente,
habria algin tipo de constitucion que todos deberiamos tener, que en un mundo ideal (...)
todo el mundo seria filésofo”. Putnam aclara que se puede ir mas lejos que Aristoteles y
proponer “que incluso en el mundo ideal habria diferentes constituciones, que la diversidad
es parte del ideal” (1988: 151).¢

Como parte de su estrategia para abogar en pro de una pluralidad de “ideales
de vida”, Putnam recurre, como ¢l mismo lo reconoce, a ciertas intuiciones previas de
Dewey y otros pragmatistas. Con base en tales aportes, Putnam sefiala que la defensa
de otra nocion basica, la de ‘objetividad ética’, frente a objeciones de distintas especies
de escepticismo y relativismo cultural, estuvo ligada desde un comienzo “al esfuerzo de
preservar y perfeccionar la sociedad abierta, y de preservar lo que habia de correcto en las
criticas epistemoldgicas al autoritarismo y al apriorismo que aparecieron en escena junto
a la modernidad” (1994a: 153). Es interesante comprobar como la defensa putnamiana
de un pragmatismo de corte eminentemente pluralista recorre otro camino del tomado
por Rorty. Para éste ultimo, la nocion de ‘objetividad’ es sospechosa de autoritarismo
epistémico, mientras que para Putnam la objetividad, garante de racionalidad, se ofrece
como el complemento perfecto de la democracia.

Putnam insta a considerar, en efecto, que el pragmatismo es una perspectiva cuyo
pluralismo no debe equipararse al relativismo cultural —error en que incurre, segin ¢él,
su compatriota Rorty—. De hecho, lo que Putnam propone se asemeja en espiritu a las
reflexiones de otro autor que, aunque ajeno a la tradicion pragmatista propiamente dicha, no
deja de presentar interesantes coincidencias con algunas de sus ideas: Isaiah Berlin. Berlin
también defiende, asegura Putnam, una forma de pluralismo que no debe ser confundido
con un “ingenuo relativismo cultural” (Putnam 1994a: 193). A Putnam le interesa sobre todo
recalcar una coincidencia fundamental con el enfoque anti-dogmatico de Berlin: defender
el pluralismo cultural no compromete a aceptar como igualmente buenos o deseables todo
tipo de ideales, valores o formas de vida.

en un libro reciente, “que un mundo en el que hay una variedad (moralmente permisible) de concepciones
de florecimiento humano es mejor que uno en el que cada uno estd de acuerdo con solo una concepcion”
(Putnam, 2002: 112).

7  Hay entonces, en Rorty, una nocioén de progreso humano, en el sentido primordial de progreso moral, no
desde luego como progreso de la racionalidad o de la investigacion empirica. ‘Progreso’, en Rorty, apunta
mas bien “en la direccion de una solidaridad humana mas grande”, esto es: en el sentido de despreciar las

134



Pragmatismo y florecimiento humano: Putnam y Rorty

El pragmatismo pluralista abrazado por Putnam se caracteriza por un distanciamiento
respecto de los extremos del escepticismo y el relativismo cultural o moral. Pero eso no
significa, como también ya fue indicado, que Putnam acepte las criticas totalizadoras —en su
opiniéon— que por ejemplo Rorty lanza contra foda nocion de ‘objetividad’. Esta, argumenta
Putnam, es necesaria incluso para dar cuenta satisfactoria del propio contenido de aquella otra
nocion, ‘solidaridad’, que Rorty propondria como sustituta de la de ‘objetividad’. A criterio
de Putnam, la “nocién misma de solidaridad requiere un realismo de sentido comun acerca
de la existencia objetiva de las personas con las que uno esta en ‘solidaridad’” (Putnam,
2002: 100). Por supuesto, el error de Rorty descansa, segun Putnam, en el hecho de que
Rorty no acierta en ver como es necesaria una idea minima de ‘referencia’ o ‘representacion’
de las cosas, que nada tiene que ver con la insostenible insistencia realista metafisica—que
Putnam también objeta— en buscar un contacto no epistémico con la realidad, es decir, un
(supuesto) contacto con la ‘realidad en si misma’.

La perspectiva putnamiana exhorta a aceptar una version filoséficamente ‘inofensiva’
de la representacion de las cosas por los sujetos. En la actualidad, Putnam aborda el tema
del florecimiento humano desde lo que ¢l ahora califica—inspirado en William James— de
“realismo natural”. En esta posicion se condensan todas las virtudes —procurando evitar
algunos de las insuficiencias— de aquel “realismo con rostro humano”, no metafisico y no
cientificista que ese autor ha venido proponiendo en las tltimas décadas. El actual “realismo
natural” putnamiano busca rescatar la nocion de ‘representacion’ de las cosas del centro de
estériles disputas entre realistas metafisicos y antirrealistas o relativistas. A diferencia del
metafisico, el realismo natural no aspira pintar un cuadro completo de la realidad, ejecutado,
por decirlo asi, desde fuera, aislado de todo contexto. El realista natural niega que puedan
encontrase ‘justificaciones’ de las creencias mas basicas acerca del mundo o la realidad en
algin tipo de reino trascendente de Ideas y Correspondencias; es decir, mas alla del mismo
intercambio social de intereses y valores. Pero a la vez niega que el mundo sea simplemente
un ‘producto’ de la voluntad humana (Cf: Putnam, 1990: 29).

El mas reciente realismo natural putnamiano insiste, ademads, en que no hay nada
misterioso en la relacion del ser humano con su entorno. No hay en realidad, dicho en
forma provocadora, ningin problema filoséfico en la relacion ‘sujeto/objeto’. El realista
natural comparte con el realista ingenuo la idea basica “de que nuestras palabras y nuestras
vidas se ven constrefiidas por una realidad, que no es de nuestra propia invenciéon”. Pero, al
mismo tiempo, simpatiza con una vieja critica del anterior internalismo putnamiano, en el
sentido de que no existe algo asi como una Unica “supercosa”, por completo independiente
de los sujetos. En lugar de esa imagen, hay que prestar atencion, insiste Putnam, “a las
formas en las que de manera indefinida renegociamos (y estamos forzados a renegociar)
nuestra nocion de realidad, en la medida en que se desarrolla nuestro lenguaje y nuestra
vida” (Putnam, 2001: 10-11).

La idea pragmatista general de ‘florecimiento humano’, presente en forma tacita en
Putnam y Rorty, no supone la existencia de una suerte de un rigido catalogo de excelencias

135



Aman Rosales Rodriguez

y virtudes, al que la humanidad deba adaptarse a toda costa. Mas bien, tal idea se refiere a
lo que seria todo un proceso, continuo y tenaz, de mejora de las capacidades humanas en
todos los niveles de realizacion o satisfaccion personal y social. Para ello se requiere, de
previo, que cada sociedad atienda a la concrecion de ciertas condiciones minimas, materiales
de existencia: comida, techo, trabajo digno, salud fisica y mental, etc.

Putnam descarta que el reciente escepticismo relativista o posmodernista,
caracterizado por actitudes de pesimismo, cinismo ¢ incluso fatalismo, pueda servir de base al
tipo de praxis politica necesario a la altura de las circunstancias mundiales. Justo el remedio
para las intimidaciones tanto del cientificismo como del relativismo lo ofrecen en forma
conjunta, argumenta Putnam, ciertas valiosas intuiciones de Dewey y Wittgenstein. Por cierto
que Putnam encuentra las ideas de ambos autores distorsionadas en la propuesta pragmatista
rival de Rorty. Este, apunta Putnam en una de sus criticas mas fuertes a su compatriota, no
puede aportar, en razon de su radical relativismo, ninguna “nocion significativa de normas
y estandares de reforma” para los problemas de la sociedad (Putnam, 20005: 86).

En un sugerente texto reciente, se pone claramente de manifiesto la idea putnamiana
de que ningun ideal de florecimiento humano puede concebirse en forma independiente —a
modo de puro marco teérico— de la intervencion politica inmediata para la resolucion de
conflictos. Explicando el enfoque politico de Dewey, escribe Putnam:

La posicion de Dewey, la posicion que defiendo, es que es posible tener lo que podriamos
llamar una democracia deliberativa, una democracia en la que la gente delibere junta no sobre
cuestiones filosoficas abstractas (¥.g., si es que el kantismo o el utilitarismo o el platonismo
estan en lo correcto — los pragmatistas rechazan todo el intento de basar la ética en cualquiera
de esas opciones metafisicas tradicionales), sino sobre la forma mas inteligente de resolver
problemas politicos, econémicos y sociales ubicados. Tal deliberacion, creemos, puede conducir
a aseveraciones justificadas —no, nétese, a verdades eternas a priori— (Citado por Groarke &
Groarke, 2002: 45).

2.2. La realizacion humana en el contexto de una cultura post-
filosofica: Rorty

A primera vista, una indagacion acerca del papel desempefiado por la nocion
de ‘florecimiento humano’ en Rorty se dificulta por la ambigua relacion que este autor
mantiene con la misma tradicion filosofica de cuyo seno ha surgido la preocupacion por
esa cuestion, pues una vez que Rorty emprendid el camino pragmatista que ha transitado
hasta el presente, su actitud hacia varios temas propios de la philosophia perennis se ha
vuelto mas que ambivalente: por una parte, Rorty urge a reconsiderar, cuando no a eliminar,
varios de los componentes de ‘vocabularios’ filosoficos predilectos de aquella tradicion,
en especial los que tienen que ver con ‘problemas’ clasicos de la filosofia, como el del
conocimiento y la verdad.

Por otra parte, Rorty mantiene un didlogo constante con otros filésofos desde un

136



Pragmatismo y florecimiento humano: Putnam y Rorty

contexto compartido de temas que no pueden ser etiquetados sino de claramente “filosofico’.
De hecho, para un autor que busca dejar atrds —con cierto gesto despectivo “carnapiano”—
aunque no refutar ni sustituir vocabularios filosoficos tradicionales por otros, Rorty invierte
ingentes cuotas ‘argumentativas’ —o al menos persuasivas— tratando de convencer a sus
oponentes de sus errores, y de hacerlos abandonar de una vez por todas los malos habitos
de sus predecesores. Considérese, por ejemplo, su polémica en torno a las dos posibilidades
de entender la ‘naturaleza de la filosofia’.

Uno de los textos mas claros sobre la posicion de Rorty a ese respecto aparece en el
contexto de su contraste entre dos perspectivas filosoficas rivales: una que busca obtener
lo sublime y otra que se satisface con la experiencia de lo bello. La aspiracion de belleza
coincide con un reconocimiento de cierta relatividad en los asuntos humanos: “En términos
generales, la bisqueda de lo bello es un intento de ordenar las cosas mejor conocidas
de forma que se integren en modelos de organizacion mas abarcadores y armoniosos”.
Por el contrario, “la busqueda de lo sublime es un intento de llegar a establecer contacto
con algo que no nos es familiar, porque es inefable: algo que no admite redescripcion ni
recontextualizacion” (Rorty, 2001: 50).

Por su parte, Rorty no disimula su simpatia por la segunda opcion. Asi, escribe:
“La busqueda de la belleza moral y politica consiste en la busqueda de un acuerdo siempre
mejorable de las relaciones e instituciones humanas que ya existen, mejoras en el sentido
de un florecimiento humano mayor” (2001: 60, cursivas afiadidas). Obsérvese como
Rorty, al igual que Putnam, desconfia de cualquier propuesta de busqueda de lo absoluto
o incondicionado que ha de realizarse de una u otra manera en el futuro. Aqui la palabra
clave es, por cierto, ‘futuro’, entendido como aquel lugar, desde luego inexistente para
Rorty, donde convergeran todos los esfuerzos humanos actuales en un estado privilegiado
de acceso al Bien y la Verdad.

En ese mismo trabajo, Rorty afiade que la diferencia entre ambas posiciones equivale
a una pugna entre dos modos antagénicos de concebir el futuro de la humanidad. Con
sus palabras, mientras quienes simpatizan con lo bello “ven el futuro como un constante
adaptarse a las circunstancias cambiantes, y la adaptacion implica tanto ganancias como
pérdidas”, quienes afioran lo sublime “se imaginan el futuro como ese momento en el
que no sera necesario aceptar ningun compromiso, porque el velo de las apariencias se
habra rasgado, y la realidad aparecera ante los ojos” (Rorty, 2001: 61). Aqui aparecen, en
forma implicita pero clara, elementos caracteristicos de la concepcion rortyana general del
florecimiento humano. La apuesta por lo bello supone comprometerse, de un lado, en “la
participacion en los habitos sociales cuyas normas uno comprende” —al contrario de la
opcioén por lo sublime, que invita “a dejar a un lado esos habitos”—. De otro lado, supone
decantarse, como ya lo hiciera Putnam, a favor de la pluralidad de formas u opciones de
vida.

La pluralidad en clave rortyana también incluye —de forma casi idéntica a
Putnam— ‘pluralidad cognitiva’, es decir, la idea de que el ser humano no tiene porqué

137



Aman Rosales Rodriguez

restringir —si no es a partir de una eleccion libre— su ansia de conocimiento a lo que le
ofrezcan, solamente, ciertos ambitos culturales especificos, sean la ciencia, la filosofia o la
religion. La apuesta por la diversidad de accesos cognitivos a la riqueza de lo real, no tiene
porqué empobrecerse con la aceptacion de algunos cuantos valores politica o socialmente
pre-fijados. En esto habria, como lo ha anotado Rorty, una continuidad o afinidad parcial
entre ciertas aspiraciones de la [lustracion —que buscan lo sublime— con el pragmatismo:
“La propuesta de que todo lo que decimos, hacemos y creemos es un asunto de satisfacer
necesidades e intereses humanos pareceria ser simplemente una manera de formular el
secularismo de la Ilustracion”, pero con la importante salvedad de que el pragmatista no
propone sustituir —sigue Rorty— la fe sobrenatural pre-ilustrada con otra en la razén
(1999: xxvii). Por eso es que Rorty también se siente atraido hacia afirmaciones como las
de Dewey —como las que ¢l mismo cita a continuacion— en el sentido de no confinar el
florecimiento humano dentro del perimetro del conocimiento empirico: “En la actualidad
estamos débiles en cuestiones ideales porque la inteligencia esta divorciada de la aspiracion
(-..). Cuando la filosofia haya cooperado con la fuerza de los acontecimientos y vuelto claro
y coherente el significado del detalle diario, se interpenetraran la ciencia y la imaginacion.
La poesia y el sentimiento religioso seran entonces las flores naturales de la vida” (Citado
en: Rorty 1993a: 243).

Pero si bien es cierto que es posible referirse en una primera aproximacion a nociones
afines de ‘florecimiento humano’ en Putnam y Rorty, no debe olvidarse que para Rorty
resulta sospechoso cualquier intento de identificar algo ‘esencial’ como su ‘base ontologica’
final —y justamente eso es lo que ha hecho en su opinidn, como se vera en un momento,
la ultima encarnacion de Putnam como ‘realista natural’—. No existe, para Rorty, especie
alguna de supercosa cultural que pudiera servir como Idea orientadora de todo esfuerzo
particular de liberacion humana en situaciones de dolor o injusticia. La idea misma de un
‘florecimiento humano’, sin mayor comentario, podria verla Rorty con igual desconfianza
que a laidea de una ‘emancipacion humana’ sin mas. En realidad, sus observaciones criticas
sobre esa ultima nocion pueden extenderse a la de una nocioén acritica, no pragmatista de
‘florecimiento humano’.

Considérese en primer lugar sus palabras —dirigidas criticamente al proyecto
emancipatorio habermasiano—: “En cuanto la idea de ‘emancipaciéon’ se separa de
propuestas concretas sobre como romper un determinado tipo de grilletes (por ejemplo,
la servidumbre personal, el poder eclesiastico, la esclavitud del salario, la discriminacién
racial o sexual, la burocracia ciega) y se hace de ella el objetivo de un ahistdrico “interés
humano”, al punto queda conectada con la idea de que existe algo denominado “naturaleza
humana” o “humanidad en si misma” que requiere ser emancipado” (Rorty, 2000a: 358).
El mayor problema con el enfoque de Habermas es, segun Rorty, que facilmente puede
asociarse a la mentalidad de quienes ¢l califica de personas kantianas. Se trata de aquellos
individuos “que piensan que existen cosas como una dignidad humana intrinseca, derechos
humanos intrinsecos y una distincion ahistorica entre las exigencias de la moralidad y las
de la prudencia” (1996a: 267).

138



Pragmatismo y florecimiento humano. Putnam y Rorty

Desde la interpretacion rortyana, a las personas kantianas se oponen las hegelianas,
quienes, por el contrario, “afirman que la ‘humanidad’ es una nociéon mas bioldgica que
moral, que no existe una dignidad humana concreta, y no puede apelarse a nada que vaya mas
alla de los méritos relativos de las diversas comunidades reales o propuestas, a unos criterios
imparciales que nos ayuden a sopesar esos méritos” (1996a: 267). Desde esa perspectiva,
resulta claro que para nada puede existir, segun Rorty, algo asi como un ideal ahistorico y
atemporal, uno que decida de una vez por todas, para todo tiempo y lugar, en qué consiste
la ‘Idea’ 0 ‘Modelo’ definitivos de ‘florecimiento humano’. Admitir lo contrario es recaer
en el error de pensar que existe, recalca Rorty, algo asi como la esencia humana realizada
o en espera de ser realizada en (o por) algunas personas. Se trata de impulsar un proceso de
“des-divinacion” que logre hacer conciencia de que seres finitos, contingentes y mortales
como nosotros no necesitamos derivar el sentido de sus vidas “de nada mas que de otros
seres humanos finitos, mortales y contingentemente existentes” (Rorty 1989: 45).

A criterio de Rorty, solo desechando la creencia de que es necesario contar con un
paradigma universal, o sea de validez absoluta, de realizacion o felicidad humana, sera
posible despejar el camino hacia una actitud ‘sentimental’ o ‘solidaria’ —es decir, no
basada en fundamentos o justificaciones filosoficas— favorable al progreso moral humano.’
Contra la tirania de las ideas preconcebidas acerca de lo que debe constituir forzosamente
un florecimiento humano pleno, Rorty aboga por recuperar el papel de la imaginacion
—recuérdese el pasaje anteriormente citado de Dewey— para efectos de disefiar mejores
formas de vida para todas las personas. El espiritu antiautoritario que anima al pragmatismo
de Rorty encaja bien “con una utopia en la que la identidad moral de cada ser humano
se constituye en gran parte, aunque obviamente no de manera exclusiva a partir de su
participacion en una sociedad democratica” (1999: 238).

Llegada a este punto, la exposicion debe reconocer que en ocasiones resulta dificil
seflalar también, con exactitud, aspectos fundamentales de desacuerdo entre Putnam y
Rorty. Un ejemplo de importante convergencia es, como ya se sabe, la actitud critica
de ambos autores ante toda forma de reduccionismo naturalista o cientificismo. Putnam
insiste en que hay que oponerse a la idea de que solo el lenguaje de la ciencia describe
‘correctamente’ al mundo tal como es, con independencia de toda perspectiva e interés
humano. Ahora bien, puede decirse que, en buena medida, el significativo lugar ocupado
por la critica al cientificismo en el enfoque putnamiano, lo toma en Rorty, mas bien,
como aquello que él califica de “filosofia sistematica”. Esta es una forma de actividad
filosofica —dada su frecuente admiracion por la ciencia— basada en una aproximacion

diferencias entre las personas o los grupos y de formar una imagen mas unitaria de la humanidad a partir de
experiencias universalmente compartidas como el dolor y la humillacion. Sobre este punto véanse los reparos
de Rorty al racionalismo moral kantiano en su (1989: 192-3).

8  Los comentarios que vienen sobre las nociones putnamiana y rortyana de ‘filosofia’, se complementan y
amplian en la seccion siguiente y final del trabajo.

139



Aman Rosales Rodriguez

eminentemente epistemoldgica a la realidad. Dicha filosofia se mantiene obsesionada con
la busqueda de la Verdad de las cosas, de la Representacion perfecta o el Reflejo ideal de
esencias en la mente —blanco de los principales argumentos de Rorty— (1983). El talante
del filosofar sistematico es del todo compatible con el cientificista, pues para ambos se trata
de enrumbar todo campo cognitivo del ser humano por el camino confiable y seguro de
la ciencia. La tendencia reduccionista del cientificismo impugnado por Putnam armoniza
con la propension, criticada con igual vigor por Rorty, a buscar una “conmensuracion
universal” entre las palabras y las cosas, o entre las oraciones y los pensamientos, asi como
un “vocabulario final” acorde con dicha equiparacion epistemologica.

La opcion propugnada por Rorty a efecto de sustituir las desmedidas pretensiones de
los fildsofos sistematicos es volver la mirada hacia otro tipo de filosofia, de tipo “edificante”.
La “filosofia edificante” se ofrece como el antidoto justo contra la obsesion epistemologica de
la “filosofia sistematica”. A los fildsofos edificantes no les interesa ninguno de los problemas
que los sistematicos quieren abordar inspirados por el mejor espiritu cientifico, por ejemplo:
({,como encontrar verdades objetivas?, o, ,como ser capaz de identificar las representaciones
exactas de las cosas en el lenguaje? Mientras que los filosofos sistematicos trabajan a favor
de un saber perenne, los edificantes lo hacen pensando en su propio tiempo: “Los grandes
filosofos sistematicos son constructivos y dan argumentos. Los grandes fildsofos edificantes
son reactivos y presentan satiras, parodias, aforismos (_..). Los grandes fildsofos sistematicos,
como los grandes cientificos, construyen para la eternidad. Los grandes filésofos edificantes
destruyen en beneficio de su propia generacion” (Rorty, 1983: 334).

Aunque la posicion de Rorty ha sido asociada de manera reiterada con el relativismo
y con el intento de reducir la filosofia a la literatura, esta vinculaciéon no se sostiene
al considerar las aclaraciones rortyanas sobre el tema. La “amenaza relativista” solo
puede surgir, ha escrito repetidamente Rorty, en el contexto de un marco aceptado de
preocupaciones filosoficas y sobre todo epistemolodgicas, dentro del cual nociones como
‘certeza’ y ‘fundamentacion del conocimiento’ se toman en serio. Rorty menciona a veces
otras expresiones afines de la inquietud epistemoldgica como “el alcance y los limites del
conocimiento humano” y “la situacion epistémica humana”. En lugar de la preocupacion por
el Fundamento tltimo del conocimiento, Rorty sugiere poner la “esperanza” en el primer
plano de las discusiones: “Decir que hemos de substituir el conocimiento por la esperanza
es decir (...) que hemos de dejar de obsesionarnos sobre si esta bien fundamentado aquello
que creemos y empezar a preocuparnos por si hemos sido lo suficientemente imaginativos
como para hallar alternativas interesantes a nuestras creencias presentes” (19935: 13).

En este punto los enfoques de Putnam y Rorty toman senderos distintos. Para Putnam,
la postura rortyana niega la posibilidad de postular algun fin intrinseco a la racionalidad
humana. Para Rorty, insiste Putnam, solo existiria el didlogo, la ‘conversacion’, mas no la
discusion en torno a verdades importantes —es decir, ‘verdades con rostro humano’, como
podria afiadir Putnam— (Cf#: Putnam, 1988: 213). Pero esta posicion, sigue Putnam, ;en
qué se diferenciaria del relativismo extremo que el propio Rorty rechaza?, o incluso, ;no

140



Pragmatismo y florecimiento humano: Putnam y Rorty

estamos acaso asumiendo “un Grenz-begriff, un concepto limite de verdad ideal” cuando
somos capaces de discutir y valorar diferentes concepciones de racionalidad, y de optar,
como aparentemente lo haria Rorty en opinion de Putnam, por una de ellas, /a concepcion
pragmatista?

Aqui chocan frontalmente, de nuevo, ambos autores. Mientras que para Putnam la
filosofia debe y puede desempeiiar un papel importante de auxiliar para la consecucion
del florecimiento humano, para Rorty la filosofia (aunque no la Filosofia) puede cumplir
un papel importante pero no especialmente importante por comparacion con otras areas
de la cultura: “Considero un signo de progreso moral e intelectual el que ahora estemos
mas firmemente dispuestos a juzgar las distintas instituciones, tradiciones y practicas por
el bien que parecen hacer que por las creencias filosoficas o teoldgicas invocadas en su
defensa” (Rorty, 2000a: 93).3

Es interesante la respuesta de Rorty acerca de cudl es la ‘meta’ de todo esfuerzo
investigativo humano —incluida, desde luego, la ‘meta’ del especifico esfuerzo filoséfico—:
“Supongo que lo que Putnam llamo florecimiento humano” (Rorty 2004). Pero en ese
lapidario pero revelador “supongo” se hace patente una de las diferencias centrales con el
enfoque putnamiano, desde el que se sigue abogando porque la filosofia trate con temas
o resuelva problemas de indole ‘tipicamente’ filoséficos —como ‘verdad’, ‘justificacion’,
‘realidad’, ‘conocimiento’, etc.—. Rorty, mas bien, considera una de las tareas atn
importantes de los fildésofos el que contribuyan a convencer a las personas de que no
deben esperar soluciones garantizadas de los expertos en ninguna cosa, incluidos los otrora
considerados expertos en ‘verdades’, los propios filésofos. Cuan positivo pueda ser el aporte
de los filosofos a despejar el camino hacia una discusion libre sobre el florecimiento humano,
sera algo que dependera de su capacidad de ‘historizar’ al méximo su auto-percepciéon como
intelectuales de y para un tiempo y lugar concretos, pues “sélo si mantenemos nuestra
conciencia decididamente historica podemos los fildésofos ser utiles a las esperanzas del
mundo contemporaneo” (Rorty, 2000a: 318).

Un pasaje de Rorty merece ser citado completo en este lugar. Sus palabras no podrian
serle del todo simpaticas a Putnam, para quien los filésofos tienen auin —pese a Rorty y
otros ‘relativistas—, aparentemente, algo especial que decir sobre las cosas:

A mi modo de ver, en estos tiempos nuestro principal trabajo consiste en contribuir a convencer
a los ciudadanos de las comunidades democraticas de que no van a obtener mayor guia politica
de los cientificos y tecnologos de la que en el pasado obtuvieron de curas y filésofos. Debemos
intentar convencerles de que las metas de su comunidad no las puede fijar ni la ‘realidad’ ni los
pretendidos expertos en la realidad (y, en particular, convencerles de que estos Gltimos no son
mas dignos de crédito que los expertos en Dios o en el ser). Debemos decirles, en el espiritu
de la ‘razén comunicativa’ de Habermas, que no necesitan respetar otra autoridad que la de los

9 Cfi: (Malachowski, 2002: 172ss), para otros utiles comentarios —favorables a la posicion rortyana— sobre
este tema.

141



Aman Rosales Rodriguez
acuerdos que ellos mismos alcancen libremente (2000a: 318).

Con antelacion ya se hizo referencia al inequivoco frente comun anti-cientificista
de Putnam y Rorty. No obstante, en lo que sigue y hasta el final de esta seccion, se traeran
a colacion algunas importantes reservas expresadas por Rorty a lo que él cree son resabios
cientificistas en su propio aliado Putnam. En efecto, las siguientes palabras de Putnam le
sonarian extraflas o extravagantes a Rorty: “Es cierto que las novelas y las obras de teatro
no nos ponen ante el conocimiento moral. Pero (frecuentemente) hacen por nosotros algo de
lo que se debe hacer para que lo obtengamos” (Putnam 1991: 105). Rorty recusaria que del
todo pueda existir algo asi como un “conocimiento moral” que las artes no puedan alcanzar,
antes bien, solo sugerir o inspirar, mientras que otras disciplinas, como por antonomasia la
Ciencia y la Filosofia si podrian (supuestamente) alcanzarlo. Al trazar semejante division
pareciera que Putnam sucumbe, en efecto, a un tlltimo desliz cientificista. Rorty podria citar
con deleite ejemplos de ello como el que sigue, en el mismo ensayo de Putnam anteriormente
citado: “No importa cuan profundas parezcan las observaciones psicologicas de un novelista,
no pueden llamarse conocimiento si no han sido probadas” (Putnam, 1991: 107).

Desde la concepcion pragmatista rortyana, semejantes insinuaciones a favor de un
cierto verificacionismo filos6fico no tendrian cabida, aun si tuvieran algun sentido, que no
es el caso segun Rorty. La nocion de que el conocimiento humano encuentra una especie
de culminacion en el conocimiento cientifico rifie con la vision pragmatista mas amplia
—que Rorty esta seguro de compartir, pese a las diferencias entre ambos, con Putnam— de
una cultura formada por impulsos de realizacion distintos, si, pero convergentes por ultimo
en una idea cardinal: que la promocion de la libertad y el pluralismo en la eleccion de
modos de vida alternativos deberia tener preeminencia en sociedades democraticamente
constituidas. Pero asi como el cientificismo restringe en forma implausible el espectro de
intereses cognitivos de los seres humanos, asi también la vision politica de la utopia extrema
hace otro tanto con el deseo de progreso social. Contra el a veces irresistible encanto de los
grandes proyectos y visiones, el pragmatismo se inclina, mas cauta y ‘realistamente’, con
palabras de Rorty, “por compromisos pequefios y concretos antes que por grandes sintesis
teoricas” (1998: 102).

Sin duda, la ‘cuestion del realismo’ parece otra sima intelectual que separa
irremediablemente a Rorty de Putnam. Se trata de un tema que dificulta atin mas el intento
de construir algo asi como un enfoque pragmatista comin a ambos autores. En tanto
que Putnam ve en el realismo directo o natural la mejor manera de salvaguardar ciertas
convicciones fundamentales del sentido comtn o realismo ingenuo del ‘hombre de la
calle’, al tiempo que se le cierra la puerta a la dudosa metafisica de los interfaces mentales,
Rorty no ve en el “realismo perceptual directo” apadrinado en la actualidad por Putnam
otra cosa mas que “una desafortunada marcha atras hacia el cartesianismo. Pensamos que
las preguntas acerca de lo que realmente vemos son tan malas como las preguntas sobre lo
que es verdaderamente real” (Rorty, 20005: 90). Pero todavia en ese mismo lugar, Rorty
considera otro retroceso, esta vez hacia una especie de pasado ahistorico pre-hegeliano, el

142



Pragmatismo y florecimiento humano: Putnam y Rorty

interés reciente de Putnam por evitar proponer “tesis filosoficas” y retornar —de la mano
del realismo natural— a un ambito de lo normal o habitual (“the Ordinary”): “Lo normal
o habitual me parece solo el ultimo disfraz del onfos on” (Rorty, 20005: 90).

3. Conclusiones: florecimiento humano y el futuro de la filosofia

Al comienzo de uno de sus libros mas recientes en linea claramente pragmatista,
Putnam asevera que una de las ventajas del pragmatismo es que es una clase de filosofia que
logra sortear un “corrosivo escepticismo moral” sin tropezar en un “autoritarismo moral”
(1995: 2). En esas dos ‘simples’ expresiones se ponen de manifiesto diferencias cruciales
entre el pragmatismo putnamiano y el rortyano. Pues si bien Rorty podria aceptar que
existe un peligro real de sucumbir al “autoritarismo moral” —V.g. si hay una rendicioén a un
unico “vocabulario moral”—, de otro lado la expresion “escepticismo moral” le pareceria
desorientadora dado que parece dar a entender que existe algo asi como su contrapartida
benévola, a saber, un profundo “conocimiento moral”, mismo que quiza estaria en
condiciones de sefialar, en la practica, el rumbo indiscutible hacia el florecimiento humano.
Pero esano es la via—Ia de una ‘ilustracion racional’, aconsejada tal vez por Putnam— hacia
dicho florecimiento, con la que podria simpatizar Rorty, sino, como bien se sabe, la de una
adecuada “educacion sentimental”. Ante tal discordancia de opiniones, ;qué semejanza
cabe establecer del todo entre los enfoques de ambos autores ‘pragmatistas’?

En Putnam y Rorty la nocién de ‘florecimiento humano’ no debe ser entendida como
si hiciera referencia a alguna realidad sobrehumana, que pudiera servir de vara absoluta de
medida cognitiva para toda actividad cultural. Para ambos intelectuales es imperativo desligar
la bisqueda de su realizacion de la otra busqueda, vana por imposible, de un tinico camino
real para alcanzar la realizacion humana. En realidad, los dos insisten en que de ninguna
area de la cultura humana cabe esperar recetas infalibles para obtener, de modo garantizado
y seguro, formas duraderas de florecimiento humano. Condiciones fundamentales admitidas
por los dos como el didlogo —o la “conversacion” en Rorty—, el pluralismo, la tolerancia,
el respeto por la diversidad de manifestaciones de la cultura son, a no dudarlo, elementos
imprescindibles para la gestacion y desarrollo de una vida humana feliz y realizada en sus
variadisimas posibilidades de expresion. Pero el ‘florecimiento humano’ en cuanto tal no
es una especie de sustancia, de supercosa —diria de nuevo Putnam— mas alld o més aca
de la historia, a la espera de ser ‘descubierta’ y ‘apropiada’ por los mortales.

Aunque podria creerse —desde una primera aproximacion— que ‘florecimiento
humano’ resulta ser una nocion en extremo indeterminada en el contexto del pragmatismo
putnamiano y rortyano, eso no es del todo correcto. El concepto de ‘florecimiento humano’
no tiene, es cierto, un ‘significado’ establecido a priori, y esto vale tanto para Putnam y
aun mas para Rorty: nada ni nadie ha fijado el contenido de dicha expresion de una vez y
para siempre. Pero esto tampoco quiere decir que ‘florecimiento humano’ quede reducido a
mero flatus vocis, o en el mejor de los casos, a expresion sujeta a la simple arbitrariedad de

143



Aman Rosales Rodriguez

interpretaciones, por mas descabelladas que parezcan. Putnam y Rorty niegan con energia
tal postura afin al relativismo moral. Dicho de forma mas positiva, la ‘naturaleza’ del
florecimiento humano estaria en su fungir como ideal que regula las relaciones humanas.

En ese sentido, sobresale el hecho de que al menos en lo que atafie al tema del
florecimiento humano como idea regulativa, los esfuerzos filosoficos de Putnam y Rorty
tienden a manifestar mas coincidencias que diferencias. Ambos filosofos rechazan
que exista algo asi como una garantia sub specie aeternitatis que pudiera dictarle a las
comunidades humanas aquellos Valores y Creencias que determinarian ‘de una vez por
todas’ las condiciones ideales del florecimiento humano. Los dos coinciden en destacar,
enérgicamente, que so6lo el planteamiento libre y la discusion en una sociedad abierta,
pluralista, tolerante de temas de interés colectivo, pueden servir de base legitima para la
toma politica de decisiones. No hay garantia alguna de que de tales debates pueda surgir
algo siquiera aproximado a ‘la forma correcta de ver y juzgar las cosas’. El riesgo es
concomitante a todo esfuerzo humano de comprension y transformacion de la realidad, en
todas sus manifestaciones y expresiones culturales.

Todo lo anterior tiene, a no dudarlo, importantes implicaciones para el futuro de la
actividad filosofica contemporanea, o también, para la concepcion del trabajo filosofico que
al final se desprende de los puntos de vista putnamiano y rortyano. No carece de interés
dedicar la ultima parte de este trabajo a algunas reflexiones sobre ese tema. Pues, como
quiera que sea, podria decirse que, historicamente, ninglin otro grupo —excepcion hecha
del comprometido con una vida religiosa— ha sido tan exigido como el de los fildsofos para
que ofrezca algo asi como ‘reglas’ o ‘directrices morales’, con base en las cuales orientar
los esfuerzos para la concrecion practica del florecimiento humano. Considérese, en primer
lugar, cdmo reaccionarian Putnam y Rorty al provocador dictamen de Odo Marquard sobre
el estatus presente de la actividad filosofica: “Primero la filosofia fue competente para todo;
luego la filosofia fue competente para algunas cosas; finalmente la filosofia es competente
s6lo para una cosa: para el reconocimiento de la propia incompetencia” (Marquard, 2000:
29).

Por su parte, Rorty ha escrito que tiene “poco sentido querer contestar a la pregunta
‘;qué es la filosofia?’ mediante la descripcion de las condiciones necesarias y suficientes”
para que alguien pueda ser considerado filésofo o filésofa. Rorty prefiere caracterizar a
la filosofia como “una discusion informada y voluntaria acerca de lo bello y lo sublime”
(Rorty, 2001: 51, en el sentido de ‘bello’ y ‘sublime’ mencionado en la seccion anterior).
Por parte de Putnam, se establece que la filosofia deberia ayudar a fomentar el sentido de la
responsabilidad por pensar en forma profunda e integra acerca de problemas intelectuales
y practicamente relevantes (Cfi: Putnam, 2000a: 13). Aunque de entrada no parece haber
contradiccion entre ambos enfoques, pues la pluralidad implicita en la busqueda rortyana
de lo ‘bello’ podria compartirla Putnam en sus aspectos basicos, la situacion se torna
problematica apenas se profundiza un poco mas en los detalles de cada posicion. La
diferencia cardinal esta en lo que cada uno cree es la manera mas conveniente de llevar a

144



Pragmatismo y florecimiento humano: Putnam y Rorty

cabo tales cometidos y, sobre todo, qué grado de protagonismo tendra la filosofia al interior
de la dinamica cultural a efecto de colaborar en tal empresa.

Para Putnam, la filosofia contemporanea no puede renunciar a sus ligimenes con
una tradicion cultural que hizo surgir sus principales problemas y preocupaciones, como
la bisqueda y justificacion de ‘verdades’ empiricas y morales. Igualmente, sobre todo
en el presente, el filosofo responsable debe entablar una lucha sin cuartel en contra del
relativismo y escepticismo extremos, y en no menor medida contra la estrecha mentalidad
cientificista y reduccionista-naturalista. Y aunque desde su punto de vista ya no es posible
seguir manteniendo la creencia de que la filosofia es la Ciencia por excelencia que va a
revelar la Verdad ultima de las cosas, no por ello se justifica renunciar a su ejercicio.

De hecho, segin Putnam, lo que corresponde en la actualidad es “reorientar la
energia filosofica” malgastada en proyectos ambiciosos pero futiles —como podria ser el
de identificar el Método correcto de la ciencia empirica— a “la tinica tarea que la filosofia
no deberia nunca abandonar (...), la tarea de ofrecer imagenes de la situacion humana en el
mundo, discutibles, importantes y llenas de significado” (1994b: 161). En un libro posterior
al anteriormente citado, Putnam afirma —en explicita polémica con Rorty— que todavia
queda mucho por hacer, desde la filosofia, respecto a temas como el del conocimiento
intersubjetivo y el de la necesidad de tolerancia en la sociedad (Cfr: 1995: 75). Asi, Putnam
podria coincidir entonces, pero solo parcialmente, con objeciones y reservas, con el analisis
de Marquard.

(Qué tendria que decir Rorty acerca del diagnéstico de Marquard? No es dificil
imaginar que este autor no sintiera mucho entusiasmo —como se espera haber dejado
claro a lo largo de este trabajo— ante la idea de una labor ‘especificamente’ filosofica de
cara a la realizacion del florecimiento humano. De hecho, toda pregunta por la ‘naturaleza
de la filosofia’ despierta cada vez menos interés en Rorty; su continuo planteamiento lo
pone a la defensiva ante lo que él estima son las lamentables, por inutiles, connotaciones
‘esencialistas’ de la discusion. Ya en La filosofia y el espejo de la naturaleza, Rorty establecia
el caracter historicamente contingente de expresiones como “significacion filosofica” o
“cuestion puramente filosofica”, nociones cuyo origen él asocia con la época de Kant (Cfr:
Rorty, 1983: 353). En un trabajo mas reciente, Hilary Putnam y la amenaza del relativismo,
Rorty expresa una vez mas su incomodidad ante la idea putnamiana de filosofia. Es que,
segliin Putnam y para asombro de Rorty, “la filosofia, como reflexion y argumentacion en
torno a las preguntas eternas a que esta abocada la cultura, pertenece a la vez al tiempo y
a la eternidad” (Citado por Rorty 2000a: 86).

Al abrigo de dicha tradicion de inspiracion kantiana es que ha surgido, segiin
Rorty, la idea de que el filésofo posee un conocimiento privilegiado de la Realidad: fisica,
metafisica y moral. Pero ya se sabe que para Rorty es preciso abandonar la idea de que la
voz del filosofo “tiene derecho preferente a la atencion de los demas participantes en la
conversacion” de la cultura (Cfr. 1983: 353). En breve, la discusion en torno a la pregunta

145



Aman Rosales Rodriguez

‘qué es filosofia?’ tiende a ser desestimada como ociosa o estéril por el Rorty mas reciente:
“Deberiamos limitarnos a renunciar a la pregunta de qué es realmente la filosofia o quién
es realmente un filosofo” (19965h: 312).° Rorty acogeria entonces, de buen grado, las
palabras de Marquard por su reconocimiento implicito del hecho bruto de la contingencia
humana, por otra parte elemento caracteristico, dicho sea de paso, de la filosofia general
de ese autor aleman.

No es dificil concluir, a la luz de todo lo anterior, que no existe una idea no
problematica de filosofia comun, todavia menos una ‘definicion’ de filosofia, compartida sin
mas por Putnam y Rorty. Y sin embargo, ambos autores ‘hacen’ filosofia y son considerados
como filésofos competentes por sus pares del ‘gremio’ filoséfico. Incluso en el caso de Rorty,
pese a su impaciencia por las absurdas pretensiones de la Filosofia y la Epistemologia, su
obra se inscribe tan claramente como es posible para un filésofo contemporaneo dentro de
la tradicion filosofica occidental, que resulta casi imposible no considerarlo, por ejemplo, un
fildsofo en una cierta ‘linea filosofica’ establecida por autores como Dewey, Wittgenstein,
Heidegger y Derrida, entre otros. Tanto dicha linea como muchas otras que han surgido de
la actividad filoséfica, no han podido ser ajenas a la pregunta ‘eminentemente’ filosofica
por el ‘florecimiento humano’.

Establecida la conclusion anterior, puede sugerirse ahora una especie de lista general
de todo aquello que el grupo de intelectuales occidentales etiquetados de ‘filésofos’ podria
hacer, en forma minima, en opinion de Putnam y Rorty, a favor del florecimiento humano:
combatir de manera pertinaz la idea de que la realizacion humana es alcanzable por medios
o recursos ajenos al constante esfuerzo humano. Fomentar al maximo la préctica social de la
‘solidaridad’ interindividual, social, e internacional. Impugnar toda forma de autoritarismo
politico o epistemologico —especialmente el cientificismo—, asi como el relativismo y
escepticismo culturales extremos —gestores potenciales de apatia y fatalismo—. Propiciar
el dialogo entre las personas sobre la necesidad de resolver tareas concretas e inmediatas
antes que sobre Principios y Verdades mutuamente excluyentes. Respaldar todo esfuerzo
conducente a que la dinamica social se estructure a partir del encuentro pluralista,
mutuamente enriquecedor, de diferentes maneras de captar la realidad.

Bibliografia
Aristoteles (1993). Etica Nicomdquea. Etica Eudemia. Madrid: Gredos.

Crocker, D. A. (1998). Florecimiento humano y desarrollo internacional. San José, C. R.:
Editorial de la Universidad de Costa Rica.

146



Pragmatismo y florecimiento humano: Putnam y Rorty

Groarke, Louis & Groarke, Louise. (2002). “Hilary Putnam on the End(s) of Argument”,
en: Philosophia, vol. 69, p. 41-60.

Malachowski, A. (2002). Richard Rorty. Princeton and Oxford: Princeton University
Press.

Marquard, O. (2000). Abschied vom Prinzipiellem. Stuttgart: Reclam.
Montaigne, M. (2001). Ensayos I. Madrid: Catedra, quinta edicion revisada.

Putnam, H. (2002). The Collapse of the Fact/Value Dichotomy and Other Essays. Cambridge,
Mass.: Harvard University Press.

(2001). La trenza de tres cabos. La mente, el cuerpo y el mundo. México:
Siglo XXI Editores.

(2000q). “To Think with Integrity”, en: The Harvard Review. (U.S.A),
VIII, pp. 4-13.

(2000b). “Richard Rorty on Reality and Justification”, en: Brandom, R.
(ed.). Rorty and His Critics. Oxford: Blackwell, pp. 81-7.

(1995). Pragmatism. An Open Question. Oxford: Blackwell.

(1994a). Words and Life. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.
Edited by James Conant.

(1994b). Las mil caras del realismo. Barcelona: Paidos.
(1994¢) Como renovar la filosofia. Madrid: Tecnos.
(1991) El significado y las ciencias morales. México: UNAM.

(1990). Realism with a Human Face. Cambridge, Mass.: Harvard University
Press. Edited by James Conant.

(1988). Razon, verdad e historia. Madrid: Tecnos.
Rescher, N. (1999). Razon y valores en la era cientifico-tecnoldgica. Barcelona: Paidos.

Rorty, R. (2004). “Interview with Richard Rorty”, [ sitio en internet] Philosophy Now,
disponible en: http://www.philosophynow.org/issue43/43rorty.htm. Acceso en
febrero de 2004.

(2001). “La belleza racional, lo sublime no discursivo y la comunidad de
filosofas y filosofos”, en: Logos. Anales del Seminario de Metafisica, No 3. Espaiia,
pp. 45-65.

147



Aman Rosales Rodriguez

(2000q). Verdad y progreso. Escritos filosoficos 3. Barcelona: Paidos.

(2000b). “Response to Hilary Putnam”, en: Brandom, R. (ed.). Rorty and
His Critics. Oxford: Blackwell, pp. 87-90.

(1999). Philosophy and Social Hope. Harmondsworth: Penguin.
(1998). Pragmatismo y politica. Barcelona: Paidos.

(1996a). Objetividad, relativismo y verdad. Escritos filosoficos 1. Barcelona:
Paidos.

(1996b). Consecuencias del pragmatismo. Madrid: Tecnos.

(1993a) Ensayos sobre Heidegger y otros pensadores contempordneos.
Escritos filoséficos 2. Barcelona: Paidos.

(1993b). “Norteamericanismo y pragmatismo”, en: Isegoria, No 8. Espaiia,
pp. 5-25.

(1989). Contingency, Irony, and Solidarity. Cambridge: Cambridge
University Press.

(1983). La filosofia y el espejo de la naturaleza. Madrid: Catedra.

Strawson, P. F. (1974). “Social Morality and Individual Ideal”, en: Strawson, P. F. Freedom

and Resentment. London: Methuen & Co., pp. 26-44.

148



