El problema de la identidad personal en el § 16 de la Critica

de la razon pura”

The problem of Personal Identity in Critique of Pure Reason § 16

Por: Juan Adolfo Bonaccini

Departamento de Filosofia

Universidade Federal do Rio Grande do Norte
Rio Grande, Brasil

juan@cchla.ufrn.br

Fecha de recepcion: 28 de junio de 2008
Fecha de aprobacion: 22 de marzo de 2009

Resumen: La mayoria de los lectores de la primera Critica casi siempre interpretan la Deduccion trascendental

de las categorias (DTC) como una respuesta al problema de la causalidad planteado por Hume. Pero no
todos parecen haberse dado cuenta de que la DTC también comporta uma réplica al desafio de Hume a la
nocion de identidad personal. Para aclarar este punto el autor sugiere, primero, que el ataque de Hume
no se dirige a Locke, sino mas bien a la supuesta substancialidad del sujeto cartesiano. A continuacion,
sostiene que Kant redefine la identidad del sujeto en términos logicos y reconstruye su argumento en la
primera parte de la DTC como una respuesta al desafio humeano. Por fin, presenta y discute, en términos
generales, la concepcion kantiana de la unidad y de la identidad logicas de la autoconciencia.

Palabras clave: Kant, Hume, Identidad numérica, Apercepcion, Deduccion Trascendental.
Abstract: Most readers of the first Critique often account for Kant's Transcendental Deduction of the Categories

(TDC) as an answer to the problem of causation established by Hume. But not all of them seem to be
aware, however, that the TDC is also a reply to Hume's challenge to the notion of Personal Identity. To
make this clear, the author suggests that, first of all, Hume's attack on Personal Identity is addressed to
the supposed Substantiality of the Cartesian Subject rather than to the Lockean Ego, and second that
Hume tackles its supposed numerical identity. Then, the author claims that Kant redefines, in the first
part of TDC, the Numerical Identity of Ego rather in Logical than in Substantial Terms and reconstructs
his argument against Hume's challenge. Finally, Kant's conception of Logical Unity and Identity of
Self-consciousness is presented and discussed in general terms.

Key words: Kant, Hume, Numerical Identity, Aperception, Transcendental Deduction.

*

El trabajo es la primera parte de una conferencia dictada en la catedra de Filosofia Moderna de la
Universidad de Buenos Aires (UBA) el 28 de mayo de 2004, en el marco de una mision de trabajo
financiada por el CNPq (Prosul), a quien agradezco el apoyo. Deseo expresar mi agradecimiento
al prof. Mario Caimi, de cuya interpretacion de la Deduccion soy deudor en muchos pasajes, por
sus criticas y observaciones; asi como a los profesores C. Jauregui y M. Thisted, por su interés y
discusion. Otra version del trabajo fue leida en el Gltimo Congreso de la Asociacion Nacional de
los Post-Grados en Filosofia del Brasil (ANPOF) en Salvador, del 18 al 22 de octubre de 2004.
Agradezco sobre todo los comentarios del profesor André Klaudat (UFRGS, Brasil) y el interés
de los profesores Vera Bueno (PUC-RIJ, Brasil), Luciano Codato (UFRGS, Brasil) y Guido A.
de Almeida (UFRJ, Brasil).

Estud.filos ISSN 0121-3628 n°39 Junio de 2009 Universidad de Antioquia pp. 39-54



Juan Adolfo Bonaccini
A modo de Introduccion

Es célebre laidea de que la Deduccion Trascendental de las Categorias (DTC)
ha sido pensada y desarrollada en respuesta a Hume, especificamente para solucionar
el problema de la causalidad!. Sin embargo, casi nadie ha considerado que ella, o
parte de ella, también sea una respuesta a otro problema gravisimo destacado por
el escepticismo de Hume, que es el de la identidad personal. Patricia Kitcher? es
una de las pocas personas que han sostenido que no se entiende bien el énfasis de
Kant en los conceptos de sintesis y unidad de la autoconciencia en la Critica de la
razon pura® sino se los considera en el marco de una respuesta al capitulo sexto de
la seccion cuarta del primer libro del Tratado de la naturaleza humana*. Mas alla
de la discusion historica acerca de si Kant ley6 o no el Tratado’, parece al menos
bastante interesante leer e interpretar algunos pasajes de la Deduccion como si
estuvieran destinados a la refutacion del escepticismo de Hume en lo que respecta a
la identidad personal del sujeto. No obstante, una lectura como ésta deberia explicar
en qué medida ello seria posible, considerando que Kant es un critico severo de
toda pretension al conocimiento de un sujeto sustancial y personal®.

1 Véanse por ejemplo los trabajos: Beck, L. W. Early German Philosophy. Kant and His
Predecessors, Thoemmes Press, Bristol (reimpresion de la 1a. edicion de 1969 p. 465); Bennet,
J. Kant’s Analytic. Cambridge University Press, Cambridge, 1966, pp. 100-126 y ss; Wolff, R. P.
Kant’s Theory of Mental Activity. A Commentary on the Transcendental Analytic of the Critique
of Pure Reason. Gloucester, Massachusetts, 1973, pp. 24ss, 48-56, 88ss 'y 154-161; Longuenesse,
B. Kant et le pouvoir de juger. Sensibilité et discursivité dans la Analytique Transcendentale de
la Critique de la Raison Pure. P. U. F., Paris, 1993, pp. 31ss y 412ss; Sales Lima, T. A resposta de
Kant ao problema de Hume. UFRN, Natal, 2003, pp. 18ss, 102ss, 184ss. Cfr. Holzhey, H. Kants
Erfahrungsbegriff. Quellengeschichtliche und Bedeutungsanalytische Untersuchungen. Schwabe
& Co., Basel/Stuttgart, 1970, pp. 107ss., 121, 144-158, quien relativiza parcialmente la influencia
de Hume sobre el pensamiento de Kant mediante una profunda investigacion de sus fuentes.

2 Kitcher, P. “Revisiting Kant’s Epistemology: Skepticism, Apriority and Psychologism”, in: Noiis,
Vol. 29, N° 3, Sept., 1995, pp. 97ss

3 Deaqui en adelante citada como Kant, Immanuel. KrV y el nimero de la pagina del texto original
precedido por las letras A o B, que indican la primera o la segunda edicion, respectivamente.
Todas las traducciones son de nuestra entera responsabilidad.

4 Hume, David. 4 Treatise on Human Nature. Clarendon Press, Oxford, 1888. Citado como T,
seguido del niimero del libro y de la seccion en caracteres romanos, del capitulo en arabigos,
seguido por la paginacion de la edicion Selby-Bigge (por ejemplo: T I, IV, 6; T 251).

5 Ver Kitcher, P. “Revisiting Kant’s Epistemology: Skepticism, Apriority and Psychologism”,
Op. cit.; Kemp, Smith, N. 4 Commentary to Kants ‘Critique of Pure Reason’. Humanities Press,
Nueva York, 1923, pp. 204ss; Wolff, R. P. Kant's Theory of Mental Activity. A Commentary on
the Transcendental Analytic of the Critique of Pure Reason, Op. cit., pp. 24ss. La tesis historica
de Kitcher ha sido bastante discutida. Recientemente ha sido cuestionada en: Carl, Wolfgang “A
Natureza do Si-mesmo: Hume ou Kant?”, in: Analytica, V.6, N°1, 2001/2002 , pp. 133-154.

6  Kantdistingue claramente la cuestion de la sustancialidad, de la simplicidad y de la personalidad
del yo: Kant, Immanuel. KrV, A348-67/B405-409. Sobre esto véase nuestro trabajo: “Acerca da

40



El problema de la identidad personal...

Al principio no se entiende como en qué sentido Kant podria defender la
identidad del sujeto contra la critica avasalladora de Hume, ya que él también es un
critico de la identidad personal’; y no solamente en la discusion de los paralogismos
de la psicologia racional, sino también en el ambito de la propia DTC (§§ 24-5).
Pero esta dificultad puede ser resuelta si se sostiene que estos dos autores no aplican
el concepto de identidad del sujeto en el mismo sentido®.

Si esta hipotesis es valida, parece que precisar el sentido en que Hume
entiende la identidad personal del sujeto es condicién para compararlo con el
sentido de identidad empleado por Kant en la DTC, asi como para determinar si
Kant argumenta contra €l en el §16. Para esto, a su vez, parece que no seria inutil
definir con claridad hacia quién va dirigido el ataque humeano. En una palabra, si
podemos saber lo que Hume critica tenemos como decidir si Kant puede aceptarlo
0 no, y si ciertos pasajes de Kant van dirigidos contra Hume o son mas bien a su
favor.

En primer lugar hay que recordar que Hume ataca la presunta identidad
personal del yo mostrando la imposibilidad de experimentar un yo numéricamente
idéntico. Su estrategia, por tanto, parte de la constatacion tacita de que la identidad
personal presupone la identidad numérica como su condicion necesaria. Atacando
esta ultima, entonces, pretende afectar la primera. Y es justamente aqui donde
la tesis de Kant puede prosperar, puesto que si, por un lado, un término como
“identidad personal” parece involucrar algo asi como un predicado sustancial,
referente a la identidad del yo numenal (es decir, aquello que define la esencia del
sujeto considerado en si mismo), cuyo conocimiento, para Kant, nos estaria vedado,
por otro lado atin esta por verse si la critica humeana de la identidad numérica es
consistente. Al fin de cuentas, preguntaria Kant: ;jsera posible negar la identidad
numérica del yo sin ya haberla supuesto? Mejor dicho: ;sera que el mero hecho de
que su concepto no pueda remitirse directamente a una percepcion es suficiente
para considerarlo ficticio?

segunda versdo dos Paralogismos da Razdo Pura”, in: Anais de Filosofia, Vol. 2, N° 3, pp. 59-
66. El estudio mas célebre y profundo sobre el tema es Ameriks, K. Kant's Theory of Mind. An
Analysis of the Paralogisms of Pure Reason. Oxford University Press, Oxford, 2000. Cfr. Brook,
A. Kant and the Mind. Cambridge University Press, New York, 1994.

7 Kant, Immanuel, KrV, A361ss/B408-9.

8  Estaesuna tesis que sera demostrada a lo largo del trabajo. Mas alla de ser consabido que Hume
deconstruye el concepto tradicional de sustancia, y que Kant lo reformula, una buena pista sobre
el diferente uso de los conceptos de identidad y sustancia en Kant y Hume fue recientemente
dada por Rosenberg, Jay F. “Identity and Substance in Hume and Kant”, in: Topoi, N°19, 2000,
pp. 137-145.

41



Juan Adolfo Bonaccini

Si se puede decir, entonces, que para Hume no hay identidad personal porque
la identidad de un sujeto que permanece el mismo a través del tiempo es una
ficcion, y si se puede decir, ademas, que no se podria hablar de ninguna identidad
personal si la persona no fuera siempre la misma, quiza se pueda sostener también
que la defensa de un principio trascendental como fundamento de la identidad de
la autoconciencia en el §16 sirve a la vez para mostrar que el analisis de Hume es
inconsistente (como ¢l mismo parecia reconocer amargamente en el Apéndice al
Tratado’) y para desvincular por completo el concepto de la identidad numérica del
yo de un cierto concepto metafisico de identidad personal de origen cartesiano'®.

En este sentido, cabe acotar que asi como generalmente se cree que la
Deduccion solamente tiene por meta refutar la negacion de la necesidad del principio
causal, demostrando que no es gestado empiricamente por una asociacion habitual
de percepciones!!, también es un lugar comun interpretar que las criticas de Hume a
la identidad del yo se dirigen a la argumentacion ofrecida por Locke en el capitulo
vigesimoséptimo del libro segundo de su Ensayo sobre el entendimiento humano'.
Sin embargo, asi como no solo parece interesante sino plausible leer ciertos pasajes
de la Deduccion como criticas al tratamiento humeano de la identidad personal,
asi también parece admisible una lectura que cuestionara si la critica de Hume se
dirige realmente a Locke.

A juzgar por el contexto de la discusion en el Tratado (el ataque a la tesis de
la inmaterialidad del alma en T I, IV, 5, por ejemplo) y por el criterio epistémico
de identidad personal que nos ofrece en T I, IV, 6 (la memoria)®, es dificil creer
que Hume pudiera estar atacando la tesis lockeana, que utiliza el mismo criterio

9  “(...) el pensamiento solamente descubre la identidad personal cuando al reflexionar sobre la
serie de las percepciones pasadas que componen una mente las ideas de esas percepciones son
sentidas como mutuamente conectadas y pasando naturalmente de unas a otras (...). La mayoria de
los filosofos parece inclinarse a pensar que la identidad personal surge de la conciencia (...). Sin
embargo todas mis esperanzas se desvanecen cuando paso a explicar los principios que enlazan
nuestras sucesivas percepciones en nuestro pensamiento o conciencia (...) hay dos principios que
no puedo hacer compatibles, a pesar de que tampoco esta en mi poder el renunciar a ninguno de
ellos (...)” Hume. T 635-636. El segundo subrayado es mio.

10 Yo creo que este aspecto esta presente no solo en la critica de los Paralogismos, sino también
bastante antes, en los §§ 24-5 Kant, Immanuel, KrV, B153ss, B157-8, B158n. Cfi. Caimi, M.
“Selbstbewusstsein und Selbsterkenntnis”, in: Heidemann, D. (ed.) Probleme der Subjektivitdit
in Geschichte und Gegenwart. Frommann-Holzboog, K6In, 2002, pp. 85-106.

11 Y el propio Kant lo sugiere por momentos: Kant, Immanuel, KrV, §13, A91-2/B122-4; §14,
B127-8. Cf. Kant, Immanuel, KrV, Prolegémenos, Introduccion A8-9.

12 Asi, Noonan, H. Hume on Knowledge. Routledge, London, 1999, pp. 51ss, 198ss.

13 T26l.

42



El problema de la identidad personal...

bajo el nombre de “conciencia” (aunque sea para defender una tesis diferente)'.
Parece mucho mas plausible que Hume se opusiera a los cartesianos'>, y sobre todo
al propio Descartes, quien en sus Meditaciones defendia haber probado ser una
substancia pensante individual, y por tanto personal (“un espiritu, un entendimiento
o una razon”'%), de naturaleza inextensa e indivisible"”.

Asi, el problema de Hume no pareceria ser tanto negar la existencia de un yo
idéntico como negarla por creer que su afirmacion pudiera conllevar la aceptacion
de un yo sustancial, de una sustancia pensante'®. La estrategia argumentativa de
Hume, por tanto, consiste en criticar y abolir la tesis de la identidad numérica
del yo para mostrar que no puede haber identidad personal del yo substancial. Su
conclusion parte de dos argumentos que le sirven de premisas:

Argumento 1 — Contra la identidad: si el yo fuera idéntico su idea derivaria
de alguna impresion invariable y constante, pero no existe ninguna impresion
semejante!’.

Argumento 2 — Contra la simplicidad: si todas nuestras percepciones son
distinguibles y separables entre si, pueden ser consideradas por separado; pueden
existir separadas e independientemente las unas de las otras sin un yo sustancial
que las sostenga y las unifique®.

14 En T 635-6 Hume se refiere a la memoria y usa la misma expresion que Locke en su Essay
(1, 27).

15 Lo que no niega que Hume se oponga a cierto “cartesianismo” aun presente en Locke. Apoyo
para laidea de que Hume ataca una concepcion cartesiana o de inspiracion cartesiana se encuentra
en: Cunha de Mendonga, M. O problema do Eu do ceticismo de Hume. UFS/Fundagdo Ovidio
Teixeira, Aracaju, 2003, pp. 91-117; y antes en: Michaud, Y. Hume et la fin de la philosophie.
P.U.F., Paris, 1983.

16  Descartes, R. Meditationes de prima philosophia, Oeuvres de Descartes, Vol. VII. Vrin, Paris,
1976. Meditationes 11, § 7 y 9. Diferente piensa Landim R. “Do eu penso cartesiano ao eu penso
kantiano”, in: Studia kantiana, Vol. 1, N°1, 1998, p. 287, para quien Descartes solo prueba ser
una sustancia pensante en la Meditacion Sexta.

17 Descartes, R. Meditationes de prima philosophia, Op. cit., Meditatio Sexta. Cfr. Bonaccini,
J. A. “Acerca da segunda versao dos Paralogismos da Razdo Pura, Anais de Filosofia”, Op. cit.,
pp- 59-66.

18  Obsérvese, por ejemplo, lo que Hume dice el comienzo del T I, IV, 6 (T 251), donde el ataque
al cartesianismo es claro: “Algunos filosofos se figuran que lo que llamamos nuestro yo es algo
de lo que en todo momento somos intimamente conscientes; que sentimos su existencia y su
continuidad en la existencia (...) Desgraciadamente (...) no tenemos idea alguna del yo de la
manera que aqui se ha explicado”.

19 TLIV,6;T251.

20 TILIV,6;T252.

43



Juan Adolfo Bonaccini

Conclusion: Solo encuentro percepciones sucesivas en el escenario de la
mente (teoria del haz), lo que hace evidente que el yo no puede ser sustancial®'.

Ahora bien, mas alla de esta negacion humeana de la identidad numérica que
el argumento de la Deduccion va a rechazar, al negar la tesis de la sustancialidad
del sujeto Kant le dara razén a Hume contra Descartes (como queda bien claro en
la critica de los Paralogismos??). Solo le criticara el exceso de haber negado toda
unidad y toda identidad al yo; un precio muy caro a pagar, cuando en realidad sélo
se trataba de mostrar que Descartes no podria nunca haber demostrado que era
una sustancia pensante a partir de un simple analisis de conceptos dados mediante
introspeccion.

En una palabra, lo que me gustaria sugerir aqui es que si bien Kant le da
razén a Hume cuando éste ataca la pretension cartesiana de demostrar que es una
sustancia pensante, se la quita cuando Hume cree que si no se puede demostrar que
existe un sujeto sustancial hay que eliminar toda y cualquier alusion a un sujeto
idéntico. La tesis de Kant, especialmente en el §16, me parece que se dirige a Hume
en un contexto en que le podria decir: del hecho de que no sea posible deducir la
sustancialidad del yo a partir de mera introspeccion, no se sigue que se deba negar
la identidad del yo, puesto que negarla ya supone un yo idéntico, al menos como
un sujeto logico de todo acto y estado de conciencia.

En este sentido, no es mi proposito aqui demorarme en el andlisis de las tesis
de Descartes, Locke o Hume, ni tampoco demostrar que, como lo he sugerido,
Hume no critica tanto a Locke como al propio Descartes. Lo que si me interesa es
analizar como es que Kant, en la primera parte de la Deduccion B, intenta relativizar
la critica de Hume a la identidad personal. Creo que esto puede arrojar alguna luz
sobre el argumento de Kant y sobre su importancia.

Con este fin, mi exposicion se dividira, a partir de aqui, en dos partes. En
la primera intentaré situar la cuestion de la identidad del yo en la Analitica de los
conceptos y comentaré textualmente la gran premisa de la Deduccion que es el
§15. En la segunda, presentaré una vision general del argumento central del §16.
Reconozco que un tratamiento completo del problema de la identidad personal en
Kant deberia abordar otros textos, como los paragrafos 24 y 25% de la Deduccion,

21 Asi, Hume intentard mostrar a partir de ahi coémo la imaginacién nos lleva a forjar la idea de
la identidad perfecta o numérica al confundirla con la identidad imperfecta o especifica (T L, IV,
6; T 261-2).

22 Notablemente en el primero y en el tercero. Cfr. Kant, Immanuel, KrV, B402—406.

23 Sobre la paradoja que invocan, Véase Caimi, M. “Selbstbewusstsein und Selbsterkenntnis”,
Op. cit., pp. 85-106.

44



El problema de la identidad personal...

la critica de los Paralogismos de la psicologia racional*, la Antropologia® y atin
los textos de filosofia practica®. Pero como parto de la idea de que Hume ataca la
identidad personal del sujeto sustancial cartesiano tomando como base su identidad
numérica, es suficiente para mi proposito presente mostrar que Kant redefine la
identidad numérica del sujeto en términos l6gicos y no sustancialistas. Con ello
quiero sugerir que Kant redisena la cuestion de la identidad personal®'.

11

La primera cosa que se puede hacer para entrar en la cuestion es preguntar
de donde parte el analisis de Kant. Por un lado, después de derivar las categorias
de los juicios (§10) y de sostener la necesidad de una deduccion trascendental de
las mismas (§13), Kant nos presenta el principio y el plan general de la Deduccion
(§14). Solo entonces da inicio a su argumentacion, en el §15 — retomando en parte
el resultado de la Estética, que habia sido mencionado como punto de partida de
la Logica Trascendental en el comienzo del §10%. Alli nos decia que, a diferencia
de la Logica formal, que abstrae de todo contenido, la Logica trascendental se
encontraba frente a una multiplicidad a priori de la sensibilidad. EI §15 parte de esa
multiplicidad de representaciones que solo puede darse en una intuicion sensible.
Por otro lado, si consideramos el analisis humeano, vemos que parte del hecho
de que tenemos representaciones sensibles (impresiones e ideas)”, y que de este
supuesto parte el analisis del capitulo del Tratado sobre la identidad personal, pues
para refutar la idea de un yo idéntico y simple, primero busca la impresion que le
deberia dar soporte, y encuentra que no existe ninguna impresion que sea constante

24 Cfr. Ameriks, K. Kant's Theory of Mind. An Analysis of the Paralogisms of Pure Reason, Op.
cit.

25  Este camino ha sido tomado por Baum, M. “Eu légico e eu pessoal em Kant”, in: Studia
kantiana, Vol. 4, N° 1, 2002, pp. 7-26.

26 Asi parece sugerirlo el articulo de Korsgaard, C. “Personal Identity and the Unity of Agency:
A Kantian response to Parfitt”, in: Creating the Kingdom of Ends. Cambridge University Press,
Cambridge, 1996, pp. 377ss.

27  Sobre la actualidad del tratamiento de Kant en esta y otras cuestiones relativas al sujeto y a la
mente se ha generado recientemente una discusion muy interesante. Véase por ejemplo Bird, G.
“The Paralogisms and Kant’s account of Psychology”, in: Kant-Studien, Vol. 91, N° 2, 2000, pp.
129-145. Cfr. Allison, H. E. Idealism and Freedom. Cambridge University Press, Cambridge, 1996,
pp. 53ss, 92ss; Brook, A. Kant and the Mind, Op. cit., pp.1-23; Kitcher, P. Kant's Transcendental
Psychology. Oxford University Press, Oxford, 1990, pp. 81ss, 117ss; Ameriks, K. Kant's Theory
of Mind. An Analysis of the Paralogisms of Pure Reason, Op. cit., pp. 5-36.

28 A76-7/B102.

29 TILI 1;T Iss.

45



Juan Adolfo Bonaccini

e invariable*®. Tampoco encuentra un yo al cual las impresiones le fueran inherentes,
y cuanto mas lo busca, mas encuentra impresiones e ideas; mas se encuentra con
un flujo de percepciones sin punto fijo aparente.

Asi es que el punto de partida del analisis de Kant coincide con lo que
conquisto al final de la Estética y al comienzo de la Analitica, al mismo tiempo
que constituye un hecho consciente que puede ser aceptado por un oponente como
Hume. Debe partirse del hecho de que tenemos percepciones sensibles, lo que se
expresa en Kant como una multiplicidad de representaciones dadas en la intuicion.
Esta, ademas, supone una afeccion sobre la facultad representativa del sujeto, cuyo
modo de ser afectado configura a priori como esa multiplicidad sera recibida. La
forma de la intuicion, caracterizada como el espacio y el tiempo, es justamente el
modo como el sujeto es afectado y recibe la intuicion de lo multiple.

Ahora bien, por otro lado, en un sentido general, como percepcion de algo
“dado”, la intuicion es siempre la intuicion de un “objeto”, lo que implica la conexion
y el enlace de la multiplicidad dada, y no apenas —como sugiere inicialmente
el analisis humeano- un torrente desordenado de representaciones multiples y
puntuales sin nexo. Esta conexion habia sido definida ya en el §10 como la sintesis
de la imaginacion, que solo se transforma en el conocimiento de un objeto cuando
es llevada a la unidad del concepto de un objeto por el entendimiento®'. Esta misma
sintesis, que en un sentido especifico corresponde a la imaginacion, pero en un
sentido general puede imputarsele al entendimiento, por ser una accion de recorrer,
acoger y enlazar la multiplicidad en la unidad de un concepto, va a ser llamada
aqui “enlace” o “conjuncion”.

Pero la conjuncion, es decir, la conexidn, el enlace de lo multiple, no puede
originarse de la propia intuicién porque las partes del espacio y del tiempo que
constituyen su forma son extrinsecas entre si, y asi no podemos representarnos
en lo dado nada enlazado si no lo hemos enlazado antes, de tal manera que el
enlace de lo multiple de las representaciones dadas en la intuicion no proviene
de los objetos, sino que se debe a un acto espontaneo de sintesis operada por el
sujeto trascendental, acto este que es unanime y unitario (einig) porque introduce
la unidad en lo multiple.

Si este acto de sintesis es supuesto por todo analisis (puesto que el
entendimiento s6lo puede descomponer aquello que previamente enlazo), entonces

30 TILIV,6;T251-2.
31 A78/B103-4.
32 B 129-30.

46



El problema de la identidad personal...

tiene que valer igualmente para toda conjuncion de representaciones porque toda
representacion dada lo es de algo multiple, y éste requiere a su vez tanto su sintesis
como su unidad. El enlace, dice Kant, “es la representacion de la unidad sintética
de lo multiple™; en una palabra, sintetizar es convertir lo vario en uno. Pero la
representacion de la unidad de lo multiple no surge tanto de su enlace sino que
“mas bien se afiade a lo multiple, haciendo primeramente posible el concepto del
enlace™*. Asi, esta representacion de la unidad de lo multiple, nos dice Kant, precede
a priori a todo concepto de enlace, es decir, a toda categoria, y no se confunde con
la categoria de unidad (§10). Se trata de una unidad mads original, “porque todas las
categorias se fundan en funciones logicas en juicios™*, que son actos en los cuales
ya son pensados el enlace y la unidad de los conceptos dados.

De modo que la “categoria ya presupone el enlace” (Ibid.), a saber, el acto
del entendimiento que enlaza lo multiple en conceptos, y estos en juicios. La
unidad del enlace es definida como una unidad cualitativa (§12) —por oposicion a la
categoria de la cantidad— en tanto que es la unidad de la reunion de lo multiple del
conocimiento en un concepto. Esto significa que la unidad del concepto o categoria
(en tanto que producto de un acto espontaneo de sintesis judicativa) presupone
necesariamente una unidad mds alta que “contiene el fundamento de la unidad de
conceptos diversos en juicios, por tanto [que es el fundamento] de la posibilidad
del entendimiento, inclusive en su uso 16gico™.

Esta unidad fundamental es, para Kant, la unidad de la apercepcion
trascendental, del yo que tiene que permanecer idéntico y permanente como la
“condicion original y trascendental”™’ que constituye “el fundamento trascendental
de la unidad de la conciencia en la sintesis de lo multiple de nuestras intuiciones,
por tanto, de los conceptos de objeto en general, y en consecuencia también de
todos los objetos de la experiencia (...)". Si, por tanto, es unidad primera, s6lo
puede ser original, pero por ello es al mismo tiempo trascendental, porque siendo
primera se constituye en el principio y modelo de toda otra unidad, en la condicion
de posibilidad de toda unidad. Por eso, debe ser distinguida de la unidad del
concepto y de la apercepcion empirica, que es la conciencia interna de nuestros
estados mentales y es por ello mutable y dispersa. Es esta unidad originaria de la
autoconciencia, que es la apercepcion trascendental, la que debemos representar

33  BI131.
34 Ibid.
35  Ibid.
36  Ibid.
37  A107
38 A106

47



Juan Adolfo Bonaccini

necesariamente como un yo “numéricamente idéntico”. El problema sera como,
porque Hume acepta solamente lo que hasta aqui llamamos apercepcion empirica.
Kant va a intentar mostrar que la apercepcion empirica es dispersa y solamente
es posible porque se funda en la apercepcion trascendental; el punto de partida de
la argumentacion kantiana sera justamente esta conciencia dispersa defendida por
Hume®.

Kant comienza el §16 con la afirmacion de que “el yo pienso tiene que poder
acompaifiar a todas mis representaciones...” para que yo pueda ser consciente de
ellas*'. Esto podria ser entendido como una lectura kantiana de la apercepcion
empirica de la cual parte Hume: tengo representaciones, es decir, impresiones e
ideas (en una palabra, percepciones); pero para que yo tenga percepciones, de tal
modo que sepa que las tengo, es preciso que yo efectivamente las piense, que yo
las piense como mis representaciones. Y esto presupone que yo soy un yo constante
e invariable que piensa representaciones inconstantes y variables.

De aqui arranca el argumento contra Hume: Kant quiere mostrar que la
negacion de la identidad personal llevada a cabo mediante la negacion de la identidad
numérica del yo empirico* es inconsistente porque no puede ni podria ser llevada
a cabo jamas sin presuponer la identidad de un yo idéntico y permanente, que es
la propia apercepcion trascendental.

En lo que sigue presento un abordaje general del problema tal como aparece en
el §16, pero utilizando elementos de algunos paragrafos subsecuentes y refiriéndome
al argumento central de la primera parte de la Deduccion Trascendental®. El
proposito es presentar lo que el argumento involucra en términos generales. Al
final, hecho esto, me detendré a analizar en mas detalle del §16 e intentar¢ indicar
como Kant resuelve el problema de la identidad personal en este ambito.

39  (Cfr. Kitcher, P. “Revisiting Kant’s Epistemology: Skepticism, Apriority and Psychologism”,

Op. cit.,p. 115.
40 BI131-2.
41  Cfr. Kant, Immanuel, K7V, A116-17, A122.
42 1, 1V,6.

43 Que corresponderia a mi modo de ver a la llamada deduccion subjetiva en la edicion A. Sobre
la distincion entre deduccion subjetiva y objetiva véase: Paton, H. J. Kant’s Metaphysics of
Experience, 2 Vols. Macmillan, Nueva York, 1951; Kemp Smith, N. 4 Commentary to Kants
Critique of Pure Reason, Op. cit.; Wolft, R. P. Kant's Theory of Mental Activity. A Commentary
on the Transcendental Analytic of the Critique of Pure Reason, Op. cit.; Allison, H. E. Idealism
and Freedom, Op. cit.

48



El problema de la identidad personal...
I

Por un lado, que mi yo tenga que acompanar a mis representaciones significa
que es la condicion por la cual soy consciente de ellas —sin que yo las piense no
podrian ser mis contenidos conscientes. Pero por otro lado, si yo no pienso algo,
si no efectio un acto de sintesis de lo multiple de las representaciones intuitivas,
conduciéndolas asi a la unidad de la apercepcion por medio de un concepto, no
puedo tener conciencia de mi yo. Si esto, a su vez, no ocurre en el tiempo (lo que
me obliga a enlazar sucesivamente varias representaciones), no es posible que
perciba que soy el mismo sujeto que efectia los actos de tener conciencia de a, b,
¢, d, etc., hasta reunirlos en la unidad de un concepto, lo que equivale a conducirlos
a la unidad de la apercepcion, porque s6lo pueden ser llevados a ésta, es decir, a
la unidad del yo, si son reunidos; y asi es producida la unidad en la sintesis de lo
multiple. De este modo la forma de la autoconciencia revela una unidad, pero una
unidad que también es sintética, porque un solo yo es capaz de ser el yo sujeto del
pensamiento y el yo que construye estructuralmente el objeto pensado. Asi, conducir
lo multiple a la unidad de la conciencia significa ante todo convertirlo en objeto del
pensar mediante un concepto que lo unifica para que el sujeto pueda pensarlo.

Si yo no fuera un “yo” idéntico, es decir, que no cambia a lo largo de todas
las representaciones que tiene, las cuales en tanto que estados de conciencia se me
dan cuasi automatica y sucesivamente, no tendria como tener conciencia de ellas
como una serie de estados enlazados entre si y referidos por mi como mios. En
tal caso tendria un “yo” tan multicolor y desordenado que ni siquiera podria ser
consciente de mi mismo.

Ahora bien, Hume habia dicho que cuando buscaba un yo personal e
idéntico, que le sirviera de soporte a la idea del yo, solo encontraba un flujo de
representaciones desordenadas, las cuales, si el yo fuera idéntico y simple, por
definicion debieran ser representaciones del yo (debian inherirle como los accidentes
inhieren a una sustancia). Pero ocurre que como ellas pueden ser distinguidas y
concebidas separadamente, pueden tranquilamente tener existencia independiente
las unas de las otras; no exigen. por ello. ningtin sujeto de inherencia*. Por eso
este “yo” es elusivo, se evade, porque no se lo encuentra detras de las percepciones
ni debajo de ellas. Por tanto, la primera cosa que Kant parece estar respondiendo
es que aquello mismo que Hume constata® requiere, para que el propio Hume lo
pueda constatar y decir, que ¢l lo tenga consciente, y por consiguiente, que para

44 TILIV,6;T252.
45 TILIV,6.

49



Juan Adolfo Bonaccini

tener conciencia de una sucesion de representaciones (lo tnico que Hume acepta
encontrar cuando indaga su yo), es preciso antes tener no solo representaciones
sino también saber que se las tiene. Pero, ;quién lo sabe? ;Y como lo sabe? La
respuesta parece ser que solo se puede saber que se tienen estas representaciones
siun yo tiene conciencia de ellas, y mas atn, si un yo tiene conciencia de que él
es el que tiene conciencia de un flujo de representaciones a, b, c, d, e, f, g, h, etc.
Decir, entonces, que cuando busco mi yo lo tinico que “veo” es un flujo, un torrente
de estados cognitivos y sensitivos desordenados, siempre supone desde ya un yo
que “ve”; mi yo, que no veo como una sustancia, como un objeto-cosa, pero que
“experimento” como una serie de actos de conciencia que representan mis acciones
y mis “hechos”, los cuales jamas podrian surgir espontaneamente, ni tampoco
conectarse entre si para que los diga mios, sin que yo los pensara.

Si el yo pienso debe poder acompaiiar a todas mis representaciones como
la inica condicion bajo la cual es posible que yo las piense como mias, entonces
cualquier autoatribucién de la posesion de esta o aquella representacion presupone
necesariamente un yo, al menos logicamente. Sino experimento un sujeto sustancial,
como pensaba Descartes, y en esto parece que la critica de Hume era coherente,
debo por lo menos admitir que ello no implica la ausencia de un sujeto, ni mucho
menos la quimera fantasmagoérica de un yo inventado. Hay siempre un yo, en
cualquier caso, el yo que es la apercepcion trascendental, el cual es la condicion
de posibilidad de toda apercepcion empirica, esto es, de toda conciencia empirica
de este o de aquel estado y de toda autoconciencia.

Ahora bien, por otro lado, ;como llego yo a esta conciencia de mi mismo
como sujeto logico, ala cual Hume no parece haber arribado con claridad*? ;Cémo
sé que no puedo decir que las representaciones @, b o ¢ son mias sin antes haberlas
acompafiado de mi “yo pienso”? En una palabra, si bien ahora s¢ que soy un sujeto
logico, porque si no fuese asi no podria tener certeza de que lo que pienso ahora
realmente lo pienso, como por ejemplo que mi concepcion del §16 es mia, y diferente
de otras, y sin embargo lo pienso como una certeza incorregible, ;como es que llego
a darme cuenta de que este sujeto logico que soy yo es idéntico? Es decir, ;como
sé que siempre soy el mismo sujeto, mas alla de los cambios que experimento,
sobre todo en mi propio pensamiento, dada la diversidad de los contenidos que
sucesivamente me represento? ;Como? Porque es evidente que no me doy cuenta de
mi identidad simplemente porque pienso algo en general o porque aplico conceptos,

46  Porlo menos es lo que parece, a menos que consideremos que su arrepentimiento en el Apéndice
(T 635-6) significa justamente la toma de conciencia explicita del problema de su planteo en T
I, IV, 6.

50



El problema de la identidad personal...

pues esto puedo hacerlo sin darme cuenta de quién soy mientras lo hago; y si no me
doy cuenta de quién soy cuando pienso o aplico conceptos, mucho menos puedo
darme cuenta de mi identidad a través del tiempo.

En realidad, solo s¢ que soy el mismo sujeto, segiin Kant, a medida que realizo
operaciones de sintesis. Esto merece una explicacion adicional: la idea basica de
Kant es que s6lo me vuelvo consciente de mi propia subjetividad cuando ejerzo la
funcion de unidad al sintetizar lo multiple de las intuiciones. Para esto debo admitir
que recibo una multiplicidad de intuiciones que me son dadas, lo cual, a su vez, seria
imposible si no las percibiera en un cierto orden que es temporal, es decir, como
una secuencia. Esta secuencia, ademas, es en cierto modo reproducida cuando en la
aprehension paso de una representacion a otra y voy anadiendo una a la otra; no
podria percibir la serie como una serie si no enlazara cada una de las representaciones
que van apareciendo con las anteriores. Pero, a su vez, también esto seria imposible
si antes no me acordara de todas las representaciones anteriores, si no las reprodujera
por medio de una sintesis, que es justamente lo que me permite figurarlas junto a
las venideras para poder pensarlas como representaciones de una misma cosa. Y
a su vez, todo esto, que supone una sintesis hacia la unidad, requiere una regla de
unidad (un criterio tacitamente aplicado) que me permite reconocer o identificar
la serie entera como la representacion de un objeto. Asi, la sintesis sucesiva de lo
dado en la aprehension requiere su reproduccion, es decir, la reproduccion de esto
dado para su enlace, y éste requiere una regla de unidad que permite conducir toda
la sintesis hacia la unidad (objetiva) de la autoconciencia. Esta regla, que es un
concepto, o sea, la categoria*’, a su vez no podria ejercer su funcion de unidad en la
sintesis de lo multiple si no fuera porque se basa en un principio fundamental que es
el actor de todo el proceso, desde la multiplicidad dada y recibida, pasando por su
sintesis, hasta llegar a conducirla a la unidad del yo (justamente por contraponerla
a este como un objeto, mediante la previa unificacion conceptual ejercida en la
sintesis de lo multiple). Este principio fundamental es justamente la apercepcion
trascendental, el sujeto l6gico que ahora s6lo puede pensarse como idéntico porgue
se ha mostrado el mismo a lo largo de cada acto de enlace operado en la sucesion
de sus diversas representaciones. Diversas representaciones han sido aprehendidas,
reproducidas y unificadas en una conciencia sin que la propia autoconciencia que
las reconoce como suyas haya cambiado en nada; lo cual, por ello, presupone como
condicion un sujeto idéntico.

Vale decir que la conciencia de haber sido consciente de una serie de
representaciones diversas, unas después de las otras, me da la certeza de que yo,
que soy consciente de todo esto, soy el mismo yo ahora que hace algiin tiempo; he

47  En la Deduccion B, puesto que en la primera edicion esta funcion la cumple el concepto de
un objeto en general =x.

51



Juan Adolfo Bonaccini

permanecido igual a mi mismo como un yo numéricamente idéntico a lo largo de
cada diverso estado de conciencia que he tenido y en cada acto de conciencia que
he ejercido para poder pensarlo como mi estado, mi representacion, mi concepto
de este o de aquel objeto*, y eso seria imposible si yo no fuera un yo (al menos)
logicamente idéntico.

Ahora puedo decir, entonces, que para que yo me atribuya la posesion de los
estados a, b o ¢ es preciso suponer como condicion un yo pienso: mi yo trascendental,
como aquello que sintetiza lo multiple en conceptos de objetos. Pero también debo
decir que yo no sabria nada de este yo, y mucho menos que es idéntico a lo largo del
tiempo, si no juzgara, a saber, si no ejerciera una funcion de unidad en la sintesis
de lo multiple mediante un sucesion de actos judicativos. Sobre ello, sin embargo,
no puedo detenerme aqui. Lo referiré en otra ocasion®.

Bibliografia
1. ALLISON, H. E. Kant's Transcendental Idealism. An Interpretation and

Defense. Yale University Press, New Haven/London, 1983.

2. ALLISON, H. E. Idealism and Freedom. Cambridge University Press,
Cambridge, 1996.

3. ALMEIDA, G. A. de “A Deducao Transcendental: o cartesianismo posto
em questao”, in: Analytica, Vol. 3, N° 1, 1998, pp.135-156.

4. AMERIKS, K. Kant’s Theory of Mind. An Analysis of the Paralogisms
of Pure Reason. Oxford University Press, Oxford, 2000.

5. BAUM, M. “Eu légico e eu pessoal em Kant”, in: Studia kantiana, Vol.
4,N° 1, 1999, pp. 7-26.

6. BECK, L. W. Early German Philosophy. Kant and His Predecessors.
Thoemmes Press, Bristol, 1996 (reimpresion de la la. edicion de
1969).

48  Eduardo Shore lo ha dicho con claridad comentando A102: “Soy yo que pienso en la experiencia
en que me apercibo del objeto y esta apercepcion es posible porque yo previamente fui guiando
la sintesis de las apariencias y reteniéndolas en la medida en que iba avanzando la sintesis (...)".
Shore, E. La Deduccion trascendental de las categorias (Manuscrito inédito).

49 Una version completa de la conferencia aparecié hace dos afios en breve en la Revista
Latinoamericana de Filosofia, de Buenos Aires.

52



El problema de la identidad personal...

7.

10.

I1.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

BENNET, J. Kant's Analytic, Cambridge University Press, Cambridge,
1966.

BIRD, G. “The Paralogisms and Kant’s account of Psychology”, in:
Kant-Studien, Vol. 91, N° 2, 2000, pp. 129-145.

BONACCINI, J. A. “Acerca da segunda versdao dos Paralogismos da
Razao Pura”, in: Anais de Filosofia, Vol. 2, N° 3, 1996, pp. 59-66.

BONACCINI, J. A. “A estratégia cartesiana na Meditationes”, Teophilos.
A Journal of Theology and Philosophy, Vol. 4, N° 1/2, 2004, 33-46.

BROOK, A. Kant and the Mind. Cambridge University Press, New
York, 1994.

CAIMI, M. Caimi, M. “Selbstbewusstsein und Selbsterkenntnis”, in:
Heidemann, D. (ed.) Probleme der Subjektivitit in Geschichte und
Gegenwart. Frommann-Holzboog, K&ln, 2002, pp. 85-106.

CARL, W. “A Natureza do Si-mesmo: Hume ou Kant?”, in: Analytica,
Vol. 6, N° 1, 2001/2002, pp. 133-154.

CUNHA DE MENDONCA, M. M. O problema do Eu do ceticismo de
Hume. Ed. UFS/Fundacao Ovidio Teixeira, Aracaju, Brasil, 2003.

DESCARTES, R. “Meditationes de prima philosophia”, in: Adam, Ch.
& Tannery, P. (eds.) Oeuvres de Descartes, Vol. VII. Vrin, Paris, 1976.

EBBINGHAUS, J. Relativer und Absoluter Idealismus. Historisch-
systematische Untersuchung iiber den Weg von Kant zu Hegel, in:
Gesammelte Schriften, Vol. IV. Bouvier, Bonn, 1994.

FICHTE, J. G. Zweite Einleitung in die Wissenschftslehre, in: Fichte, 1.
H. (ed.) Fichtes Werke, Vol. 1. W. de Gruyter & Co., Berlin, 1971.

HOLZHEY, H. Kants Erfahrungsbegriff. Quellengeschichtliche und
Bedeutungsanalytische Untersuchungen. Schwabe & Co., Basel/
Stuttgart, 1970.

HUME, D. A Treatise on Human Nature. Clarendon Press,
Oxford,1888.

KEMP SMITH, N. 4 Commentary to Kants ‘Critique of Pure Reason’.
Humanities Press, Nueva York, 1992.

53



21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.
29.

30.

31.

32.

33.

Juan Adolfo Bonaccini
KITCHER, P. Kant's Transcendental Psychology. Oxford University
Press, Oxford, 1990.

KITCHER, P. “Revisiting Kant’s Epistemology: Skepticism, Apriority
and Psychologism”, in: Noiis, Vol. 29, N° 3. Sept., 1995, pp. 97ss

KORSGAARD, C. “Personal Identity and the Unity of Agency:
A Kantian response to Parfitt”, in: Creating the Kingdom of Ends.
Cambridge University Press, Cambridge, 1996.

LANDIM, R. “Do eu penso cartesiano ao eu penso kantiano”, in: Studia
kantiana, Vol. 1, N° 1, 1999, pp. 293-290.

LOCKE, J. 4n Essay Concerning Human Understanding. Clarendon
Press, Oxford, 1975.

LONGUENESSE, B. Kant et le pouvoir de juger. Sensibilité et
discursivité dans la Analytique Transcendantale de la Critique de la
Raison Pure. P. U. F., Paris, 1993.

MICHAUD, Y. Hume et la fin de la philosophie. P.U.F., Paris, 1983.
NOONAN, H. Hume on Knowledge, Routledge, London, 1999.

PATON, H. J. Kant's Metaphysics of Experience, 2 Vols. Macmillan,
New York, 1951.

ROSENBERG, J. F. “Identity and Substance in Hume and Kant”, in:
Topoi, N° 19, 2000, pp. 137-145.

SALES LIMA, T. 4 resposta de Kant ao problema de Hume. UFRN,
Natal, 2003.

SHORE, E. “La Deduccion trascendental de las categorias” (Manuscrito
inédito), 2003.

WOLFF, R. P. Kant's Theory of Mental Activity. A Commentary on the
Transcendental Analytic of the Critique of Pure Reason. Gloucester
Massachusetts, 1973.

54



