La figura del testigo en la Fenomenologia actual’

The figure of the Witness in present-day Phaenomenology

Por: Patricio Andrés Mena Malet
Departamento de Filosofia

Universidad Alberto Hurtado

Santiago, Chile

pamenam(@uahurtado.cl

Fecha de recepcion: 8 de abril de 2008
Fecha de aprobacion: 13 de febrero de 2009

Resumen: El siguiente ensayo busca tematizar los alcances y posibilidades de una fenomenologia hermenéutica
del testigo en la obra de Paul Ricoeur. Dos objetivos dan cuerpo a este intento: 1) situar el lugar del
testigo en el marco de la fenomenologia contemporanea, particularmente, de Husserl, Sartre y Lévinas, 2)
preguntarse por la condicion pasible del testigo, condicion que a mi juicio hace de éste un respondiente,
inscribiendo la obra ricoeuriana, con todas las cautelas correspondientes, que deben ser muchas, al
inicio de lo que puedo llamar el avance de diversos intentos de conducir una fenomenologia de la
responsividad (Jean-Louis Chrétien, Emmanuel Housset, Claude Romano), siendo cada uno de ellos,
en todo caso, tan singular y original que habria que probar si son o no coincidentes. En este sentido,
este ensayo es un prolegémeno a otro futuro que tendria por tarea tomar en serio a cada uno de estos
fenomendlogos franceses.

Palabras clave: Fenomenologia, Paul Ricoeur, Hermenéutica, Condicion hospitalaria, Intersubjetividad,
Husserl.

Abstract: The following essay searches for a definition of the scopes and possibilities of a Hermeneutical
Phenomenology of the Witness in the work of Paul Ricoeur: Two objectives give shape to this first approach.
1) To establish the place of the Witness in the frame of Contemporary Phenomenology, particularly
Husserl’s, Sartre's and Lévinas, 2) To question the Passive Condition of the Witness, condition which, to
our judgment makes of him a respondent, inscribing ricoeurian work, with all due cautions, which shall be
many, in the beginning of what we could call the advance of many attempts to conduct a Phenomenology
of Responsiveness (Jean-Louis Chrétien, Emmanuel Housset, Claude Romano). Each particular attempt
case, nonetheless, is so singular and original that a proof would be needed of their coincidences or lack
of them. In this sense, this essay is a prolegomenon to a future one which would have as its task seriously
considering each of these French Phenomenologists.

Keywords: Phenomenology, Paul Ricoeur, Hermeneutics, Hospitable Status, Inter-subjectivity, Husserl

*  El articulo de investigacion se encuentra ligado al Area de Fenomenologia y Hermenéutica del
Departamento de Filosofia de la Universidad Alberto Hurtado, Chile.

Estud.filos ISSN 0121-3628 n°39 Junio de 2009 Universidad de Antioquia pp. 97-120.



Patricio Andrés Mena Malet
1. (;Hay lugar para el tercero en fenomenologia?'

(Es posible encontrar en la fenomenologia de Husserl descripciones detalladas
del testigo en la teoria trascendental de la experiencia del otro (Fremderfahrung)
desarrollada en las Meditaciones cartesianas? ;Ha sido tomada y descrita la figura
del tercero y del testigo en los desarrollos posteriores de la fenomenologia? Y
en este sentido, ;qué lugar tiene la fenomenologia del testimonio de Ricoeur en
el campo fenomenologico abierto por la cuestion del testimonio? Por otra parte,
(no es preciso vincular el testimonio con la respuesta, y al testigo con el sujeto
respondiente? Y, entonces, ;qué relacion es preciso establecer entre testimonio,
respuesta y llamado? Todas estas son preguntas que pueden servir para orientar
esta primera aproximacion, no siendo mi intencion sino la de enmarcar y subrayar
la relevancia de esta tematica para la fenomenologia actual, sobre todo para
aquella que no ha dejado de preguntarse sobre la condicion hospitalaria o pasible
del sujeto. En este sentido, este trabajo representa una suerte de prolegémeno que
busca perfilar la pregunta por la condicion hospitalaria y respondiente del sujeto en
diversos trabajos fenomenologicos que, siendo de distinto fono, no dejan de estar
en cierta comunidad de pensamiento, sépanlo o no, quiéranlo o no. Me refiero a
los importantes desarrollos adelantados por Claude Romano? y su fenomenologia
acontecial (événemential), que rompe con la clasica concepcion sustancialista del
ser humano para hablar mejor del adviniente como aquel capaz de acontecimientos.
También seria preciso considerar las importantes reflexiones de Emmanuel
Housset® sobre lo que ¢l mismo ha llamado “la invencion de la persona” en cuanto
respondiente. Hay en comiin, entre ambos autores, entre el adviniente y la persona,
el reconocimiento de la condicion pasible del sujeto ante el acontecimiento. Aunque,
mientras para Romano se trata del acontecimiento en plural, con todo el poder
singularizante que descubre y trastoca al sujeto en su advenimiento nuevo ante
nuevos horizontes de sentido, para Housset el verdadero acontecimiento es el otro
ante el cual respondo piadosamente, en una comunidad de sufrientes. Y, ante ambos

1 En este primer paragrafo seguimos los analisis y la estructura del texto de Tengelyi, Laszl6. “La
figure transcendentale du tiers”, in: L’ éxpérience retrouvée. Essais philosophiques 1. L’Harmattan,
Paris, 2006, pp. 191-204.

2 De las obras de Romano, Claude cabe destacar : L’événement et le monde. PUF, Paris, 1998;
L’événement et le temps. PUF, Paris, 1999; Il y a. PUF, Paris, 2003; Le chant de la vie. Gallimard,
Paris, 2005; Acontecimiento y mundo. Trad. Patricio Mena y Enoc Mufloz, en: Persona y sociedad,
Vol. 21, N° 1, Abril, 2007.

3 Cfr Housset, Emmanuel. L intelligence de la pitié. Cerf, Paris, 2003; La vocation de la personne.
PUF, Paris, 2007.

98



La figura del testigo en la fenomenologia actual

autores, Jean-Louis Chrétien* que no deja de interrogar al sujeto como hospitalario
ante el llamado que se hace escuchar en la respuesta’.

Brevemente, este es el horizonte de problematicas que dan qué pensar sobre
la condicion del testigo en la fenomenologia actual. ;No es el testigo aquel capaz de
escuchar el llamado, aquel capaz de acogerlo y pasarlo a una comunidad, también,
de testigos? Lo que me he propuesto indagar aca, entonces, son, en cierto modo,
algunas de las raices de la condicion hospitalaria del ser humano, tomando como
hilo conductor la emergencia de la figura del testigo en el pensamiento de Paul
Ricoeur quien, a mi juicio, ha sabido no so6lo volverla un tema filoséfico, sino darle,
ademas, cuerpo y densidad fenomenoldgica. Y sin embargo, el autor del Soi-méme
comme un autre no deja de practicar el método inaugurado por Husserl, es mas, sus
ultimas obras parecen ser, de todas, las mas profundamente fenomenologicas. Es
asi que Ricoeur le da el paso, también, a la figura del testigo, en una época en que
esta es mas una molestia que algo dado para pensar. Si, por otra parte, retomamos
a Ricoeur, no es sino en el marco mismo de la avanzada fenomenologica. Es asi
que Husserl, Sartre y Lévinas seran primeramente interrogados sobre el lugar
que pudiese tener el testigo en sus obras. Finalmente, si se trata de una lectura,
principalmente atenta a la obra ricoeuriana, no es, tampoco, una interpretacion
a la lettre, sino que es un intento por pensar con Ricoeur. Es por ello que este
trabajo tiene como objetivo principal leer desde nuestro autor la emergencia del
testigo qua respondiente. No se trata de contaminar la filosofia ricoeuriana con los
desarrollos de autores como Romano, Housset o Chrétien, que pudiesen haberle
parecido tan ajenos a su pensamiento, sino de ver en Ricoeur elementos coherentes
que permiten ampliar su tesis del sujeto capaz de recibir y dar testimonio, a la de
un sujeto que €l mismo es testimonio y respuesta. De todos modos, este ensayo no
busca sino levantar el problema antes que resolverlo, sobre todo, si la singularidad
de las reflexiones de la nueva avanzada fenomenologica francesa queda atn entre
paréntesis, salvo que sea para dar breves y concisas indicaciones.

Ciertamente, la fenomenologia de la intersubjetividad de Husserl hace
emerger solo dos figuras trascendentales: el yo y el otro, excluyendo al testigo de

4 Cfr Jean-Louis Chrétien. La voix nue. Minuit, Paris, 1990; L arche de la parole. PUF, Paris,
1998; Répondre. Figures de la réponse et de la responsabilité. PUF, Paris, 2007.

5 Con un tono tanto o mas teoldgico que el de Housset y Chrétien, Emmanuel Falque irrumpe
en la escena fenomenologica, poniendo también al centro de su reflexion al sujeto que hace la
experiencia de la resurreccion o del acontecimiento cristico. He aqui que también se puede adivinar
la condicién hospitalaria del sujeto. Cfi: Falque, Emmanuel. Le passeur de Gethsémani. Cerf,
Paris, 2004; Métamorphose de la finitude, | Meditaciones cartesianas? Cerf, Paris, 2004; Dieu,
la chair, I’autre. PUF, Paris, 2008.

99



Patricio Andrés Mena Malet

la fenomenologia de la intersubjetividad desarrollada tanto en las Meditaciones
cartesianas como en los escritos tardios sobre la intersubjetividad editados por
Iso Kern. ;Cudles son las razones de esta omision? A nuestro juicio, y siguiendo
en esto los clarificadores andlisis de Laszlo Tengelyi, la confusion habitual que se
ofrece entre ser tercero y ser espectador. Si Husserl rechaza toda fenomenologia
del tercero es en cuanto ve que la perspectiva del tercero —un testigo, una totalidad
englobante como una sociedad, una lengua, etc.®- es dependiente de un punto de
vista comparativo que no permite entrever la diferencia absoluta entre el yo y el otro.
Bajo este respecto, el tercero no es sino concebido como espectador que aporta un
punto de vista comparativo externo que no logra profundizar en la relacion Yo-Otro,
en tanto su punto de vista es, precisamente, una mirada externalizante que no da con
la experiencia de la alteridad. Por tanto, si Husserl excluye la figura trascendental
del tercero es porque las bases mismas de una fenomenologia de la alteridad la
excluyen. (En qué se asienta una fenomenologia de la intersubjetividad? Tengelyi
da cuatro razones que a continuacion reproducimos: primero, en el hecho de que la
experiencia del otro es apresentada, lo que significa que no alcanza a transformarse
en presentacion: solo queda la via de la explicitacion analogica para dar cuenta del
otro como otro yo; segundo, la accesibilidad al otro es indirecta y, en definitiva,
inaccesible; tercero, incluso en la férmula “como si estuviese alli”, la que viene a
demandar un tipo de descripcion tal que asuma la posicion del otro como si fuese la
mia, no es sino irreal, pues mi aqui-absoluto no me da efectivamente la posibilidad de
estar verdaderamente alli; cuarto, una fenomenologia de la intersubjetividad no esta
contaminada con ninguna mediacion de lo universal, a saber, la ley moral, el reino de
los fines, etc. La alteridad del otro solo puede ser explicitada como de la experiencia
del otro en tanto experiencia de otra conciencia que la de si mismo. En palabras de
Ricoeur, todo el desafio de la fenomenologia trascendental de la experiencia del
otro consiste en “constituir al otro en mi, constituirlo como ofro™’, pero ademas,
el recurso a la intersubjetividad trae consigo una extension (Erweiterung) de la
epokhé, de tal tipo que la vuelva realmente universal®, sin restos.

La fenomenologia de la intersubjetividad planteada por Husserl desde
1909 bajo la rubrica de la empatia o intropatia (Einfiihlung), primera figura de la
intersubjetividad, excluye toda consideracion del tercero, en tanto enmarca esta

6  Cfr Tengelyi, Laslo. Op.cit., p. 191.

7  Ricoeur, Paul. “Edmund Husserl. La cinquiéme Méditation cartésienne”, in: A école de la
phénoménologie. Vrin, Paris, 1986, p.235.

8  Parafraseamos a Dastur, Frangoise. “Réduction et intersubjectivité”, en: La phénoménologie en
questions. Paris, Vrin, 2004, p. 95. La autora remite también a Husserl, Edmund. Philosophie
premiere, t. 11. PUF, Paris, 1990, p. 180.

100



La figura del testigo en la fenomenologia actual

cuestion en el cuadro de la monadologia: ;como puede una monada abrirse a otra?,
es posible, acaso, unificar dos flujos temporales, el mio y el del otro?’ Por otra parte,
es en el marco de una egologia trascendental, tal como la elaborada desde /deen 1,
hasta la cuarta Meditacion cartesiana, aquella que plantea dificultades mayores:
,es posible reducir al otro a la unidad noematica de sentido? ;No implica esto su
reduccion a cosa del mundo? ;O es que el otro no puede, bajo ninglin respecto,
ser reducido a una cosa?, ;como puede el ego trascendental constituir al otro sin
reducirlo a cosa? El mismo Ricoeur, leyendo las Meditaciones cartesianas, reconoce
esto en su texto “Kant et Husserl”. Hay, afirma Ricoeur, una diferencia radical entre
el modo de advenimiento de la cosa y de la persona, que no es menor:
Es verdad que en Ideen I (111 parte) Husserl opone radicalmente la constitucion de

las personas a la de la naturaleza (cosas y cuerpos animados). Llega incluso, en uno

de los apéndices, a oponer a la Erscheinungseinheit — “la unidad de apariciones” —

de la cosa, la Einheit absoluter Bekundung — “la unidad de manifestacion absoluta”

— de la persona: la persona seria mucho mas que un despliegue de siluetas, seria

un surgimiento absoluto de presencia. Pero esta oposicion entre la persona que se

“anuncia”y la cosa que “aparece” es una oposicion que la descripcion impone y que

la filosofia de la reduccion minimiza: es un trastocamiento total del sentido idealista

de la constitucion que implica: lo que la persona anuncia es precisamente su existencia

absoluta; constituir a la persona, es entonces reparar en qué modos subjetivos se realiza

este reconocimiento de alteridad, de existencia del otro'.

Todas estas preguntas liberadas desde la egologia trascendental husserliana
no hacen ninguna referencia al tercero, sino que apuntan, para hacer justicia a la
alteridad del otro, a la constitucion propia del ego, volviendo al otro un alter ego.
Es la carne (Leib) que aparece como vivida en la relacion analdgica con el otro,
dandose a la evidencia que “el otro me es dado asi en su carne (Leib) en tanto que
unidad de cuerpo y de vivencias en el momento en que le soy dado en la mia™"".
Lo que Husserl busca, en definitiva, es una teoria trascendental de la comunicacion
de las conciencias separadas donde, sin embargo, el tercero es excluido, en cuanto
el punto de partida, en esta relacion orientada —asimétricamente en el espacio
intersubjetivo - entre el yo y el otro, es siempre el ego. Por el contrario, en Lévinas,
a juicio de Ricoeur, el punto de partida sera el otro.

Por otra parte, Jean-Paul Sartre consagro, en L étre et le néant, abundantes
paginas a la conjuntura entre el yo y el otro donde, a diferencia de Husserl, el
tercero tiene un lugar preponderante, precisamente, en una fenomenologia que se
resiste a volver al otro un constituido para develarlo en la 16gica del encuentro. Sin

9  Estas preguntas las plantea Depraz, Natalie. Husserl. Armand-Colin, Paris, 1999, p. 61.
10 Ricoeur, Paul. “Kant et Husserl”, en: 4 [’école de la phénoménologie, Op.cit., pp. 307-308.
11 Ibid., p. 62.

101



Patricio Andrés Mena Malet

embargo, el modo en que el tercero es situado no es favorecedor para la relacion
yo-otro, en tanto el tercero viene a abolir dicha conjuntura. A continuacion citamos
un extenso texto de Sartre para luego comentarlo:

Hasta aqui hemos enfrentado el simple caso en que estoy solo frente al otro también
solo. En este caso yo lo miro o ¢l me mira, yo busco trascender su trascendencia
o experiencio la mia como trascendida y siento mis posibilidades como muertas-
posibilidades. Formamos una pareja y estamos en situacion uno con relacion al
otro. Pero esta situacion no tiene existencia objetiva sino para uno o para otro. No
hay en efecto reverso (envers) de nuestra relacion reciproca. Solamente no hemos
considerado, en nuestra descripcion, el hecho de que mi relacion con el otro aparece
sobre el fondo infinito de mi relacion y de su relacion con todos los otros. Es decir
con la cuasi-fliftotalidad de las conciencias. Por este solo hecho mi relacion con este
otro, que experiencio a su vez como fundamento de mi ser-para-otro, o la relacion del
otro conmigo a cada instante, y segiin motivos que intervienen, ser experienciados
como objetos para los otros. Es lo que se manifestara claramente en el caso de la
aparicion de un fercero. Supongamos por ejemplo que el otro me mira. En ese instante,
yo me experiencio como enteramente alienado y me asumo como tal. Sobreviene
un tercero. Si ¢l me mira, yo los experimento comunitariamente como ‘Ellos’ (ellos-
sujetos) a través de mi alienacion. Este ‘ellos’ tiende, lo sabemos, hacia el se. No
cambia nada el hecho de que yo sea mirado, no refuerza — o a penas — mi alienacion
original. Pero si el tercero mira al otro que me mira, el problema es mas complejo.
Puedo en efecto captar al tercero no directamente sino mediante el otro que deviene
otro-mirado (por el tercero). Asi la trascendencia tercera trasciende la trascendencia
que me trasciende y, por ello, contribuye a desarmarla. Se constituye aqui un estado
metaestable que se descompondra pronto, sea porque me alie al tercero para mirar al
otro que se transforma entonces en nuestro objeto — y aqui hago la experiencia del
nosotros-sujeto del que hablaremos mas adelante — sea porque yo mire al tercero y
que asi trascienda esta tercera trascendencia que trasciende al otro. En este caso, el
tercero deviene objeto en mi universo, sus posibilidades son muertas-posibilidades,
¢l no podria liberarme del otro. Sin embargo, ¢l mira al otro que me mira. Se sigue
de ello una situacion que llamaremos indeterminada y no conclusiva, puesto que soy
objeto para el otro, que es objeto para el tercero, que es objeto para mi'2,

El lugar del tercero, en esta fenomenologia del nosotros, es de abolicion
en cuanto amenaza el deseo de una fusion de conciencias. Por otra parte, emerge
aca la figura del tercero en cuanto espectador, aquella que precisamente se devela
en su imposibilidad para acceder al campo de relacion entre el yo y el otro. Una
fenomenologia de la mirada, como la practicada por Sartre, no viene sino a
profundizar dicha falta en tanto que se detiene en los momentos conflictuales,
alienantes promovidos por el mirar del y a/ otro. ;En qué sentido se puede afirmar
que esta fenomenologia de la mirada, en la que se libera la figura del testigo, no
alcanza a develar la figura misma del tercero? Principalmente, en tanto que Sartre

12 Sartre, Jean-Paul. L étre et le néant. Essai d ontologie phénoménologique. Gallimard, collection
‘tel’, Paris, 1943, p. 456.

102



La figura del testigo en la fenomenologia actual

no parece escuchar las advertencias de Husserl, para quien el otro no puede nunca
ser reducido, en sentido metddico, a una cosa. Pensar que el tercero que mira, por el
mero hecho de enfocar al otro que me mira, vuelve al sujeto un objeto, es presuponer
que la mirada no abre nada sino que clausura. En este sentido, Sartre no hace justicia
a una fenomenologia de la mirada al creer que ante ésta solo aparecen objetos, en
un sentido muy restringido, esto es, no da cuenta de la verdadera objetualidad de
los ob-jetos intencionales, pues si el campo fenomenoldgico contiene donaciones
indubitables, no es menos cierto que también hay presentificaciones que no son
donadas absolutamente, conteniendo ausencias. Respetar, en este sentido, la
objetualidad misma de los objetos ante la mirada implicaria no olvidar la alteridad
propia de cada objeto donado a la conciencia. Esto explicaria, tal vez, que no sea
tan facil reducir al otro mirado a la alienacioén, no en cuanto no sea posible, sino
en tanto que probablemente no sea el primer modo de donarse en la mirada. Por
otra parte, no es posible hacer depender el modo mediato de apresentacion del
otro s6lo de la mirada, que fizera del campo de la reduccion puede ser identificada
con un tipo de objetivacion alienante, sin denunciar la ausencia de otro camino
aproximativo: el llamado del rostro.

Si algo diferencia a Lévinas de Sartre es la vocacion del primero por prestar
atencion a la expresion antes que a la mirada. Es asi que con Lévinas se da inicio
a un tipo de analisis fenomenoldgico que situa el campo mas alla de la mirada,
hacia la explosion del rostro que es Decir, que es expresion. Ante la pregunta qué
es el rostro, Lévinas responde:

Llamamos rostro, en efecto, a la manera en que se presenta el otro, al superar la
idea del otro en mi. Esta manera no consiste en figurar como tema ante mi mirada,
en presentarse como un conjunto de cualidades que se formen una imagen. El rostro

del otro destruye en todo momento (y desborda la imagen pléstica que me deja) la
idea adecuada a mi medida®.

Esto es, el rostro es atematizable, es exceso y sustraccion a la vez. Exceso
en tanto no se deja colmar, en cuanto desborda mi mirada, la intencion objetivante,
y se sustrae con ello a la definicion, a su propia imagen, a la representacion o
enmascaramiento.

Por otra parte, si Lévinas concibe la ética como filosofia primera, aquella
que devela la “significacion en su pre-originariedad”!, es porque del otro surge
la interpelacion, el llamado que responsabiliza, que obliga. El encuentro con la

13 Lévinas, Emmanuel. Totalité et infini. M. Nijhoff, La Haya, 1971, p. 21.
14 Sebbah, Frangois-David. “Emmanuel Lévinas”, in: Cabestan, Philippe, ez. al., (ed.) Introduction
a la phénoménologie. Ellipses, Collection “Philo”, Paris, 2003, p. 135.

103



Patricio Andrés Mena Malet

concretud del rostro desarma la totalidad, la quiebra desde su exceso y sustraccion.
Al respecto, Frangois-David Sebbah aporta el siguiente andlisis:
[...]nada es mas concreto que la obligacion que viene del rostro del Otro, poniendo
en cuestion mi poder, ejemplarmente el poder que tengo de matarlo, el poder de
asesinar. El rostro del Otro ordena la prohibicion de matar. Nada es menos formal

que esta ética que consiste enteramente en el encuentro con la carne del humano en
su rostro'.

Larelacion entre el yo y el otro en la fenomenologia levinasiana es, por tanto,
irreductible, absoluta en su diferencia y abismada por la obligacion que dirige el
otro en su rostro, como un llamado que exige respuesta. He aqui que la respuesta
no es sino la responsabilidad, la absoluta responsabilidad ante el rostro del otro. A
juicio de Laszl6 Tengelyi, el tercero no disminuye en nada la disimetria originaria
entre el yo y el otro en la ética levinasiana, pero en cambio profundiza el umbral
agregando la diferencia, también irreductible, entre el otro y el tercero. Este ultimo,
en Autrement qu ’étre ou au-dela de [’essence deviene la figura del otro projimo y
del projimo del otro:

El tercero [dice Lévinas] es otro que el projimo, pero también otro projimo, pero
también un projimo del Otro y no simplemente su semejante. ;Qué son por tanto el

otro y el tercero, uno para el otro? ;Qué hace uno al otro? ;Cual pasa ante el otro?

El otro se mantiene en una relacion con el tercero — del que no puedo responder

enteramente, incluso si respondo — ante toda cuestion — de mi préjimo solo. El otro

y el tercero, mis projimos, contemporaneos uno del otro me alejan del otro y del
tercero'®.

Lo que introduce el tercero con su entrada es lo que Lévinas llama una
“contradiccion en el Decir”!’; numerosos conflictos que emergen por la pluralidad
de los llamados, que no son sino gritos por la justicia como instancia de superacion
de los conflictos.

La conclusion que saca Laszlo Tengelyi de esta obra, y del rol del tercero en
la filosofia desplegada aca por Lévinas, es la siguiente:

[...] ha vuelto accesible [Lévinas] a la descripcion una region de “multiples
singularidades”, que se distinguen sin embargo una de otra seglin las tres figuras
del Yo, del Otro y del Tercero. De tal modo, el descubrimiento de esta estructura
ternaria se inscribe, con toda evidencia, en el desarrollo de la teoria trascendental
de la experiencia del otro que fue propuesta por primera vez por Husserl. Pues lo

15  Sebbah, Francois-David. Lévinas. Ambiguités de [’altérité. Les Belles lettres, col. “Figures du
savoir”, Paris, 2003, pp. 39-40.

16  Lévinas, Emmanuel. Autrement qu étre ou au-dela de |’essence. M. Nijhoft, La Haya, 1978,
p. 245.

17 Ibid., p. 246.

104



La figura del testigo en la fenomenologia actual

que se vuelve claro en esta segunda gran obra de Lévinas es que no hay experiencia
del otro sin la co-aparicion del tercero. Es porque se puede decir que el tercero
juega un rol en la constitucion misma de mi relacion con el otro. Segun Lévinas, el
llamado ineluctable del otro tiene por tanto una significacion ética, porque no me
obliga solamente a responder, sino que me impone igualmente una responsabilidad.
El co-llamado del tercero tiene por funcion inducirme a limitar esta responsabilidad
inicialmente ilimitada's.

La figura del tercero en Autreme emerge de este modo para abrir la distancia
en la proximidad entre el si, el yo y el otro. En palabras de Michel Vanni, el tercero
“perturba la asimetria de la proximidad”". Esto quiere decir que, no aboliendo el
umbral, abre sin embargo la responsabilidad a la prueba del limite. Cualquier otro,
todo otro, parece ser el develamiento de la inscripcion del tercero en la ética primera,
y con ello el conflicto llama la distancia de la proximidad. El tercero profundizando
esta distancia abre, sin embargo, otra proximidad, la de Ia justicia, aquella que dice
que nadie es mas prdjimo que el otro, y que da qué pensar a la relacion diadica
entre el yo y el otro. La figura del tercero, en cierta forma, se erige en respuesta a
la guerra que funda la condicion humana. Lo puesto en cuestion aca parece ser, en
definitiva, el responder de las respuestas, el Decir de lo Dicho, en la limitacion de
la responsabilidad salvaje, tal como la llama Laszl6 Tengelyi, esto es, aquella sin
limites a la escucha del llamado que obliga.

Partiendo de Husserl, pasando por Sartre y Lévinas, ;es posible restituir
un lugar en la fenomenologia a la figura del tercero? Ninguno de los esfuerzos
fenomenologicos presentados aca devela de modo totalmente pristino la emergencia
del tercero, pues si para Husserl éste estaba reducido al sujeto espectador que aporta
un punto de vista comparativo y deja sin resolver el enigma de la relacion entre el
yo y el otro, para Sartre el tercero es portador de una mirada sadica que vuelve al
yo y al otro hacia la objetivacion alienante. Para Lévinas, en cambio, el tercero, al
menos en Autrement, da forma a la proximidad de la justicia, dejando indemne el
umbral y la diferencia entre el yo y el otro. En cierta forma, la figura del tercero,
si no resuelve, al menos testimonia la dificultad a nivel metddico del desarrollo
de una fenomenologia de la intersubjetividad que quiera incluir al tercero como
constituyente de la conjuntura yo-otro.

2. Elterceroy el testigo segin Ricoeur

[ Como ingresa Ricoeur en este intento por dar lugar al tercero? ;/Se puede
afirmar que la fenomenologia desplegada por Ricoeur restituye los derechos a ser

18  Tengelyi, Laslo. Op. cit., p. 201.
19 Vanni, Michel. L’impatience des réponses. CNRS-Editions, collection CNRS-philosophie,
Paris, 2004, p. 267.

105



Patricio Andrés Mena Malet

tramado en el hilo de la intersubjetividad a la figura misma del tercero? Y en este
sentido, /no es el festigo el modo privilegiado de dar lugar al tercero? A nuestro
juicio, Ricoeur opera un triple entramamiento de la figura del tercero: 1) en cuanto
tercera persona bajo la forma del pronombre reflexivo, si mismo. Este primer desvio
concierne a la via del analisis filosofico del lenguaje. 2) En cuanto tercera persona
en el ambito de las relaciones intersubjetivas: estima de si, solicitud, instituciones
justas, seran guias para la clarificacion del rol del tercero en el campo del anhelo
ético y de la emergencia de la persona como sujeto responsivo. 3) En cuanto testigo
en vinculo con la memoria y la historia. 4) Como testigo, a nivel fenomenologico,
que es lo que me concernira en el resto de este ensayo, cuya via de apertura es,
entre otras, ontoldgica. A continuacion esbozaré brevemente las lineas directrices
de este panorama con el fin de justificar el hecho de que el tercero, desde el nivel
gramatical, pasando por la narratividad, hasta alcanzar un estatuto verdaderamente
ontoldgico, llega a tomar la figura del testigo y, con ello, a sefalar, a indicar esta
ontologia buscada, verdadera tierra prometida de la fenomenologia ricoeuriana.

Respecto del primer punto, el si mismo, a nivel gramatical en tanto pronombre
reflexivo, se plantea ante las filosofias del cogito, del yo soy, instaurando el desvio
o la itinerancia por la alteridad de si y la alteridad de lo otro. El desvio comienza
a partir de esta primera resistencia a pensar la conjuntura yo-otro, precisamente en
esos términos. La cuestion no es la del yo frente al otro, ni el abismo infinito entre
ambos, asi como tampoco la total familiaridad que pudiese ser postulada entre ambas
figuras. La emergencia del si mismo implica, en este sentido, la total implicacion
de la tercera persona en la constitucion del sujeto responsivo ante la alteridad,
esto es, la tercera persona no es primeramente el espectador desinteresado, sino el
testimonio del propio devenir en la alteridad del sujeto que ya no se comprende a
si desde la posicion de existencia y de pensamiento del ego, ni en tanto, tampoco,
sujeto plenamente constituyente tal como el ego trascendental; una implicacion o
concernencia que hace del sujeto tramado en la intriga de las historias en busca de
la cohesion de su vida. El si mismo, entonces, que tampoco es el sujeto humillado
segun el juicio de Nietzsche, es mas bien aquel que se afirma en la iniciativa, no
solo de abrir un nuevo curso del mundo y por tanto de ser origen no originario de
los acontecimientos que trastocan el sentido del mundo compartido y del mundo
propio, sino también de la respuesta ante el advenir de la alteridad: la voz del
otro, de la conciencia o, tal vez, de Dios. La figura del tercero, en este sentido,
no se superpone desde afuera al sujeto capaz de decir, de actuar, de narrar y de
considerarse responsable de sus acciones, sino que lo constituye en dialogo con el
mundo. Por eso, da cuenta de una implicacidn, aquella que se refiere en el como
de si mismo como otro. Esto implica, por otra parte, restituir el privilegio otorgado

106



La figura del testigo en la fenomenologia actual

por Ricoeur a la funcion que cumple la narratividad en la identidad personal vy,
con ello, en los diversos campos relacionantes de apertura y de conflicto, a saber,
el de la identidad idem e ipse, que hemos llamado la cuestion de la alteridad de
si, el de la ipseidad y de la alteridad, que corresponde a la alteridad de lo otro. En
ambos campos de relacion y de apertura la narratividad testimonia la condicion
responsiva e implicada del sujeto, del si mismo. Por ejemplo, en el campo abierto
de la alteridad de si, su conflictividad, que a la vez est4 asentada en la condicion
responsiva del sujeto, se deja ver en la pasividad propia del sujeto capaz de tramar
su vida en un relato o que su vida se vuelva a la evidencia de los multiples relatos
ofrecidos por los otros. La intriga desarrollada en los relatos multiples atestigua, por
una parte, la necesidad de someter a sintesis la heterogeneidad de la vida del sujeto
pero, y por ello mismo, da testimonio también de su inconclusion. Tramar el final
de esta historia no corresponde sino al orden de la apuesta y de la promesa. De este
modo, la identidad ipse, esto es, su ipseidad prometida en la fidelidad a la palabra
propiay en la vocacion de ésta a ser palabra para el otro, se resuelve cada vez en la
emergencia de la trama de la historia; una apertura vuelta al desacuerdo originario
es el tnico testimonio del devenir del sujeto en la alteridad antes que en la fijeza
de la sustancialidad del ego cogitans o en el desinterés del ego trascendental. Pero
esto, ademads, implica que el si mismo puede y debe ser pensado como personaje
de la accion tramada. Es por ello que Ricoeur puede afirmar en Soi-méme comme
un autre lo siguiente:
La persona comprendida como personaje de relato, no es una entidad distinta de
sus ‘experiencias’. Muy por el contrario: ella comparte el régimen de la identidad
dinamica propia de la historia contada. El relato construye la identidad del personaje,

que se puede llamar la identidad narrativa, construyendo la de la historia contada. Es
la identidad de la historia que hace la identidad del personaje®.

En el segundo caso, el de la alteridad de lo otro, la narratividad abre el
espacio a las variaciones imaginativas o a la fuerza creadora de la imaginacion con
relacion a la capacidad de actuar del sujeto. Las narraciones también son refinados
laboratorios morales para poner a prueba las diversas apuestas del anhelo ético y
sopesar la violencia del conflicto que amenaza el deseo de vivir bien con y para
los otros en instituciones justas. La narratividad, en este sentido, da la distancia
para la deliberacion, y con ello abre nuevos derroteros para la proximidad con el
otro. Sin embargo, este plano no solo agrega legibilidad sino también prescripcion
o regularidad. La narratividad, en su fuerza heuristica, permite esperar y desea,
asimismo, evaluar y juzgar acciones sensatas que correspondan al anhelo ético y
respondan, igualmente, a la solicitud del otro.

20 Ricoeur, Paul. Soi-méme comme un Autre. Seuil, Paris, 1990, p. 175.

107



Patricio Andrés Mena Malet

Queda atin un punto por destacar: el si mismo no sélo abre a la relacion, y
con ello a la implicacion y conflicto de la alteridad, sino que también devela aquello
que Vincent Descombes llama el “poder de ser si”*! o la capacidad del si mismo
para erigirse como ser personal y perseverar en el mantenimiento del despliegue
de dicho poder. Este esfuerzo por perseverar como sujeto capaz devela el complejo
vinculo entre lo propio y lo otro, que a la vez se hace signo de la relacionalidad entre
el si mismo y el otro en las esferas de justicias, en los intercambios y las esferas
retributivas pero, sobre todo, hace explicito el hecho de que la relacion intersubjetiva
no puede dejarse abismar por la diferencia absoluta con el otro, ni tampoco ceder a
la tentacion de la total familiaridad. En el esfuerzo del “poder de ser si” del sujeto
se atestigua, entonces, la herencia, el vinculo y el lazo entre lo mismo y lo otro, al
tiempo que una heterologia resiste toda reduccion a la tautologia. Ricoeur reintegra
al otro “al horizonte de la comprension filosofica™. El otro —que emerge en esta
hermenéutica diacritica, tal como la llama Richard Kearney, o en el campo de una
filosofia de la traduccion, al modo en que lo piensa Domenico Jervolino®— no
abisma el poder de apropiacion del si mismo y, por tanto, de inscribirse en una
historia trazada y heredada, sino que se abre al horizonte de expectativa segtn el
cual el otro es siempre una tarea. El si mismo en cuanto tercero no es

[...] ni absolutamente trascendente ni absolutamente inmanente: es algo entre los

dos. Muestra como los otros estan intimamente vinculados a los ‘si’ por vinculos

que constituyen relaciones éticas a parte enteramente. En el discurso humano, como

Ricoeur no deja de repetirlo, alguien dice algo a alguien a propdsito de algo. Se trata

de un si que comunica a otro si; si, ciertamente, no hay simetria perfecta entre los dos
[el si mismo y el otro], tampoco hay sin embargo total disimetria*.

El si mismo, en cuanto tercero, exalta esta figura media entre la total
disimetria y la total simetria, precisamente en un esfuerzo por volver lo ajeno a la
esfera de lo propio, sin renunciar a identificar la diferencia que habita lo propio o,
mas bien, lo apropiable o aquello en pos de su apropiacion. Por tanto, el si mismo
no es totalmente propio para si, es aquello que agrega la figura emergente del
tercero en tanto estd habitado por una distancia que exige el esfuerzo constante

21  Descombes, Vincent. “Le pouvoir d’étre soi. Paul Ricoeur. Soi-méme comme un autre”, in:
Critique, Tome 47, n° 529-530, juin-juillet, 1991, pp. 545-576. También, “Une philosophie de la
premiére personne”, en: Frangois Azouvi / Myriam Revault D’Allonnes (ed.). Ricoeur. Cahier
de I’Herne, Paris, 2004, pp. 219-228.

22 Kearney, Richard. “Entre soi-méme et un autre: I’herméneutique diacritique de Ricoeur”, in:
Azouvi, Francois / Revault D’ Allonnes, Myriam (eds.). Ricoeur. Op.cit., p. 206.

23 Cfi El magnifico trabajo de Jervolino, Domenico. Ricoeur. Herméneutique et traduction.
Ellipses, Paris, 2007.

24 Kearney, Richard. “Entre soi-méme et un autre: I’herméneutique diacritique de Ricoeur”, Op.
cit., p. 213.

108



La figura del testigo en la fenomenologia actual

de trascendencia de su propia condicion finita, del aqui absoluto husserliano, de
la finitud de la perspectiva. Pero, tampoco es tan ajeno para si si cabe siempre la
posibilidad de reencontrarse, desde el éxodo que es su identidad, a si mismo en el
desvio que impone el aprendizaje de los signos, esto es, no es totalmente ajeno a
si porque en el encuentro con el otro él mismo adviene de otro modo, pero dicho
advenimiento solo es posible si persevera un quien capaz de responder por el modo
en que su espacio de experiencia y su horizonte de expectativa ha sido transformado.
Lo propio y lo ajeno de si son, entonces, figuras de esta identidad navegante e
itinerante que es la ipseidad, en tanto liberan el poder excéntrico del sujeto, su ser
capaz de llamado, pero sobre todo de escucha al llamado del mundo y de respuesta
ante las metamorfosis de sentido advenidas por el arribo de los acontecimientos
que trastocan al sujeto. No es un ego plenamente posicionado, pero tampoco pura
diferencia incapaz de abrir el campo de comprension de la alteridad.

Lo que la figura del tercero posibilita en la fenomenologia intersubjetiva de
Ricoeur es nada menos que la posibilidad de una hermenéutica diacritica o, como
preferimos llamarla, una fenomenologia de la hospitalidad. La condicion pasiva
del sujeto, que al mismo tiempo es la ocurrencia de su iniciativa y, por tanto, de su
actividad, es dignificada s6lo en tanto se rompe esta conjuntura entre el yo-otro en
pos de vinculos reciprocos, relacionantes, fundados en la acogida de la alteridad
del mundo y del otro. Pero, donde queda explicito que la acogida no es sino uno
de los engranajes de la condicion hospitalaria del si mismo, el otro es la donacion
de si a partir del cual, y solo a partir del cual, hay verdadera acogida. Por ello,
es mejor hablar de hospitalidad, en cuanto ésta connota tanto el momento pasivo
como activo, tanto la condicion intencional como inintencional. El si mismo como
otro en cuanto trama la doble relacion de alteridad (de si y del otro) asumiendo,
no la posicion del tercero como posicion externa, sino como inherente aunque
diferente, en definitiva, concerniente, permite pensar que una filosofia del testigo
y del testimonio se encuadra en el centro de la condicion historica y narrativa del
ser humano, asi como de una verdadera ética de la vida buena. Una filosofia del
testigo exige, entonces, una verdadera ontologia de la historicidad humana, mas
alla de los limites de la epistemologia historica que, por lo demas, es uno de los
lugares privilegiados de Ricoeur para abordar directamente este tema.

Como se puede apreciar, la figura del tercero no es la emergencia de una
instancia externa y constituyente del ego, sino la atestacion del desvio que éste
debe hacer por la alteridad de si y de lo otro. El tercero se disemina, por otra parte,
a favor de la implicacion en la alteridad y de la donacion de si como respuesta
hospitalaria. Claramente, la respuesta esta obligada por el llamado en sus diversos
modos de donacion. Asi entonces no hay ni una sola respuesta que no corresponda

109



Patricio Andrés Mena Malet

ya a la condicion ontoldgica e historica del sujeto, pues cada quien solo responde
porque la pregunta, la cuestion o la demanda toca y asesta al sujeto en una situacion
hermenéutica dada. Pero, ;de donde viene el llamado, la demanda, y la exigencia de
respuesta? La respuesta de Ricoeur no se deja esperar: del otro. La exigencia de la
respuesta es, por tanto, una exigencia de orden ético-moral, en tanto el otro alcanza
al s mismo precisamente para volverlo responsable de si. El ejemplo paradigmatico
de Ricoeur, al respecto, es el infante, el sujeto fragil que, siendo, llama y exige
cuidado desde su fragilidad; ésta no es solo testimonio de la condicion herida del
ser humano, sino primeramente llamado a la responsabilidad por el otro hombre.

Mas, insistiendo atn en esta condicion responsiva del sujeto hospitalario,
es preciso subrayar que la figura del otro en la fenomenologia intersubjetiva
ricoeuriana —que por lo demas tiene sus bases en el despliegue de las capacidades
del sujeto actuante y sufriente, vale decir, de [’homme capable— se desdobla en
una dialéctica de tres términos: ipseidad, alteridad y socialidad, o la de los polos
“yo”, “td” y “é1”. El sujeto responsivo y responsable que es el si mismo deviene,
entonces, a partir de esta triada que testimonia su condicion pasiva, ocasion para
la actividad de si. ;Qué significa esto? Simplemente que el sujeto ricoeuriano no
es sino desde su afectacion primera ante la alteridad en sus diversas figuras, tal
como lo hemos especificado —la alteridad de si o de la conciencia, la alteridad del
cuerpo propio, la alteridad del mundo, y la del otro-; esto explica la condicion
sufriente del sujeto humano ante aquello que adviene a si para alterar sus horizontes
de sentido y su propio devenir. Pero al mismo tiempo, esta condicion pasiva del
sujeto sufriente es la ocasion para la iniciativa o el lugar que toma la exigencia de
las respuestas del si mismo. Por todo esto, es claro que la alteridad no es univoca
y que, mas bien, Ricoeur la enfrenta a partir de una ambigiiedad constitutiva cuyo
nudo comun es su caracter de advenimiento. Este Gltimo permite pensar al sujeto
mas aca de todo paradigma meramente cognitivo o cartesiano y, por tanto, mas alla
de todo dualismo cuerpo-alma, yo-mundo, etc., para explorar los multiples modos
de darse la alteridad al si mismo, y por tanto el caracter relativo entre ipseidad y
alteridad, desde el encuentro entre el sujeto y aquello que adviene haciendo devenir
al sujeto expuesto al encuentro con lo otro. La pregunta que es preciso plantear en
estos momentos es: cuando la alteridad es la del otro (autrui), la de la otra persona,
entonces ¢qué figuras le corresponden? Por otra parte, ;qué puede aportar el polo
“¢1”, de la tercera persona, a la descripcion de las respuestas del si mismo ante la
alteridad? Finalmente, no es posible confrontar dicho advenimiento del si mismo
ante el otro sin entrar a la consideracion del anhelo de la vida buena.

Pero no es posible detenernos en el examen de la dialéctica entre la ipseidad
y la alteridad, para atestiguar la emergencia de la figura del tercero o del polo “¢1”,

110



La figura del testigo en la fenomenologia actual

sin dar cuenta de la recurrencia de la “persona”, en los andlisis ricoeurianos, como
concepto resistente y sobreviviente ante otros que no corrieron la misma suerte,
vale decir: conciencia, sujeto, yo. Baste la siguiente cita de Ricoeur:
Con relacion a la “conciencia”, al “sujeto”, al “yo”, la persona aparece como un
concepto sobreviviente y resucitado. ;Conciencia? ;Como se creeria ain en la ilusion
de transparencia que se vincula a este término, después de Freud y del psicoanalisis?
(Sujeto? ;Como se alimentaria atin la nocion de fundacion ultima en algin sujeto
trascendental, después de la critica de las ideologias de la escuela de Francfort? ;El
yo? {Quién no siente la impotencia del pensamiento para salir del solipsismo tedrico, si
no parte, como Emmanuel Lévinas, del rostro del otro, eventualmente en una ética sin
ontologia? Es porque me gusta decir mejor persona que conciencia, sujeto, yo>.

Por otra parte, a juicio de Ricoeur, la persona evoca también, en la linea de
Eric Weil, una actitud, es el centro de una “actitud” capaz de movilizar al ser humano
en la trama del mundo y del sentido. Pero he aqui que nuestro autor subraya un
rasgo esencial para la comprension del despliegue de la triada “ipseidad, alteridad,
socialidad”, y del caracter responsivo del sujeto hospitalario, a saber, que la persona
es tal en su condicion de estar en crisis 0, mas radicalmente, de ser crisis. Se subraya,
entonces, el caracter adviniente del sujeto a partir del encuentro con la alteridad, en
particular, con el otro, precisamente si éste es pensado en su rostro, por tanto, en su
atematizacion, como llamado, como expresion. Lo que agrega la recuperacion de la
“persona” en este trabajo fenomenoldgico es, por tanto, la condicion esencialmente
responsiva del sujeto en cuanto herido ya por el arribo de la alteridad del otro, donde
responsividad implica, primeramente, responsabilidad. Por otra parte, es claro que
lanocion de persona se sustrae a los desarrollos de la fenomenologia trascendental,
al tiempo que abre la via para una ética de la condicion concreta del sujeto, por
una parte, y a una fenomenologia del si mismo como sujeto adviniente o expuesto
ante las metamorfosis de sentido, por otra. Ser sujeto en crisis no es sino ser un
perpetuo naciente que no termine jamas de entrar en el mundo, o de advenira siy
al otro en tanto su condicion es la de una aperturidad fundamental y relacional con
la alteridad. Pero, asi como la persona manifiesta el caracter critico y, por tanto,
adviniente del ser humano, también pone el acento en el compromiso, acento que
nos dice que la persona, a pesar de estar abierta y expuesta constantemente —esto
es, temporalmente— a la alteridad, es capaz de mantenerse a si en la implicacion
con lo otro, a partir de cierta fidelidad consigo y con las causas que promueven
la existencia en el tiempo. Por ello afirma Ricoeur que “el compromiso no es la
virtud del instante [...]; es la virtud de la duracion?. Entre crisis y compromiso

25  Ricoeur, Paul. “Meurt le personnalisme, revient la personne”, in : Lectures 3. Aux frontieres
de la philosophie. Seuil, Paris, 1994, p. 198.
26  Ibid., pp. 200-201.

111



Patricio Andrés Mena Malet

se abre espacio a un tercer término: la intimidad o interioridad que atestigua “el
reconocimiento y el amor de las diferencias que requieren el horizonte de una vision
historica global™?’. Este tercer término permite, por otra parte, enfrentar la triple

99 Geq 799 “'17’

dialéctica de los polos “yo”, “tu” y “¢é

Pero, si soy consciente de la extrafieza del compromiso, afirma Ricoeur, de la
tension fecunda que siento entre la imperfeccion de la causa y el caracter definitivo
del compromiso, yo amo a mis enemigos, es decir a los adversarios de mi propio
compromiso; me esfuerzo en descentrarme en el otro y en hacer el movimiento mas
dificil de todos, el movimiento de reconocimiento de lo que da un valor superior al
otro, a saber lo que es para €l su intolerable, su compromiso y su conviccion®,

Es una fenomenologia de la persona, entonces, aquella que afirma la potencia
y laaccion, el padecer y el actuar sobre, que hacen del si mismo un hombre capaz de
abrirse, exponerse y responder al otro. Pero, y por ello mismo, esta fenomenologia
de la persona no escapa al encausamiento ético: lugar privilegiado para poner en
accion la triada de los tres polos, y la emergencia de la figura del tercero.

Es en el estudio séptimo de Soi-méme comme un autre que Ricoeur hace
confluir las tres personas, yo, t0, él, como tres elementos indisociables del anhelo
ético, constituyente no solo de la ipseidad sino primeramente de su relacion
implicante con la alteridad. Nuestro autor da la clave del vinculo en la misma
formula del anhelo de la vida buena: “deseo de una vida realizada con y para
otros en instituciones justas™. Tres personas, tres polos, tres determinaciones
fundamentales, todas ellas intimamente entrelazadas. Por un lado, se trata del si
mismo que no puede aspirar a la vida buena sino a partir de la estima de si. Por
otro, es la estima de si aquella que define a la persona en cuanto responsiva ante la
presencia del otro, en las figuras del 7z (segunda persona) y del ¢/ (tercera persona).
El caracter excéntrico propio de la estima de si a partir de la intencionalidad de la
accion del sujeto, asi como de su poder de iniciativa y, por tanto, de transformacion
del mundo, son indices del caracter relacionante y responsivo de la persona ante el
otro. La estima de si lleva en su centro la expresion de la emergencia de la figura
del tercero, como figura reflexiva, si se puede decir de este modo, para el si mismo.
El tercero permite la vuelta a si de la persona, atestiguandola en su iniciativa e
intencionalidad, dando testimonio de su obrar y de las huellas que éste deja en el
mundo. Examinemos al respecto el siguiente texto de Ricoeur:

En efecto, que sea de la relacion con el otro y con la institucion de las que hablaré
un poco mas adelante, no habria sujeto responsable si aquel no pudiese estimarse

27 Ibid., pp. 202-203.
28  Ibid., p. 202.
29 Ricoeur, Paul. “Approches de la personne”, en: Lectures 3, Op.cit., p. 204.

112



La figura del testigo en la fenomenologia actual

a si mismo en tanto que capaz de actuar intencionalmente, es decir seglin razones
reflexivas, y ademas capaz de inscribir sus intenciones en el curso de las cosas por
iniciativas que entrelazan el orden de las intenciones al de los acontecimientos del
mundo. La estima de si, asi concebida, no es una forma refinada de egoismo o de
solipsismo. El término s7 esta alli para poner en guardia contra la reduccion a un
yo centrado en ¢l mismo. En un sentido, el si al que corresponde la estima — en la
expresion estima de si — es el término reflexivo de todas las personas gramaticales.
Incluso la segunda persona, de la que se subrayara mas adelante la irrupcion, no seria
una persona si yo no pudiese sospechar que dirigiéndose a mi ella se sabe capaz de
designarse a si misma como aquella que se dirige a mi y asi es capaz de la estima de
si definida por la intencionalidad y por la iniciativa. Sucede lo mismo con la persona
concebida como tercera persona — ¢l, ella — que no es solamente la persona de la
que hablo, sino la persona susceptible de devenir un modelo narrativo o un modelo
moral. Hablo de la tercera persona, como centro de la misma estima de si, que asume
designandome a mi mismo como el autor de mis intenciones y de mis iniciativas en
el mundo®.

Pero, si la persona responde y se hace responsable de siy de su obrar, no es
sino por el despliegue de sus capacidades, del “yo puedo” en el sentido otorgado
por Merleau-Ponty, que avanza hacia el cumplimiento de la vida, esto es, hacia la
felicidad. La estima de si, fundada en este caracter excéntrico del sujeto hacia el
mundo y los otros, es la estima de las capacidades del ser humano para devenir
de un modo o de otro, y en todo caso, para inscribir su existencia con sus huellas
singulares. Mas, por otra parte, no es preciso olvidar que una fenomenologia de
las capacidades no puede ser sorda a la vulnerabilidad de éstas y, por tanto, a las
impotencias que fragilizan el ser capaz. Por otra parte, la iniciativa y la insercion del
ser capaz en la trama del mundo, en tanto sujeto transformador de ésta, da cuenta
del modo en que la novedad aportada por la praxis solo es tal si tiene lugar en el
tejido de una praxis colectiva. He aqui que la explosion de la subjetividad hacia la
persona del 7 tiene lugar desde el momento que el sujeto so6lo puede atestiguarse
a si en dialogo y en conflicto con el otro, pero, por lo mismo, a la escucha de su
solicitud. Esta relacion dialogal funda la estima de si, solo posible en cuanto hay un
“tu” también capaz de amarse a si y de amarme a mi mismo. La relacion dialogal y
conflictual con el otro me vuelve un sujeto singular e irremplazable. Sin embargo,
el fondo que sostiene dicha dialéctica insustituible entre estima de si y solicitud es
el de la institucion o de la tercera persona, sin el cual ninguna relacion de amistad
podria fructiferar, esto es, si aquella no esta alimentada por un “clima de paz y
de confianza™!. Precisamente, a partir de la identificacion entre tercera persona e

30 Ibid., p. 205.
31  Fiasse, Gaélle. L autre et [’amitié chez Aristote et Paul Ricceur: Analyses éthiques et ontologiques.

Editions de I’Institut Supérieur de Philosophie Louvain-la-Neuve / Editions Peeters, Louvain-
Paris, 2006, p. 25.

113



Patricio Andrés Mena Malet

institucion es preciso distinguir al tercero en cuanto “polo - é/” o socialidad, que
hace referencia particularmente a la tercera persona. En la medida en que ésta es
identificada con la institucion, en un sentido amplio, debe ser comprendida como
el momento de la “no persona”, del anonimato del lenguaje, por ejemplo, o en
el plano ético-moral de los predicados éticos, de los valores, las obras, etc. Se
trata, entonces, de aquel momento que media las relaciones dialdgicas desde una
neutralidad que asegura, por una parte, el ser parte de (tradicion) y, por otra parte,
la distancia critica necesaria para evaluar la proximidad humana en el plano social,
ético y moral.

Por tultimo, el tercero toma la figura del testigo precisamente cuando la
relacion dialogal y conflictiva deviene la base fundamental entre las tres personas
(yo, tu, él). Al mismo tiempo, la emergencia del tercero implica no solo la distancia
precisa para el buen desarrollo de las instituciones humanas, sino también el
reconocimiento del caracter ontologico de la certeza, la promesa y la respuesta, sin
por ello sustraerse a la prueba de la contestacion y de la sospecha. Que el tercero
pase de ser el sujeto andnimo de la socialidad al testigo, revela la importancia
otorgada por Ricoeur no solo al giro lingiiistico y pragmatico en cruce con la
descripcion fenomenoldgica del hombre capaz, sino también a la tierra prometida
de la ontologia. De este modo, nuestro pensador se sustrac a las perspectivas
meramente epistemologicas respecto del testimonio, o a las que han tenido lugar
en lo que los estudios del Institut Nicod llaman filosofia del espiritu®, para abrir
el campo a la ontologia del testimonio.

Como bien nos lo recuerda Claude Romano, el testimonio es de aquellas
tematicas de las que hemos aprendido a desconfiar®®. Precisamente, su falibilidad,
su fragilidad y caracter aproximativo lo han descalificado como “subjetivo”.
Un testimonio ideal respaldado por una objetividad ideal parece abogar por un
testimonio sin testigo. Ciertamente, de aquellas pretensiones nada hay que decir, en
tanto no revelan en nada la naturaleza del testigo y de su testimonio, sino tan solo
cierta coaccion sobre el historiador, por ejemplo, que nos haria confesar simplemente
que “no hay buenos testigos”, y preguntarnos, por tanto, por el caracter definitorio
de un “buen testigo”. Mas alla de las dificultades que conciernen a la veracidad
de las pruebas que pueda aportar un testigo respecto de un hecho tan banal como
un accidente automovilistico, es preciso cuestionarse por lo que significa dar
testimonio. No solo aportar pruebas, ciertamente, pero ;entonces qué?

32 Origgi, Gloria. “Peut-on étre anti-réductionniste a propos du témoignage?”, en: Philosophie,
Vol. 88, hiver, 2005, p. 47-57.

33 Romano, Claude. “A ’écoute du témoignage”, en: Gaudard, Frangois-Charles / Suarez, Modesta
(eds.), Réception et usages des témoignages. Ed. Du Sud, Collection “Champs du Signe”, Paris,
2007, p. 21.

114



La figura del testigo en la fenomenologia actual

Un testigo no solo da testimonio, esto es, da crédito de los hechos o
acontecimientos banales en los que ha estado implicado como agente o paciente,
o0 solo como un espectador, sino que su vida misma, su obra, es ya un testimonio.

No es un azar, afirma Romano, si los dos dialogos donde la figura de Socrates
aparece mas central y donde el acento es puesto de manera mas vigorosa sobre los

vinculos existentes entre la vida y la actividad filosofica, la Apologia de Socrates 'y

el Fedon, comprendan en su primera frase el pronombre autos, “en persona”. Es en

persona, es decir por la conducta de su vida, que Socrates testimonia su compromiso
en la actividad de filosofar. No testimonio solamente en palabras, sino en actos®.

Con esto, y en la 6rbita de los analisis ricoeurianos, es preciso destacar que
el testigo no solo da fe o prueba de algo, sino que en su testimonio ¢l mismo se
expone a la contestacion, tal como lo afirmaremos mas adelante. El testigo escapa
entonces al ideal de objetividad que gobierna la epistemologia historica actual,
en tanto su limite no esta dado por ninglin “objeto” histoérico, sino solo por su
apertura “en persona” en el decir que aporta o que porta. Las posibles objeciones
a las que esta expuesto en su decir dan cuenta de que el caracter de lo dicho, de
lo relatado, de lo testimoniado, no solo refutan lo que el testigo intenta “probar”,
sino que también siembran la duda sobre las capacidades propias del testigo, sin
las cuales este no podria haber acudido a dar su palabra. El testigo es entonces un
sujeto capaz, también fragilizado por sus mismas capacidades. Lo que el testigo
testimonia cuando testimonia es también su propia calidad de testigo. De este
modo, el testimonio atestigua al “testigo del testigo”. Dando la palabra, el testigo
busca afirmarse también como sujeto de confianza, o al menos, que cuenta con las
capacidades suficientes para dar cuenta de lo afirmado. Se trata de lo que Ricoeur
llama un “acoplamiento” entre la asercion de realidad y la autodesignacion del
testigo™: “es el testigo, afirma nuestro autor, quien primero se declara testigo”*°. En
este sentido, el testigo no es el tercero desimplicado, sino totalmente concernido por
aquello de lo cual da fe, pero también por su propia condicion de sujeto respondiente
de si ante el otro y de lo otro ante si. Hay una implicacion tal que en ocasiones el
testigo afirma su vida incluso al riesgo de esta. ;No es acaso lo que hace Socrates
al rehusar la oferta de sus amigos para huir de la carcel y evitar asi la condena que
recae sobre ¢l de beber la cicuta, argumentando a favor de una vida coherente con
sus convicciones, una vida que respete hasta el final el respeto a la ley, en beneficio
del bien comtn, incluso si su aplicacioén pueda ser injusta?

El acoplamiento, del que habla Ricoeur, no solo vuelve evidente que el testigo
es un respondiente no solo a, sino también por, esto es, la palabra ofrecida no solo se

34 Ibid,p.23.
35  Ricoeur, Paul. La mémoire, [’histoire, ['oubli. Seuil, Paris, 2000, p. 204.
36  Ibid.

115



Patricio Andrés Mena Malet

dirige a otro capaz de escuchar o de recibir el testimonio ofrecido, sino que también
se ofrenda por algo, y en la confianza de que es posible dicha recepcion gracias a
instituciones, en el amplio sentido ricoeuriano, que aportan las condiciones para la
recepcion de las respuestas del testigo. Ser un testigo por, en nombre de, etc., es,
por una parte, entonces, reconocer el lugar de los valores, las obras, las creencias,
y de este modo dar crédito de la confianza en la neutralidad de las instituciones que
median la socialidad. Por otra parte, implica el descentramiento de la vida subjetiva
capaz de eclosionar y ser impulsada por algo distinto que ella. También, se afirma
en la promesa de la esperanza, esto es, de la espera en el valor que pueda tener el
testimonio ofrecido. En otras palabras, el testigo no solo certifica y atestigua su
propia existencia capaz de dar crédito de siy de los hechos o acontecimientos que
le conciernen, por ejemplo, sino también autentifica el valor de la alteridad ante la
que responde con el testimonio. Finalmente, tal como intentaremos mostrarlo un
poco mas adelante, el testimonio compromete la existencia del testigo. En palabras
de Romano:
[...] descubrimos en el testimonio un vinculo de su polo referencial y de su polo
existencial que prohibe reconducirlo a una pura y simple “relacion” objetiva sobre
los hechos. La implicacion en persona del testigo en su atestacion va mas alla de la
verdad de los hechos contados, y de la veracidad de la palabra que enuncia, hasta el

ser mismo del testigo, que atestigua algo, pero que, atestiguandolo, atestigua también
que él es*’.

La posicion existencial del testigo y el vinculo con el polo referencial implica,
por otra parte, avanzar hacia la dimension fiduciaria:

La autodesignacion se inscribe en un intercambio que instaura una situacion
dialogal. Es ante alguien que el testigo atestigua la realidad de una escena a la que
dijo haber asistido, eventualmente como actor o como victima, pero, en el momento
del testimonio, en posicion de tercero respecto de todos los protagonistas de la accion.
Esta estructura dialogal del testimonio hace surgir inmediatamente la dimension
fiduciaria: el testigo pide ser creido. No se limita a decir: “Yo estaba alli”, agrega:
“Créanme”. La certificacion del testimonio no es completa sino por la respuesta en
eco de aquel que recibe el testimonio y lo acepta; el testimonio desde entonces no es
solamente certificado, es acreditado’.

La tension de este vinculo, abierta a la dimension fiduciaria del testimonio,
hace del testigo un sujeto que, para si mismo, se plantea como una tarea por ser
develada en la acogida de la alteridad y en las respuestas que el otro tiene para
aportar al testimonio que se le dirige. En este sentido, la posicion del testigo, tal
como intentaremos mostrar un poco mas adelante, siendo singular, esta sometida

37  Romano, Claude. “A ’écoute du témoignage”, Op. cit., p. 24.
38  Ricoeur, Paul. La mémoire, [’histoire, ['oubli, Op.cit., p. 205.

116



La figura del testigo en la fenomenologia actual

a la prueba de la alteridad, no teniendo el testimonio una altura que no sea aquella
que se espera, en la confianza de que su autentificacion, que sigue siendo siempre
una farea, tenga sentido. El testigo, en esta filosofia de compromiso existencial
que esboza Ricoeur, no es un mero espectador, no es tampoco un anénimo, pero
tampoco puede vanagloriarse de su posicion como privilegiada, pues su gracia no
es la inmovilidad de la certeza objetiva, sino el devenir del sentido al riesgo de su
posible no sentido. Pero, por sobre todo, el testigo es un sujeto de comunidad, un
respondiente entre apelantes, un respondiente entre respondientes; pero he aqui,
que este sujeto capaz de respuesta, solo puede serlo si es capaz de encuentro y de
dejarse constituir en su vocacion intersubjetiva.
La fuerza del testimonio, afirma Emmanuel Housset, no resulta de una pura

afirmacion de si, ella no viene de si en la medida en que para poder testimoniar

es preciso haber recibido una vocacion, es necesario haber recibido mandato y

procuracion. En efecto, mientras que el sujeto dispone de lo que constituye, el testigo

no dispone de lo que da a ver, tal como el predicador que no posee la palabra de

Dios que testimonia. Es por tanto la voz de las cosas, del projimo o la de Dios que

puede dar fuerza al testimonio, y por este hecho, el testigo no tiene una autoridad

sino transitiva en eso que remite mas alla de si mismo. Ademas, el testigo habla y

actlia pero no por si mismo: no se testimonia mas que en una comunidad, y es porque

el testigo es la persona en su fin interpersonal. Una vez mas, el testigo es aquel que

se descubre experiencialmente en la prueba de la alteridad, pues se da él mismo en

respuesta en la comunidad. Mientras que para un sujeto el otro hombre es primero

un objeto de su mundo entorno, que puede analdgicamente ser reconocido como un

alter ego, para el testigo el projimo es también un testigo, y es en calidad de testigos

que existimos unos para los otros. Dicho de otro modo, el testigo no es primeramente

este ser que es para y por ¢l mismo, y que se pregunta después como puede ser para

el otro, pues es este ser que desde el comienzo responde para y ante otro hombre de

lo que le comunica®.

Si bien Emmanuel Housset se plantea ante la cuestion del testigo exacerbando
el caracter pasivo y respondiente de la persona, es posible afirmar una cierta
comunidad de pensamiento con Ricoeur, al menos en este parrafo citado. En pocas
palabras, la singularidad del testigo viene dada por su capacidad para responder
por, para y ante otros. Lo que significa que la “era del testigo”, tal como la llama
Annette Wieviorka, es también la exaltacion de la condicion pasible del sujeto,
que en su esfuerzo por transmitir una experiencia, debe hacer la experiencia de la
comunidad, la experiencia del encuentro en la distancia con el otro, y por ultimo,
la experiencia del sentido de dicho hacer experiencia. He aqui, que Ricoeur, que
mantendria en reserva dar tal privilegio a la pasividad y a la respuesta, no dudaria
sin embargo en describir al testigo como un sujeto pasible que solo deviene tal

39  Housset, Emmanuel. La vocation de la personne, Op.cit, pp. 470-471.

117



Patricio Andrés Mena Malet

en la experiencia que hace de la comunidad. Sin embargo, y esta es otra tesis que
buscaremos probar aca mismo, un sujeto pasible ante la apelacion, la demanda y
la obligacion a tomar y a ofrecer la palabra, es también un sujeto cuya vocacion
es la ficcion o indagacion de lo posible, sin la cual el testimonio no tendria figura.
Esto es, el testigo en cuanto respondiente es por ello, primeramente, un refigurador
del testimonio o un inventor de su propia respuesta, si acaso el sujeto respondiente
adviene de un a posteriori necesario con relacion al advenimiento de la respuesta.
Pero, por ello mismo, su advenir respondiente solo se refigura en la invencion de
siy en la invencion de la palabra escuchada. Solo en tal invencion se visibiliza la
posibilidad de la experiencia compartida que aporta el testimonio del testigo, o al
menos, este tltimo no es sino aquel que trae consigo la esperanza de tal reparto
y la posibilidad de un compartir experiencial que no se reduce a la certificacion
de los hechos. El testigo, entonces, irrumpe y quiebra el paradigma de la prueba
objetiva porque lo que testimonia no es en verdad jamas un mero hecho. Por ello
también, el testigo no aporta una explicacion causal de los hechos, sino un esfuerzo
comprensivo de aquello que estd condenado a no poseer, a no entender al menos si
no es en la exposicion comunitaria, al riesgo de la contestacion.

Bibliografia
1. DASTUR, Frangoise. “Réduction et intersubjectivité”, in: La
phénoménologie en questions. Vrin, Paris, 2004.

2. DEPRAZ, Natalie. Husserl. Armand-Colin, Paris, 1999.

3. DESCOMBES, Vincent. “Le pouvoir d’étre soi. Paul Ricoeur. Soi-méme
comme un autre”, in: Critiqgue, Tome 47, n° 529-530, juin-juillet, 1991,
pp. 545-576.

4. FALQUE, Emmanuel. Dieu, la chair, [’autre. PUF, Paris, 2008.
5. FALQUE, Emmanuel. Le passeur de Gethsémani. Cerf, Paris, 2004.

6. FALQUE, Emmanuel. Métamorphose de la finitude, ;Meditaciones
cartesianas? Cerf, Paris, 2004.

7. FIASSE, Gaélle. L autre et 'amitié¢ chez Aristote et Paul Ricceur. Analyses
éthiques et ontologiques. Editions de 1’Institut Supérieur de Philosophie
Louvain-la-Neuve / Editions Peeters, Louvain-Paris, 2006.

8. HOUSSET, Emmanuel. “L’intelligence de la piti¢*. Cerf, Paris, 2003.

118



La figura del testigo en la fenomenologia actual

9.

10.
I1.
12.
13.

14.

15.

16.
17.

18.

19.
20.
21.

22.

23.

24,
25.
26.
27.

HOUSSET, Emmanuel. La vocation de la personne. PUF, Paris, 2007.
HUSSERL, Edmund. Philosophie premiere, t. 11. PUF, Paris, 1990.
CHRETIEN, Jean-Louis. L arche de la parole. PUF, Paris, 1998.
CHRETIEN, Jean-Louis. La voix nue. Minuit, Paris, 1990.

CHRETIEN, Jean-Louis. Répondre. Figures de la réponse et de la
responsabilité. PUF, Paris, 2007.

JERVOLINO, Domenico. Ricoeur. Herméneutique et traduction.
Ellipses, Paris, 2007.

LEVINAS, Emmanuel. Autrement qu’étre ou au-dela de ’essence. M.
Nijhoff, La Haya, 1978.

LEVINAS, Emmanuel. Totalité et infini. M. Nijhoff, La Haya, 1971.

ORIGGI, Gloria. “Peut-on étre anti-réductionniste a propos du
témoignage?”, in: Philosophie, Vol. 88, hiver, 2005.

RICOEUR, Paul. “Edmund Husserl. La cinquiéme Mé¢ditation
cartésienne”, in: 4 [’école de la phénoménologie. Paris, Vrin, 1986.

RICOEUR, Paul. La mémoire, [’histoire, I’'oubli. Seuil, Paris, 2000.
RICOEUR, Paul. Soi-méme comme un Autre. Seuil, Paris, 1990.

RICOEUR,Paul. “Meurt le personnalisme, revient la personne”, in:
Lectures 3. Aux frontieres de la philosophie. Seuil, Paris, 1994.

ROMANO, Claude. “A I’écoute du témoignage”, in: Gaudard, Frangois-
Charles / Suarez, Modesta (eds.), Réception et usages des témoignages.
Ed. Du Sud, Collection “Champs du Signe”, Paris, 2007.

ROMANO, Claude. Acontecimiento y mundo. Trad. Patricio Mena y
Enoc Mufioz, in: Persona y sociedad, Vol. 21, N° 1, Abril, 2007.

ROMANO, Claude. I/ y a. Paris, PUF, 2003.

ROMANO, Claude. L événement et le monde. PUF, Paris, 1998.
ROMANO, Claude. L événement et le temps. PUF, Paris, 1999.
ROMANO, Claude. Le chant de la vie. Gallimard, Paris, 2005.

119



28.

29.

30.

31.

Patricio Andrés Mena Malet

SARTRE, Jean-Paul. L’étre et le néant. Essai d’ontologie
phénoménologique. Gallimard, collection ‘tel’, Paris, 1943.

SEBBAH, Franc¢ois-David. “Emmanuel Lévinas”, en: Cabestan,
Philippe, et. al., (ed.) Introduction a la phénoménologie. Ellipses, Paris,
Collection “Philo”, 2003.

SEBBAH, Frangois-David. Lévinas. Ambiguités de I ’altérité. Les Belles
lettres, col. “Figures du savoir”, Paris, 2003.

VANNI, Michel. L impatience des réponses. CNRS-Editions, collection
CNRS-philosophie, 2004.

120



