
Estud.filos  ISSN 0121-3628  nº42  Diciembre de 2010  Universidad de Antioquia  pp. 209-250

Dietética y Moral. Medicina y Filosofía en la antigüedad 
helenística*

Dietetics and Morale, Medicine and Philosophy in Hellenistic Antiquity

Por: Liliana María Molina González
Instituto de Filosofía

Universidad de Antioquia
Medellín, Colombia
limoln@yahoo.com

Fecha de recepción: 2 de agosto de 2010
Fecha de aprobación: 21 de octubre de 2010

Resumen: Entender la dimensión moral de la dietética en la antigüedad exige investigar los avances de las in-
vestigaciones médicas gracias a las cuales se establecen las bases de la psicología moral. Por esta razón 
en este artículo se exploran algunos pasajes  de Sobre las opiniones de Hipócrates y Platón, escrito por 
el médico alejandrino Galeno de Pérgamo (I-II d. C). Según los hallazgos de su investigación sobre la 
naturaleza del alma, aun cuando ésta tuviera una sustancia propia, ajena a las mezclas humorales del 
cuerpo, es preciso admitir que sus facultades, incluida la racional, pueden ser ayudadas o impedidas 
por el equilibrio o por el desequilibrio de los humores del cuerpo. Esta es la tesis que defenderá en su 
escrito de madurez titulado Las facultades del alma siguen los temperamentos del cuerpo. Para Galeno, 
como antes para Platón y Aristóteles, la forma de vida, que incluye la nutrición, incide en la salud y 
en la enfermedad del alma. En la tradición que le antecede ya se aceptaba la dimensión moral de la 
dietética, pero nuestra tesis es que en las investigaciones de Galeno sobre la fisiología de las facultades 
del cuerpo, encontramos el fundamento empírico para la afirmación según la cual el cuidado del cuerpo 
influye en la salud del alma.

Palabras clave: Dietética, psicología moral, alma, cuerpo, facultades, humores.
Abstract: Understanding the moral dimension of Dietetics in antiquity requires researching the advances in medical 

investigation due to which the basis of Moral Psychology are established. Because of this in this article 
there is an exploration of some passages of On the Opinions of Hippocrates and Plato, written by the 
alexandrian physician Galen of Pergamus (I-II a. C). According to the findings of his research into the 
nature of the soul, even though it has a proper substance, foreign to the humorous mixtures of the body, 
one must admit that its faculties, including the rational one, can be aided or impeded by the balance or 
the upsetting of the humours in the body. This is the thesis he will defend in a work he wrote in his mature 
age, The faculties of the soul follow the temperaments of the body. For Galen, as before for Aristotle and 
Plato, the form on life which includes nutrition, has an effect on either health or sickness of the soul. In 
the tradition before him the moral dimension of Dietetics was already accepted, but our thesis is that in 
the researches of Galen on the physiology of the faculties of the body, we find the empirical base to state 
that the care of the body has an influence on the health of the soul.

Key Words: Dietetics, Moral Psychology, Soul, Body, Faculties, Humours.

*	 Este artículo es producto de la investigación de doctorado cuyo objeto principal son los tratados 
sobre el alma del médico Galeno de Pérgamo. Este trabajo, que se halla en su fase final, lleva 
por título “Ética y Fisiología en la antigüedad helenística. La fundamentación fisiológica de 
la psicología de la acción en Galeno”, y ha sido cofinanciado por la Fundación Carolina y la 
Universidad de Antioquia desde finales del año 2005 hasta finales del año 2009, gracias a una 
beca concedida en el año 2005.



Liliana Cecilia Molina González 

210

Que una buena dieta asegura la salud fue un concepto fundamental de la antigua medicina, 
ya que el alimento podía causar enfermedad o restaurar la salud a través de sus efectos sobre el 

balance de los humores. Así que la prevención era en algún modo mejor que la cura. Por contraste 
los medicamentos, la segmentación de las venas, la cauterización y la cirugía eran drásticas y 

debían ser usadas solamente cuando la dieta no podía ayudar más. Pero hay otra idea detrás de 
esta confianza en la dieta: cualquiera tenía la capacidad para controlar su modo de vida y esto le 

dio a la nutrición una dimensión moral que estaba en consonancia con los puntos de vista estoicos 
contemporáneos sobre la vida. La moderación y el balance eran esenciales para la búsqueda de la 
verdad y el bien último. Además, la dieta fue diferenciada del mero comer para el sostenimiento 

del cuerpo y fue puesta en un plano mucho más filosófico que reforzó su importancia dentro de la 
medicina como un todo (Galen, 2000: 7).

¿Qué es la dieta? ¿En qué consiste la dimensión moral que se le atribuye en 
la antigua reflexión griega sobre la naturaleza humana y las causas de la acción? 
Las investigaciones de Michel Foucault sobre el cuidado de sí en la antigüedad 
dan indicios al respecto. Por ejemplo, en el segundo volumen de su Historia de 
la sexualidad (Foucault, 1984: 102) indica en qué sentido la dieta como forma de 
vida y regulación de los hábitos de conducta, supone algo más que el cuidado del 
bienestar corporal: “La práctica del régimen como arte de vivir es bien distinta de 
un simple conjunto de precauciones destinadas a evitar las enfermedades o acabar 
de curarlas. Es toda una forma de constituirse como sujeto que tiene el cuidado 
justo, necesario y suficiente de su cuerpo. Cuidado que recorre la vida cotidiana; 
que hace de las actividades principales o corrientes de la existencia una postura a la 
vez de salud y de moral; que define entre el cuerpo y los elementos que lo rodean 
una estrategia circunstancial y, que busca finalmente armar al individuo mismo 
con una conducta racional”. 

El primer aspecto relevante al que apunta este pasaje es que la dieta no se 
refiere solamente a la nutrición. Y podemos corroborar sus usos en el ámbito de 
la medicina antigua en los tratados hipocráticos Sobre la medicina antigua; Aires, 
aguas y lugares, Sobre la naturaleza del hombre, Epidemias VI, y Sobre la dieta. 
En ellos el enfoque dietético del médico consiste en un conjunto de prácticas que 
abarcan algo más que los hábitos alimenticios de un individuo. La dieta comprende 
un conjunto de medidas cuyo propósito es el cuidado mesurado del cuerpo que 
redunda en el cuidado del alma (Cfr. Thievel, 2000).1 Según el tratado médico 

1    Especialmente las páginas 30-35, donde además se recogen los sentidos de esta palabra en 
los tratados hipocráticos (género de vida, decisión, gobierno, ocupación, hábitos), se citan las 
fuentes y su relación con trofh que puede ser entendida como “alimentación o nutrición” y 
como “educación”. Uno de los tratados hipocráticos que concede mayor importancia a la dieta 
es Sobre la medicina antigua, donde el autor explica el origen de la medicina antigua en relación 



Dietética y Moral...

211

del que se trate, se pueden encontrar prescripciones sobre los alimentos y bebidas 
adecuados a la constitución humoral y una regulación del tiempo del sueño y de 
la ejercitación corporal, es decir, prescripciones concernientes a cuánto pueda ser 
reglamentado e implica, al mismo tiempo, la elección deliberada de una forma de 
vida en que se ponen límites a los excesos. Este es el segundo aspecto relevante 
de la dieta como forma de vida en la antigüedad. Nos referimos a la relación entre 
las prácticas de cuidado del cuerpo y la complexión humoral de cada individuo. Y 
tras el supuesto de que la forma de vida depende de la naturaleza del cuerpo, está 
la teoría humoral según la cual el funcionamiento del cuerpo depende del equilibrio 
entre sus constituyentes, es decir, de la relación armónica entre sus partes. En el 
caso del modelo humoral del cuerpo, éstas serían la bilis, la flema y la sangre 
(Hipócrates, Sobre la naturaleza del hombre: 4). De allí la necesidad para el médico 
de conocer cómo interactúa el cuerpo con las estaciones, las propiedades del medio 
y por supuesto, con los alimentos y bebidas.2 Por tanto diaita (forma de vida) es 
inseparable de trophe (nutrición o régimen), un término que en griego designa no 
solamente la nutrición y los hábitos alimenticios sino también el género de vida, 
en general, y, en particular, la educación o nutrición recibida por los padres, que se 
distingue de la formación recibida por un maestro o paideia (Cfr. Boudon-Millot, 
2007: 298).

En suma se puede decir que en la antigüedad el ideal de la medicina dietética 
era mantener el cuerpo en buen estado de salud pero con base en criterios de 
regulación y medida que apelan a la facultad que cada hombre tiene, en tanto 
ser racional, para dominar sus apetitos y practicar la temperancia. Esta primera 
conclusión nos recuerda que el modelo médico de comprensión del cuerpo, 
subyacente en la perspectiva dietética y humoral de la medicina antigua, no fue 
ajeno, en la antigüedad griega, a la reflexión filosófica sobre la naturaleza y cuidado 
del alma, como podemos corroborar en algunos diálogos de Platón.3 Consideremos, 
por ejemplo, la dimensión ética que soporta la concepción holista de alma y cuerpo 
en Timeo (Cfr. 86d-e, 87b y 88b-c), donde Platón demanda su cuidado recíproco 
como una necesidad para conducir una vida mesurada.4 Pero también podemos 

con la dieta. Sobre la dieta como un arte originario de la medicina o como una práctica subsidiaria 
de ella (Cfr. Foucault, 1984: 93-102); como un arte originario, cfr. (Hipócrates, 2003: capítulo 
tercero); y como una práctica subsidiaria del arte de la curación, República 405e-408d.

2    Cfr., Según el orden descrito, (Hipócrates, Sobre la naturaleza del hombre: 4-9; Aires, aguas y 
lugares: 1-11; y Sobre la medicina antigua: 2-9). 

3    Cfr. Cármides, Gorgias, Fedro, Timeo. Cada uno de estos diálogos aborda el asunto del cuidado 
del alma y su educación aunque haya diferencias dramáticas y singularidades filosóficas entre ellos. 

4    Aunque pueden señalarse antecedentes de esta perspectiva de cuidado del alma en el Pitagorismo, 
como señala Foucault en (Foucault, 1984: 96).



Liliana Cecilia Molina González 

212

recordar que la demarcación que se produce, en la antigüedad helenística, entre los 
conceptos de physis y psyche, gracias a los descubrimientos anatómicos de Herófilo 
y Erasistrato, fundamenta la reflexión filosófica sobre la naturaleza del alma en los 
primeros estoicos.5 Pues gracias a la distinción anatómica entre nervios sensores 
y motores se diferencian las facultades que son responsables de la sensación y el 
movimiento voluntario, de las que son causa de actividades involuntarias como la 
nutrición y el crecimiento (Cfr. von Staden, 2000: 79-116). 

Hasta el momento queda claro que la dieta implica una práctica deliberada y 
constante de cuidado del cuerpo que supone la elección de un género de vida en el 
que prima la mesura de las apetencias y la limitación de los excesos. En ese sentido 
es que podemos afirmar que adquiere relevancia para la educación de los propios 
hábitos de vida y enlaza, en la antigüedad, la investigación médica del cuerpo con la 
investigación filosófica sobre la naturaleza o partes del alma humana, cuyo propósito 
es establecer las pautas para una educación orientada a la excelencia moral. 

Hemos comenzado el tratamiento de la relación entre dietética y moral con 
un breve párrafo extraído precisamente de la traducción de un tratado médico del 
siglo I-II de nuestra era.6 Nos referimos al texto Sobre los alimentos y la dieta de 
Galeno de Pérgamo (129-199 d. C). Con éste se introduce bien el tema que nos 
ocupa: la relación entre dieta y moral o entre el tipo de vida que se elige llevar y las 
disposiciones que cada uno exhibe al actuar. Hasta el momento admitimos que en 
la antigüedad se reconoce una relación entre dieta y moral, pero aun no añadimos 
nada sobre las herramientas teóricas o empíricas, si es el caso, que nos permitirían 
comprender la justificación de este presupuesto común a médicos y filósofos. Nos 
referimos a la conexión entre la constitución del cuerpo y nuestras disposiciones 
a actuar (hábitos), es decir, entre el cuerpo y el alma entendida, desde el punto de 
vista de la filosofía, como la causa de la acción moral responsable. Nuestra tesis 
es que en los escritos médico-filosóficos de Galeno hay un intento por justificar 
empíricamente ese presupuesto. Nos referimos a sus investigaciones médicas sobre 
el funcionamiento de las facultades del alma, gracias a las cuales llega a admitir que 
si ésta es un cuerpo,7 su sustancia o ousia no es otra que las krâsis humorales del 

5    Cfr. sobre el uso de las analogías médicas en las escuelas filosóficas de la antigüedad, cfr. 
Nussbaum (2003). Como ejemplo del recurso a la analogía entre el médico y el filósofo, podemos 
mencionar el tratado De ira de Séneca. Y sobre la fundamentación medica de la psicología de 
Crisipo confróntense (Annas, 1992: 17-33) y (Tieleman, 2003: 190-196).

6    Es parte del estudio introductorio de Grant (2000), traductor de (Galen, 2000). 
7    Un presupuesto ontológico que Galeno como médico comparte con los estoicos, entendiéndose 

que sólo un cuerpo afecta a otro cuerpo. La diferencia entre su postura y la estoica estribaría en el 
tipo de cuerpo que el médico admite en que consiste el alma: pues para los estoicos, ésta es pneuma. 



Dietética y Moral...

213

cuerpo. Y que si esto no es demostrable en sentido pleno, por lo menos si podríamos 
admitir, como lo hicieron Hipócrates, Platón y Aristóteles, que las facultades del 
alma dependen y pueden ser ayudadas e impedidas por las mezclas de los humores 
de las partes orgánicas de las que dependen las funciones del alma, incluida la 
racional (Cfr. QAM: 779-783).8 

La investigación médico-anatómica sobre el alma reviste para el médico de 
Pérgamo un doble interés: desde el punto de vista médico, es relevante investigar 
las facultades del alma y sus sedes en el cuerpo con vista al diagnóstico y cura 
de las enfermedades relacionadas con la falla, disminución o con la pérdida de 
las funciones propias del logistikon, es decir, del principio que rige causalmente 
las actividades propias del alma humana. Que equivalen al pensamiento y al 
movimiento voluntario.9 Y desde el punto de vista filosófico es relevante porque 
sólo una investigación del número de partes del alma humana y de sus sedes en 
el cuerpo puede determinar el número de sus virtudes o los tipos de excelencia 
en el desempeño de sus facultades. Por tanto, esta investigación es la que puede 
dar las pautas necesarias para la educación moral (Cfr. PHP 9. 7.7-8. y 9.6.56-
63). Es decir, para la modificación de los hábitos de conducta relacionados con el 
control o falta de domino de las emociones y de los deseos, y para entrenar nuestro 
entendimiento en el discernimiento de bienes, males y fines. Ya que según Galeno 
esta elección depende de la capacidad para diferenciar entre juicios verdaderos, 
falsos y probables .10 

En su caso, la indagación por la naturaleza del alma se apoya en: (1) la teoría 
hipocrática de los humores, entendidos como partes cuya buena o mala mezcla 
explica causalmente el funcionamiento del cuerpo; (2) el modelo platónico tripartito 
del alma, cuya validez intenta demostrar anatómicamente; (3) la comprensión 

Mientras que, para Galeno, debido a investigaciones anatómicas y a la práctica de ligaduras y 
cortes de los nervios, el alma no puede identificarse con pneuma. Cfr. De Placitis Hippocratis 
et Platonis 7.3.14-24 (De Lacy, 2005), a este escrito nos referiremos como PHP. Además en 
QAM 774-775 (Zaragoza G., 2003), conocido como Quod animi mores corporis tempertamenta 
sequuntur, y traducido como Las facultades del alma siguen los temperamentos del cuerpo, Galeno 
dirá que si el alma es un cuerpo su sustancia no es otra que las mezclas humorales de las partes 
del cuerpo en que situamos el alma, es decir, que la sustancia del alma como cuerpo, serían las 
krâsis humorales del cerebro, del corazón y del hígado. En adelante lo citaremos como QAM. 

8    Estas son las autoridades en que Galeno apoya sus tesis en Quod animi mores. En esta obra se 
apoya Aires, Aguas y lugares, de Hipócrates; Timeo y Leyes, de Platón y Partes de los animales 
de Aristóteles. Sobre el uso de las fuentes en este tratado Cfr. Lloyd, 1988: 11-42.

9    Este es en parte el objeto de dos tratados de Galeno: Sobre la localización de las enfermedades 
(Loc. Aff.) y Sobre las enfermedades y sus síntomas (Symp. Diff.). 

10   �������������������������������������������������������������������������������������������������� Cfr. Diagnóstico y curación de los errores del alma (Pecc. Dig.) 5.72-75, aunque todo el tratado 
se ocupa de este asunto. 



Liliana Cecilia Molina González 

214

teleológica de la estructura del cuerpo, inspirada, como sabemos, en la teleología 
de Aristóteles y especialmente en su tratado biológico, Sobre las partes de los 
animales; y, finalmente, (4) los descubrimientos anatómicos y fisiológicos de los 
médicos alejandrinos Herófilo y Erasistrato sobre el funcionamiento de los nervios 
senso-motores y su origen en los ventrículos cerebrales.11 .

Pero el mérito de las investigaciones de Galeno no estriba meramente en 
haber repetido o conservado el supuesto de que hay una relación entre complexión 
humoral, dieta y cuidado del alma, sino en tratar de determinar empíricamente el 
número de las funciones del alma y su influencia en nuestra conducta y elecciones, 
con base en la investigación fisiológica del cuerpo. Además, para el médico la 
causa de las diferencias en las disposiciones a actuar entre diferentes individuos, 
aun cuando son niños, y del vicio moral, depende de la forma en que se entienda el 
alma: ya sea como una entidad homogéneamente racional, como en el caso de los 
antiguos estoicos (Cfr. Long & Sedley, 1987: 53F-H),12 o bien como una unidad de 
partes diferenciables de cuya relación armónica dependería el ejercicio excelente 
de las facultades del alma, tal como se puede inferir del modelo tripartito del alma 
en Platón. 

La investigación de Galeno sobre el alma delinea los fundamentos empíricos 
necesarios para entender por qué la dieta sería parte de la educación moral, pues 
gracias a la relación que plantea entre krâsis humorales y tipos de carácter (según la 
parte del alma que domine en el individuo), podemos advertir que de la alimentación 
y forma de vida elegida o practicada depende el buen desempeño de las facultades 
anímicas. La base que sustentaría esta tesis la encontramos expuesta en el tratado 
que escribió sobre las opiniones de Hipócrates y Platón, conocido como De 
placitis (PHP). Donde Galeno adelanta una investigación sobre la naturaleza de 
las facultades del alma, sus sedes en el cuerpo y sobre la interacción entre ellas. 
Una relación que depende, como pretendemos mostrar en este texto, de la facultad 
nutritiva, cuya sede según Galeno es el órgano donde se fabrica la sustancia que 
nutre el cuerpo, la sangre, y las sustancias que conforman sus humores: es decir, 
el hígado. Esta conclusión supone que el desempeño de las funciones del alma 
depende del buen funcionamiento del cuerpo13 en general, pero en primer lugar, 

11   ������������������������������������������������������������������������������������� ���� Los autores que más se detienen en este aspecto son: Rocca (2003), Vegetti (1993) y Von 
Staden (2000). 

12   ����������������������������������������������������������������������������������������������� Pero también se puede consultar De ira. I, de Séneca y las Discusiones tusculanas (III-IV) de 
Cicerón. 

13   ������������������������������������������������������������������������������������������������� Galeno introduce precisiones anatómicas no hechas por Platón en Timeo en relación, por ejemplo, 
con la sede de la facultad apetitiva en el hígado. Pues Galeno retoma el descubrimiento del sistema 
nervioso, por parte de Herófilo y Erasistrato en la mitad de la tercera centuria antes de nuestra era, 



Dietética y Moral...

215

del adecuado funcionamiento de la facultad nutritiva y de la elaboración de las 
sustancias que nutren sus partes. Y especialmente a aquellas que son el principio 
causal de las facultades del alma: nos referimos al cerebro y al corazón.14 

Desde este punto de vista afirmamos que en De placitis (PHP) encontramos 
un intento por justificar empíricamente el supuesto heredado de la tradición médico-
filosófica de que el cuidado del cuerpo y el cuidado del alma son inseparables. 
Pues el suelo de la relación entre dietética y moral es que el cuidado del alma y su 
mejoramiento o, dado el caso, su corrupción moral, es inseparable de la educación 
pero también del funcionamiento óptimo de las funciones del cuerpo, es decir, de 
su equilibrio humoral. Una relación isonómica sujeta a la alimentación y los hábitos 
de vida. Esta es la perspectiva desde la que Galeno insiste en que la dieta es una 
variable que debe ser considerada como parte de la educación moral en su tratado 
de madurez titulado Las facultades del alma siguen los temperamentos del cuerpo 
(Cfr. QAM 807, 808, 814, 815 y 821-822). Sin embargo Galeno se cuida de afirmar 
que ésta sea una variable exclusiva. Y por eso dice en QAM 815 que la medicina 
no busca eliminar los beneficios de la filosofía sino más bien auxiliarla en la 
comprensión de la naturaleza del alma humana pues de una concepción equivocada 
del alma depende una explicación equivocada sobre las causas del vicio moral. 

Comprender las tesis de Galeno en QAM depende de otros de sus tratados 
donde expone el valor del enfoque humoral de la medicina (Sobre el arte médico); 
y donde examina la relación entre krâsis o mezclas humorales y el funcionamiento 
de las partes del cuerpo (Sobre las mezclas, Sobre la mejor constitución; Sobre 
los lugares afectados, Sobre las enfermedades y sus síntomas). Pero el examen 
apropiado de sus tesis también depende del tratado en que examina las facultades 
naturales del cuerpo (atracción, retención, alteración y expulsión) que son la 
causa de la producción de los humores, cuya buena o mala mezcla puede alterar 

con la intención de actualizar y hacer más respetable, desde el punto de vista científico, la doctrina 
platónica tripartita del alma. Al hacer esto profundiza en detalles fisiológicos y anatómicos del 
cuerpo humano en los que Platón no había reparado, concernientes a la localización de las partes 
apetitiva e irascible. Como indica Tieleman (1998: 29) Platón no estuvo precisamente interesado 
en la conexión fisiológica entre partes del alma y órganos corporales. Sino que la estructura del 
alma propuesta en República y en Timeo era relevante desde el punto de vista de la vida psíquica 
y moral del hombre. Tieleman indica que el soporte de las investigaciones de Galeno en diálogos 
platónicos remite a: Timeo, 44d, 65e, 67b, 69d-70e, Fedon 96. Y sobre tripartición sin localización: 
República 434c-444d y Fedro, 246ª ss.

14   ����������������������������������������������������������������������������������������������� Al respecto podemos señalar que la relación cerebro-corazón es explicada en PHP 1-3, mientras 
que la relación hígado-corazón en PHP 6. Lo que no queda muy claro en PHP es la relación entre 
hígado y cerebro. 



Liliana Cecilia Molina González 

216

su buen funcionamiento.15 Sin embargo, De placitis (PHP) es referencia obligada 
para quienes se interesan en la investigación médica de las facultades del alma 
y, sobre todo, en los tratados morales de Galeno sobre las pasiones y los errores 
morales:16 ya que en él se dan las pautas conceptuales y metodológicas necesarias 
para entender la relación planteada, pero no explicada en Quod animi mores, 
entre constitución humoral del cuerpo, nutrición y buen funcionamiento de las 
facultades del alma. Y este es precisamente el objeto de nuestra exposición. Pues 
en De placitis encontramos el tejido teórico que le permite a Galeno enunciar las 
dos tesis principales de Quod animi mores: 

(1) que la ousia del alma, en tanto, cuerpo, equivale a las krâsis humorales 
del cuerpo o, más específicamente, de los órganos de los que dependen las funciones 
causalmente atribuidas al alma (cerebro-nervios, corazón-arterias e hígado-venas), 
incluyendo, por supuesto, el alma racional; y

(2) que al menos es necesario reconocer y afirmar que las facultades 
del alma se ven alteradas, impedidas o ayudadas por las krâsis humorales 
del cuerpo.17 

La primera tesis implica que no hay una diferencia sustancial entre alma 
y cuerpo. Y ésta la sostiene Galeno basándose en la explicación aristotélica 
de los niveles de la materia en el libro segundo de Partes de los animales 
(PA) (Cfr. PA, 646ª10-647ª) donde el Estagirita explica que según las mezclas 
de los elementos de las partes homogéneas serán las funciones de las partes 
no homogéneas o partes orgánicas. Para Aristóteles la diversidad cualitativa 
de la materia que conforma las partes orgánicas explica causalmente su 

15   ����������������������������������������������������������������������������������������������� Los tratados relevantes según el orden descrito son: Sobre el arte médico; Sobre las mezclas, 
Sobre la mejor constitución, Sobre los lugares afectados, Sobre las enfermedades y sus síntomas. 
Y finalmente, Sobre las facultades naturales. Esta última será citada desde ahora como Nat. Fac. 
Por límites de espacio no podemos detenernos en todos ellos. En este caso nos detendremos 
solamente en los aspectos estrictamente relevantes para entender la primacía de la facultad nutritiva 
o tercera parte del alma en el modelo galénico del alma, dada su conexión con el planteamiento 
de la relación entre complexión humoral-facultades del alma y dieta. 

16   ��������������������������������������������������������������������������������������������� De estos tratados contamos, además del texto griego disponible en el TLG (Thesaurus Linguae 
Graecae), con las traducciones al inglés de: Harkins (1963) y Singer (1997); y con la versión 
francesa de Barras, Birchler, Morand (1995). 

17   ������������������������������������������������������������������������������������������������Sobre la primera tesis, cfr. 773-776; y sobre la segunda, 779-780, 783, 785, 787-788, y 805-88. 
Las tesis de Galeno en QAM resultan fácilmente incomprendidas solo partiendo de este tratado 
debido a su carácter expositivo y menos demostrativo en comparación con PHP. Un tratado en que 
Galeno busca sustentar sus explicaciones con datos obtenidos de la experimentación anatómica. 



Dietética y Moral...

217

diversidad funcional. Es decir que gracias a la composición material de 
las manos, como huesos, cartílagos, sangre, tejidos, etc., es que podemos 
agarrar, señalar y escribir, entre otras funciones (Ibidem, 687ª7-b12)18. Por 
otro lado, a la segunda tesis -que establece una relación de dependencia 
entre las krâsis humorales de cerebro, corazón e hígado y las funciones del 
pensamiento, sensación, movimiento voluntario, y emoción y deseo-, llega 
Galeno con base en investigaciones empírico-anatómicas y en experimentos 
de disección descritos a lo largo de su extenso tratado sobre las opiniones 
de Hipócrates y Platón (Cfr. PHP libros 1-4).

Respecto de la conexión entre complexión humoral y carácter resulta 
importante el libro quinto de PHP. Donde Galeno defiende el origen natural 
del mal moral. A diferencia de los estoicos, el médico de Pérgamo sostiene que 
necesariamente no somos virtuosos por naturaleza y que la corrupción moral no 
tiene por causa exclusiva la educación y la relación con los otros, sino que el vicio 
moral también depende de nuestro carácter, o tendencias a actuar a las que nos 
inclinamos por causa de nuestra constitución humoral. Y añade que una educación 
adecuada y la elección de hábitos de vida apropiados a nuestra particular naturaleza 
podrían contribuir a reorientar nuestra conducta (Cfr. PHP 5.5.9-39). 

Nuestro objetivo en este texto es analizar la relación que Galeno establece 
entre complexión humoral y carácter moral, y la importancia que le concede a la 
tercera parte del alma con el fin de explicar la dependencia entre las facultades del 
alma y las partes del cuerpo. En consecuencia hemos dividido nuestra exposición 
en dos partes: en la primera reconstruiremos los argumentos con que Galeno intenta 
justificar sus tesis sobre la relación entre complexión humoral y disposiciones a 
actuar, apoyándonos en el modelo de alma que se puede extraer de PHP. Y en la 
segunda parte, expondremos los argumentos con que el médico pretende demostrar 
que el hígado es la sede de la función nutritiva y de la parte apetitiva del alma. 
Ambas cuestiones son relevantes para entender la importancia de la dietética en 
la educación moral. 

18   ��������������������������������������������������������������������������������������������� Recordemos que en PA I Aristóteles señala que la constitución material de las partes de los 
animales responde a sus funciones (645b15). Pero si queremos saber, adicionalmente, por qué 
está estructurada así la materia, no hay razones adicionales, simplemente así es la materia 
(646b30). Es decir, no hay suelo causal adicional que explique por qué las partes están organizadas 
teleológicamente. Este es sencillamente el ordenamiento que exhibe la materia en los cuerpos de 
los animales. Y permite reafirmar que la naturaleza no hace nada en vano. 



Liliana Cecilia Molina González 

218

1.	 De humores y disposición a actuar. PHP: la fundamentación 
médica de las tesis de QAM sobre la relación intrínseca entre 
Dieta y Moral.

Hace un momento afirmábamos que para Galeno las pautas de la educación 
moral dependen de la forma en que entendamos el alma humana. Pero en su caso la 
comprensión de las facultades (el pensamiento o cálculo, las emociones y los deseos) 
tradicionalmente asociadas al alma, desde el ámbito de la filosofía, depende de la 
investigación anatómica y fisiológica del cuerpo. Con estas herramientas y con la 
perspectiva filosófica que le da el modelo tripartito de Platón y la visión teleológica 
del cuerpo humano, Galeno ofrece una explicación criticando y desestimando, 
al mismo tiempo, los argumentos estoicos de Crisipo sobre la unidad del alma 
humana y los orígenes no naturales del vicio moral. Recordemos que para los 
primeros estoicos somos por naturaleza seres racionales y dispuestos naturalmente 
hacia la virtud, es decir, hacia la medida, la reflexión y la proporción en nuestro 
pensamiento y acción. Que este hecho no se cumpla dependía, para ellos, de una 
debilidad de la razón (hêgemonikon, animus) que debía ser reconducida, mediante 
una práctica diaria, hacia su característica rectitud y proporción (Cfr. Séneca. De 
ira. III. Especialmente, capítulo 36). 

Pero para entender la postura del médico debemos permear la estructura 
argumentativa del tratado Sobre las opiniones de Hipócrates y Platón (PHP); cuyo 
valor reside en la aplicación de un método lógico estricto que combina rigurosamente 
herramientas conceptuales y empíricas disponibles en la época en que fue escrito, 
para la investigación de un problema heredado de la filosofía: la naturaleza del 
alma. Este tratado reconocido entre los intérpretes (Cfr. Rocca J. , 2003 y Rocca, 
2008: 242-262) por el valor de sus investigaciones sobre la fisiología de los 
ventrículos cerebrales como causa de sensación y movimiento voluntario, combina 
argumentos lógicos, observación directa y tests experimentales para la extracción 
de sus conclusiones. Desde ese punto de vista puede ser considerado “como uno de 
los más finos resultados obtenidos por la ciencia griega” (Donini, 2008: 191). En 
esta conclusión coinciden los intérpretes que se han concentrado en su estructura 
argumentativa y en su base empírica. Nos referimos a Lloyd, Morrison, y Tieleman 
(Cfr. Lloyd, 1996: 255-277; Morrison, 2008: 66-83; Tieleman, 2008: 49-65 y 
Hankinson, 2008), quienes exploran el rango y alcance de sus demostraciones, desde 
un punto de vista lógico; Rocca (2003), quien se esmera por mostrar los aspectos 
novedosos de su investigación sobre el cerebro y los límites de sus pretensiones 
demostrativas sobre la sede del hêgemonikon; y Hankinson (2008), quien analiza 



Dietética y Moral...

219

los lineamientos epistemológicos de la investigación científica, por ejemplo en 
relación con la función del concepto “aitia” en éste y en otros escritos de Galeno. 19 

De placitis (PHP) es un libro dirigido tanto a médicos como a filósofos que 
debate con filósofos y médicos que indudablemente influenciaron el pensamiento 
de Galeno.20 Por ejemplo, al estoico Crisipo de Solos, que es el objeto principal 
de las críticas del médico desde un punto de vista filosófico, Galeno le adeuda un 
número de categorías conceptuales que utiliza con sus propios propósitos y desde 
el enfoque que le dan sus propias premisas.21 Por esta razón el lector de PHP 
enfrenta una doble dificultad: comprender los argumentos médicos-anatómicos y 
los experimentos descritos en este tratado; y determinar el uso particular que hace 
Galeno de conceptos claves de la psicología estoica.22 

La pertinencia de la investigación adelantada en este tratado reside en 
comprender el funcionamiento de las partes del alma con el fin de diagnosticar las 
causas y el tratamiento de las enfermedades de la parte racional. Pero también en 
establecer el número de las virtudes del alma. Un asunto relevante para el filósofo 
interesado en cuestiones prácticas o concernientes con el manejo de la propia 
vida (Cfr. PHP 9.7.9-11). El punto de vista galénico sobre las virtudes del alma 
resulta de la combinación de argumentos filosóficos como el modelo tripartito del 
alma heredado de Platón y la concepción del “alma” como forma y función del 
cuerpo, heredado de la biología de Aristóteles. Pero también de la aplicación de los 
descubrimientos anatómicos heredados principalmente de Herófilo y Erasistrato, que 
lo autorizan a defender con argumentos demostrativos y con una lógica rigurosa, 
que el cerebro es la sede de la facultad racional. Y no el corazón, en que se sitúa la 
facultad irascible del alma, asociada con el calentamiento o enfriamiento corporal 
que fisiológicamente depende de los movimientos del corazón. 

Estas mismas herramientas las usa Galeno para explicar, como antes lo 
hicieron los médicos hipocráticos, que la causa de las enfermedades del cuerpo es 

19    Me refiero a “Philosophy of nature” y “Epistemology” en ������������������Hankinson (2008). 
20   ����������������������������������������������������������������� Sobre la relación con los médicos de su época Cfr. Lloyd (2008).
21   ���������������������������������������������������������������������������������������� Ejemplo de ello es el uso de términos como hêgemonikon y oikeiosis, que designan en el 

estoicismo antiguo, el principio rector del alma humana y aquello con lo que estamos familiarizados 
por experiencia.

22   ������������������������������������������������������������������������������������������ Galeno toma el método de tratamiento de las pasiones de los antiguos estoicos. Un método 
que implica la vigilancia de sí y la práctica de ciertos principios con la supervisión inicial de un 
hombre experto en la vigilancia de sí. Pero Galeno no desestima el valor de las emociones como 
auxiliares de la razón. Cfr. su tratado Diagnóstico y curación de las pasiones del alma (Aff. Dig.) 
especialmente 5.8-10 y 5.14, aunque todo el tratado insista sobre la figura del amigo-confidente 
experto en el examen de sí.



Liliana Cecilia Molina González 

220

el desequilibrio o dyskrasia, de los humores; y que la causa de las enfermedades del 
alma es la falta de armonía entre sus partes o sea su falta de virtud, la excelencia que 
debería resultar de una relación armoniosa entre razón o cálculo, emoción y deseo. 
Pero para Galeno el tratamiento de este desequilibrio debería incluir la dietética. 
Desde este punto de vista podemos decir que entre la fisiología del De placitis (PHP) 
y las tesis no demostradas empíricamente de Quod animi mores (QAM), hay dos 
aspectos que resaltan la continuidad entre los problemas de ambos tratados y que 
preparan el camino para los asuntos que son objeto de sus tratados morales sobre 
las pasiones y los errores del alma: 

(1) cada parte del alma es sustancialmente diferente de la otra. De allí que 
la curación de las afecciones del alma de un individuo dependerá de su “carácter”; 
es decir, de sus krâsis humorales dominantes. Y como la “anatomía del alma”23 
indica que sus facultades son esencialmente diferentes, para Galeno la actividad de 
una parte del alma puede ser la afección de otra. Como la ira que fisiológicamente 
puede ser descrita como la actividad que consiste en la ebullición de calor en el 
corazón, pero también puede ser descrita como una afección de la parte racional. 

(2) Aunque se trata de tres facultades diferenciables desde el punto de vista 
anatómico y fisiológico, pues su funcionamiento involucra diferentes partes del 
cuerpo que son causa de actividades diferentes, la virtud del alma para Galeno 
consiste en la relación armónica entre ellas (Cfr. PHP 7.1.24-26). 

Con base en De placitis es viable decir que uno de los elementos constitutivos 
de la ética en Galeno es la naturaleza o disposición natural de los individuos a 
la virtud o al vicio.24 Y este argumento supone la influencia del cuerpo (de los 
humores) en el ejercicio de las facultades racionales que intervienen en nuestras 
elecciones morales. Es decir, nuestros hábitos de conducta y de vida, incluyendo 
la alimentación, son factores que delimitan el tipo de vida que elegimos vivir o 
que practicamos. 

Como nuestro objetivo es identificar la fundamentación conceptual que 
justifica incluir a la dietética dentro de la educación moral, nos parece pertinente 
examinar las pautas que conectan la investigación del De placitis(PHP) con las 
tesis de Quod animi mores (QAM). Y al respecto se puede afirmar que en el libro 

23   ��������������������������������������������������������������������������������������������� Usamos una frase que caracteriza bien el enfoque de Galeno sobre el alma y que es el título 
del artículo de Hankinson (1991). 

24   �������������������������������������������������������������������������������������������� Esta idea también la encontramos planteada en uno de los pocos autores que ha examinado la 
estructura y características del pensamiento moral de Galeno. Nos referimos a la interpretación 
de Riese Walter en Harkins (1963), p. 111-131, aunque en ese ensayo Riese no se ocupa de buscar 
los antecedentes de este aspecto en PHP. 



Dietética y Moral...

221

quinto de PHP (5.22-30) encontramos el núcleo embrionario de lo que será el tema 
principal de Quod animi mores (QAM), porque en él Galeno conecta la fuerza de 
los movimientos pasionales con los humores del cuerpo. Se trata de una conexión 
que no es accidental debido a la estrecha relación señalada en PHP 5.5-6 entre 
partes del alma y krâsis del cuerpo. Además, en este pasaje del De placitis Galeno 
apela a las mismas autoridades con las que pretende justificar esta tesis en QAM: 
Hipócrates, Platón, Aristóteles y Posidonio. 

En esa medida no es desencaminado afirmar que el énfasis puesto sobre 
el papel del médico en el tratamiento de los vicios morales e incapacidades 
intelectuales es un argumento que tiene sus bases en el primer tratado mencionado 
(PHP 5.5.27-30). Y por tanto no es coincidencial que en PHP 5.5 y en QAM 767-
76825 Galeno insista en que las diferencias entre el carácter moral de los individuos 
depende también de su naturaleza. Una tesis que intenta justificar apelando a las 
diferencias visibles en el carácter de los niños (Cfr. QAM 768), que serían diferencias 
anteriores a cualquier influencia del medio cuya causa sería su constitución humoral. 
Por esta razón la corrupción moral no puede explicarse suficientemente sin tener 
en cuenta esta variable. 

La consecuencia del papel concedido a las krâsis humorales sobre el carácter 
moral es que resulta imposible explicar las diferencias entre las conductas y 
disposiciones a actuar de los niños pequeños si solamente consideramos la influencia 
del medio ambiente, las relaciones interpersonales y la educación. La triple teoría 
de la oikeiosis, entendida como la disposición de cada parte del alma hacia un 
objeto, se utiliza, en PHP 5.5.5-13, para explicar el origen de la corrupción moral 
pues cada parte del alma tiene atributos particulares: deseo de conocimiento, de 
gloria o satisfacción de deseos corporales (Donini, 2008: 197). En consecuencia, 
según la parte del alma que domine en el individuo, será su carácter. El punto álgido 
reside en que para Galeno esta diferencia no puede explicarse suficientemente a 
partir de factores externos, y la explicación más adecuada para él resultan siendo 
las diferencias internas que presupone en la constitución humoral de las partes de 
las que dependen las facultades del alma. De allí que en su opinión, en PHP 5.5.9-

25   ����������������������������������������������������������������������������������������������� Galeno defiende esta tesis a lo largo de su exposición en este tratado. Los pasajes indicados 
determinan que este es el tema de QAM: “Que las facultades del alma siguen los temperamentos 
del cuerpo lo he puesto a prueba y lo he examinado de muy distintas maneras (…) Y he descubierto 
que es siempre verdad y útil para los que quieren embellecer sus almas, que, tal y como lo he 
descrito detalladamente en el tratado Acerca de los caracteres, producimos un buen temperamento 
gracias a los alimentos y a las bebidas, así como a las actividades cotidianas y a raíz de dicho 
temperamento llegamos a una excelencia del alma, como se cuenta que hicieron los discípulos 
de Pitágoras y Platón y otros entre los antiguos”. 



Liliana Cecilia Molina González 

222

20, Crisipo no puede explicar bien el origen del vicio moral porque su psicología 
se basa en la idea de que el alma humana es racional y naturalmente se inclina, 
en consecuencia, hacia la virtud y el conocimiento. Esta premisa explicaría que 
si para el estoico el alma es por naturaleza racional, las causas del vicio moral no 
pueden residir en ella sino en la educación y en el juicio de la mayoría (Cfr. PHP 
5.5.14-15). Para el médico esto significa que Crisipo no admite nuestra inclinación 
natural hacia el placer, la victoria y los honores. Aunque una vez que tenemos en 
cuenta los testimonios de Crisipo en otros autores, sabemos que Crisipo sí admite 
deseos y emociones en el alma, pero en forma diferente a como lo hace Galeno y 
explica sus causas desde otro punto de vista.26 Desde la perspectiva del estoico, el 
deseo y las emociones ocurrirían por una debilidad de la razón que se traduce en la 
tendencia a satisfacer el placer y el alcance de bienes externos no necesarios para la 
vida buena. No obstante, el asunto cuestionable para Galeno es que Crisipo no remite 
estas inclinaciones a parte adicional alguna en el alma, a una función natural, sino 
que las considera como impulsos excesivos de la razón causados por una debilidad 
o falta de dominio que obedece a falencias adquiridas durante la educación o debido 
a las relaciones con los otros (Cfr. QAM 816-821 y PHP 5.5.3-15).

Uno de los estudiosos más reconocidos de la psicología de Crisipo y de los 
testimonios de Galeno sobre Crisipo, Teun Tieleman, ha señalado que el médico 
omite en sus comentarios críticos en De placitis la relación indispensable que trazan 
los estoicos, incluyendo a Crisipo, entre los elementos del cuerpo y los elementos 
del alma; una relación que destaca la importancia de las bases fisiológicas de las 
facultades del alma. Y esta variable es la que el mismo Galeno como médico y 
filósofo defiende en Quod animi mores. Según Tieleman (Véase “The medical 
analogy” en Tieleman, 2003: 142-157) esta idea subyace en la analogía establecida 
por Crisipo en Ética de las afecciones (Cfr. PHP 5.2.13-30) entre las enfermedades 
del cuerpo y las enfermedades del alma. Con la que Crisipo se refiere a la influencia 
de cualidades elementales como lo húmedo-seco y lo caliente-frío sobre los 
fenómenos mentales. Por tanto, en opinión de Tieleman, si tenemos en cuenta la 
relación de necesidad que establecen los estoicos entre el alma y el cuerpo como 
una unidad funcional, aunque defiendan que alma y cuerpo sean dos tipos de cuerpo 
diferenciables desde el punto de vista cualitativo, entonces sería legítimo el uso que 
hace Crisipo de la analogía entre la salud del alma y la del cuerpo como el equilibrio 
de sus partes, y la descripción de la enfermedad como un desequilibrio entre ellas27.

26   ������������������������������������������������������������������������������������������������ Estudios de los testimonios de Crisipo (y de otros estoicos) desde otras fuentes adicionales a 
Galeno los hallamos en Gould (1970) y en los textos de Tieleman (1996 y 2003) e Inwood (1985).

27   ������������������������������������������������������������������������������������������������ Aunque para Crisipo “partes” del alma no significa lo mismo que “partes” del alma para Galeno. 
Para el estoico se refiere a las bifurcaciones del principio rector o hêgemonikon, es decir, a las 



Dietética y Moral...

223

Si consideramos que para Crisipo la correcta proporción del alma también 
depende de la correcta proporción entre las cualidades elementales físicas del cuerpo, 
entonces es coherente esta interpretación con el enunciado de que un hêgemonikon 
mal tensionado es débil. Y eso depende de las condiciones cualitativas del pneuma 
psíquico. Justamente este argumento, dice Tieleman, es el que Galeno no menciona 
en PHP 5.2., cuando intenta desvirtuar el uso de la analogía de Crisipo, entre el 
desequilibrio de los componentes del cuerpo y el de las partes del alma, para explicar 
en qué consiste la enfermedad del alma. Pero para Galeno el problema es que el 
argumento del estoico no se fundamenta en la admisión de “partes” en el alma al 
modo platónico. Por su parte Tieleman (2003) indica que con esta comparación 
Crisipo reconoce la dependencia fisiológica que hay entre la constitución corporal 
–la relación entre los elementos que conforman un cuerpo – y el desempeño de 
las facultades del alma.28 Una tesis defendida por Galeno también en QAM 787. 

Tieleman (2003) busca mostrar que, desde el punto de vista material, para 
Crisipo el alma y el cuerpo estarían conformados por los mismos elementos aunque 
mezclados de manera diferente (lo caliente-lo frío, lo húmedo-lo seco). Pues en 
el alma lo caliente-frío y lo húmedo-seco resultan en una mezcla refinada llamada 
pneuma, mientras que cada parte del cuerpo exhibe una combinación de cualidades 
elementales, caliente-frio y húmedo-seco, de cuya mezcla se producen los humores 
(sangre, bilis, flema). La tesis de Tieleman (2003: 155) es que la salud del alma 
para Crisipo depende de la mezcla correcta de los cuatro elementos físicos gracias 
a los cuales se produce el pneuma en el cuerpo y una buena tensión en el alma.29 
Pues las afecciones del alma pueden resultar de una alteración en el equilibro de 
las cualidades elementales del cuerpo, especialmente entre lo caliente y lo frío. La 
conclusión general de este intérprete es que Crisipo sí se apoya en hechos médicos 
en su descripción de las pasiones y que la analogía entre las enfermedades del 
cuerpo y las del alma no es una metáfora decorativa. Pues la psicología física o 
concepción del alma como un “cuerpo” articula la teoría estoica de las emociones 
(Cfr. Ibidem: 157).

actividades de los sentidos, el habla y la reproducción. Pero la parte comandante sigue siendo la 
misma y no hay parte alguna que se le oponga, como en el caso de las partes no racionales del 
alma en relación con el logistikon, en el modelo platónico tripartito del alma. 

28   ������������������������������������������������������������������������������������������� Tieleman da los argumentos médicos que subyacen en este supuesto central de la psicología 
estoica. Para argumentar que Galeno omite la base médica del modelo de crisipo sobre el alma 
en PHP (Cfr. Ibidem: 146-157).

29   ���������������������������������������������������������������������������������������������� Tieleman insiste en la conexión entre la doctrina de Crisipo sobre las enfermedades del alma 
y las teoría médicas hipocráticas. Y remite a PHP 5.2.14 y SVF 3. 465. E intenta demostrar que 
en PHP 5 Galeno oscurece las bases médicas de la explicación de Crisipo. Por ejemplo respecto 
de las reacciones físicas relacionadas con las emociones y su relación con la literatura médica 
de la época (Cfr. 156-157)



Liliana Cecilia Molina González 

224

Hemos analizado las observaciones críticas de este autor porque llama la 
atención sobre un aspecto común en los modelos de alma de Crisipo y Galeno: 
la base fisiológica de las pasiones humanas y la constitución humoral del cuerpo 
como causa, en caso de una mala combinación de humores, de la akrasia o falta 
de dominio. Un planteamiento que puede considerarse como un corolario de la 
física y psicología estoicas. 

Se podría decir que el médico y el filósofo estoico apelan, desde diferentes 
perspectivas, a la influencia de la constitución del cuerpo sobre el desempeño de las 
facultades del alma debido a una coincidencia histórica. Pues sus planteamientos 
indican la continuidad de un supuesto médico asumido por la filosofía: la influencia 
de las teorías humorales hipocráticas en la filosofía de la antigüedad. Ejemplo de 
ello son los argumentos de Aristóteles en Sobre la generación y la corrupción y en 
Generación de los animales donde el Estagirita explica la constitución y generación 
de los cuerpos a partir de las mezclas entre las cualidades primarias fundamentales: 
lo caliente-lo frío, lo húmedo-lo seco.30 Precisamente aquellas cualidades de cuya 
mezcla son resultado los humores del cuerpo (bilis, sangre, y flema). De modo que la 
teoría humoral y las explicaciones aristotélicas sobre las cualidades elementales no 
debieron ser ajenas a Crisipo. Pues estas doctrinas eran entonces parte del engranaje 
conceptual disponible sobre el conocimiento médico del cuerpo que influenció en 
la construcción de los discursos morales en la antigüedad griega. Y posteriormente, 
en el periodo imperial. Mencionemos, por ejemplo, lo que apunta Séneca el joven 
(4-65 d. C) en su tratado sobre la ira: 

Es muy propensa a la ira la naturaleza del ánimo fogoso. Pues como son cuatro 
los elementos, el fuego, el agua, el aire, la tierra, así son también las propiedades 
correspondientes: lo caliente, lo frío, lo seco y lo húmedo. La mezcla de estos 
elementos produce la diversidad-variedad de los lugares, de los animales, de los 
cuerpos y de las costumbres, y por esto los caracteres se inclinan más a unas cosas 
que a otras, según la mayor fuerza del elemento que en cada uno abunde. De aquí 
que a ciertas regiones llamemos húmedas, secas, cálidas o frías. Los animales y los 
hombres tienen también las mismas diferencias; importa mucho lo que cada uno tenga 
en sí de húmedo y de cálido; según la proporción del elemento que en él prevalezca 
serán sus costumbres.31

Pero aunque podemos admitir que Crisipo y Galeno comparten una versión 
general común de la fisiología de las emociones, no podemos decir que explican 
de la misma manera sus causas. Enumeremos algunas de sus diferencias. Por 

30   ���������������������������������������������������������������������������������������� Cfr. Generación de los animales (GA), 728b17-18, 750ª7-14, 733ª1-30, 734b-735ª5, 743ª5-
743b20. Y Sobre la generación y corrupción (GC) libro segundo.

31   ��������������������������������������������������������������������������������������������� De ira. II. 19.1-5. En: Tratados morales. Tomo II. Universidad Nacional Autónoma de México. 
1946. Introducción, versión española y notas de José Gallego Rocafull.



Dietética y Moral...

225

ejemplo, para Crisipo la sustancia del alma-hêgemonikon es el pneuma psíquico. 
En cambio para Galeno éste es apenas su instrumento pues cuando se interceptan 
o cortan los nervios, o las arterias, se puede observar que una vez que se restablece 
la circulación del pneuma psíquico y vital en ambas partes, el animal recupera las 
funciones asociadas con ellas. Y que al interrumpir su flujo en nervios y arterias si 
acaso se alteran o interrumpen las funciones del alma asociadas con la sensación 
y con el movimiento, pero el animal no muere. Esta evidencia le indica a Galeno 
que si el alma fuera sólo pneuma entonces su pérdida equivaldría a la muerte del 
animal. Pero esto no es lo que indican los hechos (Cfr. PHP 7.3.14-24). El modelo 
galénico del alma que divide las facultades del alma desde el punto de vista funcional 
y anatómico más bien tiende, aunque no sea concluyente al respecto en De placitis, 
a identificar la ousia o sustancia del alma con las krâsis humorales de las partes 
del cuerpo en que se sitúan las facultades anímicas. Y en esta tendencia reside la 
importancia de los argumentos de Galeno en este tratado. Además parece que el 
médico da un paso adicional (Sorabji, 2002: 259-260) respecto del materialismo 
estoico32 pues para ellos aunque el alma sea un sôma (pneuma) sigue siendo 
cualitativamente diferente del material humoral que compone el cuerpo.33 

En todo caso, si es viable decir algo sobre la postura de Crisipo a partir de 
los fragmentos heredados, hemos de insistir en que según él el mal moral no sería 
innato. Sino que depende precisamente de esas “experiencias” que involucran las 
relaciones sociales y el entorno. Mientras que para Galeno, que admite que cada 
parte del alma tiene una inclinación “natural” que depende de las krâsis humorales 
del cuerpo, las causas del vicio hay que buscarlas también en la naturaleza. Pues las 
partes no racionales del alma persiguen la obtención de placer y victoria. Por tanto, 
en un individuo cuya parte racional no domina, las partes no racionales pueden 
llevar al vicio moral desviando las inclinaciones de la parte rectora del alma, del 
logistikon, que es la parte llamada a comandar las dos restantes. Mientras que 
para Crisipo el placer y el deseo de gloria y reconocimiento serían aberraciones 
del proceso normativo que naturalmente orientaría nuestra alma hacia la virtud; 
para Galeno en nuestra naturaleza reside también la posibilidad de conducir la vida 
según excesos como el afán de gloria y de dinero. El modelo de alma en Crisipo, 
en tanto ofrece una explicación coherente de la causa y definición de las pasiones 

32   ���������������������������������������������������������������������������������������������� Con “materialismo estoico” indicamos las dos tesis principales de la ontología estoica: todo 
lo que existe es cuerpo y solamente un cuerpo puede afectar a otro cuerpo. Cfr. SVF (Stoicorum 
Veterum Fragmenta) 1.518. Y Long y Sedley (1987), 45C-D.

33    Como subraya Long (1982: 49): “Body and soul come together, most significantly , in the 
heart; but although the same conjuntion is characteristic throughout the entire animal, it remains 
no more than a conjuntion. Body and soul are not two aspects of a single substance. They are 
separate substances”.



Liliana Cecilia Molina González 

226

y del origen del vicio moral, es una teoría alternativa al modelo tripartito del alma, 
planteado por Platón en República IV y en Timeo (41d-47e, 69c-72e); el modelo 
que Galeno busca sustentar desde el punto de vista médico. 

Al admitir partes o facultades que se relacionan dinámicamente, Galeno 
enfatiza en que la corrupción del alma también depende de la naturaleza. Es decir, 
de la forma o krâsis humoral de sus “partes”. Y si el carácter de los animales 
racionales difiere según la mezcla de las partes del alma, entonces esta es la causa 
de que la cura de las pasiones del alma varíe según el caso: para algunos será fácil 
y agradable; y para otros, difícil y desagradable, como indica el médico en PHP 
5.5.28-29.34 Pues “cuando los movimientos pasionales suceden por la necesidad 
debida a la constitución del cuerpo, son grandes y violentos, y la parte racional 
es débil y (carece de) sin entendimiento”. La terapia consistiría, entonces, en que 
la parte racional adquiera conocimiento de la verdad y en que los movimientos 
pasionales sean debilitados por medio de la práctica de buenos hábitos. 

Por tanto, como indica en PHP 5.5.18-20, si debido a sus impresiones los 
hombres se sienten persuadidos de que el placer es el bien, si se ven persuadidos 
por la apariencia y el discurso de los otros, es debido a una condición natural de 
su alma. 35 Pues gracias a ella se inclinan naturalmente a considerar el placer como 

34   ������������������������������������������������������������������������������������������������ La conclusión de este pasaje permite establecer una relación de continuidad entre los tratados 
sobre el alma en Galeno: (1) Cada parte del cuerpo tiene una mezcla humoral específica, que 
difiere en el caso de los cuerpos enfermos y de los saludables (The art of medicine –Ars Med. 
310-311)(Singer, 1997: 345-396). (2) Las facultades del alma se sitúan en diferentes lugares y 
desde el punto de vista médico equivalen a las funciones ejecutadas por diferentes partes del 
cuerpo (PHP 7.3.2-3). Además, los temperamentos del cuerpo o mezclas humorales constituyen 
la sustancia del alma, o por lo menos, es innegable que influyen en las disposiciones del alma que 
dominan y caracterizan el carácter moral de un individuo (QAM y PHP 5.5). Luego, la condición 
natural de los cuerpos de los individuos influye pero no decide completamente su carácter moral 
pues éste también depende de una educación orientada a modificar nuestros hábitos o tendencias 
naturales a actuar (Aff. Dig. ). Pero la terapia de las pasiones implica un diagnóstico en el tiempo 
prudente que garantice la eficacia del método terapéutico. De lo contrario, los vicios del alma 
resultan incurables, como los tumores que durante mucho tiempo se han expandido en el cuerpo. 
Y las pautas orientadas a restarle fuerza a las emociones excesivas y no reflexionadas exigen el 
entrenamiento del entendimiento en el método lógico que permite discernir entre argumentos 
verdaderos y falsos y probables (Pecc. Dig.). Esta es la via para elegir una forma vida según 
nuestra naturaleza racional. 

35   ����������������������������������������������������������������������������������������� PHP 5.5. es un capítulo estrechamente relacionado con QAM. En 5.5.2. Galeno enfatiza en 
que los impulsos de los niños no están supervisados por la razón y que en ellos se observa el 
dominio de emociones excesivas como la ira. Tienden al placer, sin conocimiento, y se alejan 
del dolor. Prueba de ello es que al enfurecerse luchen y pateen para conseguir lo que quieren 
como lo hacen algunos animales. Los niños incluso, dice Galeno, parecen sentir familiaridad con 
el placer y la victoria. Y al crecer algunos muestran su tendencia hacia lo correcto (en 5.5.6-7). 



Dietética y Moral...

227

un bien y el dolor, como un mal. Esta condición connatural a la estructura del alma 
humana es la causa del mal moral común a todos los hombres. Y no solamente 
a los hombres inferiores o débiles en sus razonamientos. Y su causa reside en 
nuestra naturaleza tripartita: pues una facultad no racional es la causa de nuestra 
atracción por el placer y repulsión hacia el dolor. Y otra es causa de nuestra ansia 
de reconocimiento, de honores y de riquezas. 

El mérito de la explicación de Galeno reside en señalar que los juicios errados 
no son la causa exclusiva del vicio. Y en que admite, aunque no pueda demostrarlo 
más adecuadamente debido a la falta de herramientas conceptuales y médicas 
para hacerlo, que la conducta humana depende también de procesos metabólicos 
asociados con la nutrición.36 De todos modos el eco de la fundamentación médica 
de esta doctrina resuena en la concepción de una naturaleza humana más afín a la 
de los animales desprovistos de razón, pues enfatiza en que naturalmente estamos 
constituidos para comportarnos como hombres pero también para actuar como 
bestias carentes de logos. Incapaces en algunos casos de conducir nuestras acciones 
según los parámetros de nuestra racionalidad práctica. Con Galeno nos topamos con 
una explicación de las facultades del alma que se inspira menos en analogías entre 
cuerpo y alma, que en un intento por explicar empíricamente el funcionamiento del 
cuerpo humano y sus facultades desde el punto de vista de las herramientas de que 
dispone, es decir, hallazgos anatómicos y fisiológicos. Pero con esta afirmación no 
pretendemos despreciar o negar el uso de analogías sus escritos.37 

A continuación presentaremos una reconstrucción resumida de los argumentos 
con que el médico termina concediendo una relevancia especial a la tercera parte 
del alma debido a su relación con la nutrición. En su opinión, en el hígado se 
sitúan la facultad apetitiva y la nutritiva de la que dependen la buena krâsis del 
cuerpo y la dyskrasia. La mala mezcla es una condición que explicaría causalmente 
diferentes alteraciones de la función racional como la depresión (dusthymia) y los 
temblores (klonôdes). Dos afecciones del alma que Galeno define, respectivamente, 

Pero cuando son pequeños viven según sus pasiones y no consideran los comandos de la razón 
(5.5.8). Estas observaciones sobre las diferencias en la conducta de los niños le sirven a Galeno 
para justificar su tesis de que en nuestra alma tenemos la causa de la corrupción moral. Pues en 
ella disponemos de tres partes con las cuales sentimos una inclinación natural que corresponde a 
cada una de las “formas” de las partes del alma: “placer”, por la forma apetitiva; “victoria”, por 
la forma irascible, y “lo que es moralmente excelente”, por la forma racional. 

36   ����������������������������������������������������������������������������������������������� Nos referimos a recientes investigaciones concernientes a la relación entre dieta y conducta. 
O entre alimentación, procesos metabólicos y comportamiento humano. Cfr. por ejemplo, 
(Lieberman, Kanarek & Prasad, 2005). 

37    Un claro ejemplo del papel de las analogías en su investigación es la comparación entre el 
hígado y el tronco de las plantas, o rizhosis, como veremos a continuación.



Liliana Cecilia Molina González 

228

como alteración de la parte racional del alma debido a la acción de la bilis negra; 
y como un movimiento anormal que representa un síntoma causado por el mal 
funcionamiento del componente motor del alma, es decir, del pneuma síquico.38 
En esta misma perspectiva, Galeno define el delirio como un síntoma de alteración 
del hêgemonikon debido al exceso de calor en el cuerpo. 

2.	 La tercera parte del alma y su relevancia para la comprensión de 
la dimensión moral de la dietética

Los argumentos con que Galeno pretende haber demostrado anatómicamente 
el modelo de las facultades divididas del alma se encuentran condensados en PHP 
6, 7.1-3 y 8.1. En estos pasajes completa las tesis de los primeros tres libros del De 
placitis(PHP) donde ha establecido, desde el punto de vista anatómico, cuál es la 
sede del hêgemonikon (o de la parte racional del alma) con base en la demostración 
de que en el corazón se sitúa el alma irascible. En los pasajes indicados Galeno 
pretende haber terminado la refutación del modelo unitario de Crisipo sobre el 
alma, proponiendo que la causa de las pasiones es una facultad irracional diferente 
de la razón. A lo largo del De placitis (PHP) Galeno intenta demostrar que si 
las actividades del alma no dependen de una facultad única que dirime, regula e 
interpreta la información de sus “partes”, entonces las pasiones no pueden definirse 
como juicios débiles; y los vicios morales dependen, causalmente, del dominio 
de las tendencias irracionales del alma sobre nuestra capacidad de razonamiento. 
En parte por la influencia de la constitución humoral sobre las partes de las que 
dependen las facultades del alma. 

Entre los libros primero y cuarto de PHP Galeno indica que el cerebro, en 
tanto origen de los nervios, es la sede del “alma racional” pues de él dependen 
la sensación y el movimiento voluntario. Y en la medida que el latido y el calor 
proporcionados por el corazón son alterados en los momentos álgidos de pasión, este 
órgano se identifica como sede del “alma irascible”. Pero solamente hasta el libro 
sexto de PHP Galeno completará la demostración de su tesis sobre la tripartición 
y trilocalización de las facultades del alma, pues allí intentará justificar, aunque 
con ciertos límites, por qué debemos situar en el hígado tanto la facultad nutritiva 
como la facultad apetitiva del alma.39 

38   ������������������������������   Sobre la primera definición (dusqumi/a) Cfr. Sobre las enfermedades y sus síntomas VII: 
203K; sobre la definición de temblores (klonw/dhj), cfr. ibidem, VII 58K. Sobre el delirio, cfr. 
Sobre la localización de las enfermedades, II. 131K. En este mismo tratado analiza Galeno los 
efectos del calor y del frío en el funcionamiento de las actividades racionales, en II. 133-135K.

39   ��������������������������������������������������������������������������������������������� Sobre los límites de esta demostración véase �����������������������������������������������(Donini, 2008: 193; Hankinson, 1991 y ���������De Lacy, 
1988). 



Dietética y Moral...

229

¿En qué reside la limitación concerniente a la última parte de la demostración 
pretendida por Galeno en PHP? ¿Cuál fue su procedimiento para demostrar la 
existencia de dos archai o “principios” de las facultades del alma en el cuerpo? 
Y ¿Cómo demostró que del cerebro se desprenden los nervios, y del corazón, 
las arterias? Su método consistió en examinar las partes y sus funciones con 
experimentos anatómicos que alteraran su actividad regular. Y se sirvió de 
procedimientos anatómicos para demostrar que hay una comunicación causal 
entre el corazón y el movimiento involuntario del pulso, y entre el cerebro y la 
sensación y el movimiento voluntario. Por tanto, el paso siguiente con el que debía 
completar la demostración sobre la trilocalización de las facultades del alma en el 
cuerpo era sustentando por qué en el hígado podemos situar la facultad nutritiva y 
apetitiva del alma.40 A propósito de los límites de sus pretensiones demostrativas, 
él mismo indica que: 

Nuestro propósito desde el principio ha sido probar que una (parte del alma) se sitúa 
en la cabeza, otra en el corazón y la tercera en el hígado; y en los libros precedentes 
ha sido hecho [lo correspondiente a] las dos primeras partes. Aún falta la apetitiva 
que requiere una prueba especial que debe presentarse en este libro. (…) esta prueba 
no será tan clara como las anteriores, y sus premisas, a diferencia de las precedentes, 
no fueron tomadas directamente de la verdadera naturaleza del objeto investigado 
sino de sus propiedades particulares. Pues cuando los nervios fueron interrumpidos 
con ligaduras o cuando fueron cortados, pudimos ver que las partes continuas con el 
cerebro conservaban sus facultades originales, pero aquellos más lejanos a la ligadura 
inmediatamente perdían sensación y movimiento. Así mismo con las arterias vimos 
que el pulso natural se conservaba en las arterias continuas con el corazón pero 
desaparecía completamente en las arteras más distantes de la ligadura. Y fue claramente 
evidente que las alteraciones del alma que suceden en la ira y el miedo causaron en 
el corazón un cambio en su acción natural. Y mencionamos ya en cuantos modos el 
cuerpo en su totalidad es dañado por presiones sobre el cerebro o por daños en sus 
ventrículos y que esto indicaba claramente que el cerebro es la fuente o principio del 
movimiento y de la sensación. Pero en el caso del hígado es imposible hacer tal tipo 
de demostración. Sea exponiéndolo y aplicándole presión o ligando las venas. Pues 

40   ��������������������������������������������������������������������������������������             De Lacy, p. 51 (Manuli e Vegetti, 1988) anota claramente la diferencia entre Galeno y 
Aristóteles respecto de la equivalencia que hace el médico entre dos tipos de alma que son 
diferentes para Aristóteles. Galeno parece ignorar la diferencia que Aristóteles establece entre 
phytikon y epithymetikon, en Ética a Nicómaco I 13, 1102b29-31: pues afirma, en PHP 6.3.7-8, 
que esas facultades mencionadas por Aristóteles pertenecen a una misma parte del alma. Y para 
Aristóteles la facultad nutritiva no es la misma que la apetitiva o desiderativa. Galeno interpreta a 
Aristóteles acomodándolo con sus propios puntos de vista. Y añade a su vocabulario los términos 
que Aristóteles usa para mencionar más de una facultad, o dos que son separables. La sede del 
alma nutritiva y apetitiva puesta en el hígado, permite conjugar, en parte, nutrición-crecimiento 
y reproducción. Pero esto es posible en De placitis, donde es fiel al esquema platónico. Pues en 
otros tratados como Ars. Med. 319 ubica tal facultad de reproducción en lo que seria una cuarta 
parte del alma o cuarto archê: los testículos. 



Liliana Cecilia Molina González 

230

el hígado no es el principio o fuente de un movimiento obvio como el corazón lo 
es del pulso y el cerebro, de la sensación y del movimiento voluntario. Ni es causa 
de un daño rápido, como en el caso de los otros, sino que se requiere tiempo para 
debilitarlo y dañar el color y la nutrición de un animal. Así mismo cuando ligas o 
remueves completamente una vena se requiere mucho tiempo para observar una 
perdida de nutrición y color en una parte. Sino que de inmediato no hay un daño que 
valga la pena mencionar (Cfr. PHP 6.3.2-6).

Como podemos ver, del hígado en tanto sede de una facultad atribuible a la 
naturaleza (la nutritiva) y otra a la estructura del alma (la apetitiva, según las pautas 
del modelo platónico), no podemos esperar una demostración anatómica comparable 
a las ofrecidas antes con base en el examen de las funciones del cerebro, los nervios, 
el corazón y las arterias. En ese caso la investigación empírica dependió de los 
datos ofrecidos por la disección sobre la anatomía del cuerpo, y de procedimientos 
anatómicos como ligaduras, cortes y presiones de nervios y arterias. Pues al ser 
interceptados, cortados, presionados o ligados los nervios, Galeno corroboró 
alteraciones en las sensaciones y el movimiento voluntario. Mientras que al ser 
interceptadas y ligadas las arterias, resultó alterado el movimiento involuntario del 
corazón, es decir, el pulso. Una actividad que es alterada también en momentos de 
intensa emoción como cuando somos presa de la ira o el miedo. 

Pero Galeno no puede hacer este tipo de experimentos con el hígado porque 
no puede corroborar de forma inmediata daños en la función nutritiva. Por esta 
razón tiene que buscar otro tipo de argumentos para justificar que esta parte es 
simultáneamente la sede de la nutrición y el apetito, que para él son actividades 
inseparables. El supuesto detrás de esta hipótesis parece ser que el lugar del deseo 
de algunas sustancias tiene que corresponder con el órgano que hace uso de ellas 
para elaborar el alimento del cuerpo.41 De hecho esta parece ser la idea que lo 
conduce a identificar al hígado como sede de la facultad nutritiva, que compartimos 
con las plantas, y de la facultad apetitiva que caracteriza la vida animal.42 Por esta 

41   ����������������������������������������������������������������������������������������������� Nat. Fac. 2.189.14-190.7: “En cada uno de nosotros, de modo particular, el hígado, en ciertos 
momentos, es más fuerte para atraer, y el estómago lo es en otros. En efecto cuando hay mucho 
alimento en el estómago y el hígado lo desea intensamente y lo reclama, esta víscera lo atrae con 
mucha más fuerza; a su vez, cuando el hígado está lleno y distendido, y el estómago lo desea y 
está vacío, la fuerza de la atracción pasa a este último. (…) y el exceso de alimento en el hígado es 
la causa de que, a veces, el animal no tenga hambre, pues el estómago, cuando tiene un alimento 
mejor y más aprovechable, no necesita nada de fuera; pero si alguna vez lo necesitara y no tuviera, 
se llenaría con los residuos”.

42   ���������������������������������������������������������������������������������������������� Para un análisis de esta compleja asimilación del hígado como sede del alma apetitiva y como 
causa de la función nutritiva de los seres vivientes, cfr. Hankinson (1991: 229-230). En esta 
sección recurrimos al tratado Sobre las facultades naturales (Nat. Fac.) porque es de gran ayuda 
para comprender la función nutritiva y su relación con hígado y venas en PHP 6.



Dietética y Moral...

231

razón coincidimos con Hankinson (1991) en que la función atribuida por Galeno 
a este órgano, atraer los materiales necesarios para elaborar la sustancia que nutre 
internamente el cuerpo, y distribuirla a cada parte por medio de las venas, es la 
razón por la cual Galeno localiza en el hígado la facultad apetitiva  (Cfr. Hankinson, 
1991: 229-231). Y encontramos evidencia al respecto en los primeros dos libros 
de Sobre las facultades naturales cuando al establecer la relación entre la facultad 
nutritiva y la formación de los humores, Galeno señala que: “Acerca de la formación 
de los humores no sé si alguien puede añadir algo más sensato que lo dicho por 
Hipócrates, Aristóteles, Praxágoras, Filótimo y muchos otros de entre los antiguos. 
Efectivamente ha quedado demostrado por aquellos hombres que, al alterarse el 
alimento en las venas a causa del calor innato, la sangre se produce cuando éste se 
encuentre en la justa proporción, y los demás humores, cuando falta equilibrio”. 
A lo que añade concluyentemente: “¿Y como no iba a ser así? En efecto, al actuar 
cada una de las partes de una determinada manera a causa de la determinada mezcla 
de los cuatro humores, es inevitable que la actividad [propia de cada órgano] o 
se destruya por completo o sea obstaculizada por causa del daño de éstos, y así el 
animal enferme por completo o en alguna de sus partes” (Cfr. Nat. Fac. 2.2.117-118).

El criterio epistemológico es el mismo que en los casos anteriores, la función 
de la parte investigada (PHP 6.3.7-8 ss):43 si la función del hígado es elaborar 
la sustancia nutritiva del cuerpo y distribuirla por las venas, que se ramifican 
desde él como las ramas de una planta, este órgano tiene que ser la sede de la 
facultad por la cual deseamos alimento y bebida. En todo caso se trata menos de 
un razonamiento demostrativo que analógico. Pues el hígado es comparado por 
Galeno con la rizhosis de una planta. Que como señala De Lacy:44 “es un término 
usado por Galeno para referirse al punto en una planta desde el cual asciende el 
tallo y desciende la raíz. Aunque aquí parece referirse en forma más general a las 
raíces”. Evidentemente Galeno no se basa, en este caso, en el tipo de premisas 
conforme a la esencia del objeto que antes le ha reclamado a Crisipo. Pero tampoco 

43   ������������������������������������������������������������������������������������������������� Este argumento tiene relación con lo que dice Galeno en este mismo sentido en Nat. Fac. 2.14.2: 
“Y es preciso que las actividades sean específicas para cada una de las partes, como también la 
utilidad, como es le caso de los conductos que van de los riñones a la vesícula, que se denominan 
uréteres”. Y la función o actividades propias de cada órgano depende de su “sustancia” o cualidades 
humorales pues el mismo Galeno indica líneas siguientes (2.14.13) que “cada uno de los órganos 
específicos tiene su propia sustancia”. Que depende, en todo caso, de la facultad que tiene el 
cuerpo para nutrirse y que tendría su sede en el hígado y que consiste en que “aquello que fluye 
se asimila a lo que ya existía” (2.19.3) que serían las partes homogéneas y no homogéneas del 
cuerpo. O bien en “asimilación del alimento a lo que está alimentado” (2.24). Sobre esta facultad 
Cfr. Nat. Fac. 2.1-2.26.

44    De Lacy (2005: 663).� 



Liliana Cecilia Molina González 

232

contradice sus presupuestos epistemológicos pues aunque sus argumentos no sean 
plenamente demostrativos se fundamentan en el seguimiento de las funciones del 
hígado y en sus atributos particulares: en él se produce la sangre que nutre las partes 
restantes del cuerpo y de él se desprenden las venas que son las que la distribuyen 
a la totalidad de las partes del cuerpo (PHP 6.8.8-31)45. Aún así en este caso nos 
topamos con el límite de las pretensiones demostrativas en De placitis. Pues 
ningún experimento anatómico permite examinar, de inmediato, que las funciones 
atribuidas al hígado se ven afectadas, por ejemplo, interceptando, ligando o cortando 
las venas. Pero esta dificultad o límite no le resta valor epistemológico a la tarea 
emprendida por el médico en este tratado: tratar de fundamentar científicamente, 
es decir, con hechos anatómicos, evidentes a los sentidos o a la mente, que Platón 
estaba en lo correcto cuando formuló la tripartición y trilocalización de facultades 
del alma diferenciables entre sí en Timeo. Pero Galeno hace más que eso porque 
al intentar cumplir ese propósito sienta las bases para hacer de la medicina una 
disciplina demostrativa usando como herramientas la anatomía, la disección y los 
procedimientos experimentales. 

En términos generales podemos señalar que el libro sexto del De placitis 
consta de distinciones conceptuales, razonamientos analógicos y datos médicos 
sobre la anatomía de las venas. Y que estas son las herramientas que usa Galeno 
para sustentar lo siguiente:

(1) Las facultades del alma son tres y tienen su sede en el cuerpo.46 Para 
mostrar que las facultades del alma son sustancialmente diferenciables y principios47 
de movimiento con actividades (erga) y afecciones48 (pathos-pathema) propias, 
Galeno analiza, en 6.1.5-23, los dos sentidos que pueden tener erga y pathê: 

45   �������������������������������������������������������������������������������������������������� Pero antes en 6.3.41-42 ha indicado la razón por la cual es el hígado y no el corazón es la sede 
de la nutrición y archê de las venas: en él se origina la vena cava que se ramifica a cada parte del 
cuerpo. Como las raíces de una planta. Siendo el hígado como esa parte desde donde se extienden 
tallo y raíces en una planta, es decir, la vena que sale al estómago y la vena que distribuye el 
alimento en el cuerpo. Cfr. también 6.5.2-20.

46   ���������������������������������������������������������������������������������������        Esta idea reguladora de la argumentación de Galeno implica que tome “alma” en sentido 
amplio. Pues “alma” en sentido estricto no incluiría las facultades llamadas por los estoicos y 
por él mismo en Nat. Fac. 1.1-2 “naturales” que incluyen: formación, crecimiento y nutrición. 
Esta tesis la hallamos claramente expuesta en Nat. Fac. 2.20: “En suma es así: la generación, el 
crecimiento y la nutrición son las primeras y, por decirlo así, principales acciones de la naturaleza, 
de modo que también las facultades productivas de éstas son las tres primeras y más importantes. 
Necesitan la ayuda recíproca y la de otras facultades”. En este caso, el principio de movimiento 
es la naturaleza. Mientras que en el de las facultades de sentir y moverse voluntariamente, el 
principio de movimiento se adscribe al alma. 

47   ������������������������������������������������������������������������������������������ Para Galeno “archê” significa “principio” en el sentido de “principio de movimiento” que 
gobiernan las funciones vitales de un animal completamente formado (Cfr. PHP 6.6.24).

48   ����������������������������������������������������������������Galeno utiliza indiferentemente pathos y pathema en este pasaje.



Dietética y Moral...

233

(1.1) según el origen del movimiento, si es un movimiento que tiene o no su 
origen en el objeto que se mueve o en otra cosa (6.1.5-6); y 

(1.2) según el tipo de movimiento: si es de acuerdo o no con la naturaleza. 
Desde este punto de vista, energeia seria un movimiento acorde con nuestra 
naturaleza y pathos, uno contrario a la naturaleza (6.1.8-9). Pero ¿qué significa “de 
acuerdo con la naturaleza” (kata\ fu/sin tina\ ki/nhsin)? Es lo que ocurre 
por causa de la naturaleza, lo que la “naturaleza busca como un fin y no lo que por 
necesidad se sigue de algo más”. El movimiento será de acuerdo con la naturaleza 
si tiene su comienzo dentro de la cosa movida y es propio de ella.

Antes de usar esta explicación para analizar qué tipo de movimiento es la 
ira y si consiste en pathos o energeia, Galeno ejemplifica el segundo sentido de 
ambos términos describiendo los movimientos del corazón en 6.1.8-13: una cosa 
es el movimiento del corazón en la pulsación, la dilatación y contracción, y otra 
cosa la palpitación o latido. La pulsación sería el movimiento propio del corazón 
y por eso es su energeia: tiene su origen en él y es acorde con su naturaleza,49 
bombear la sangre. Sin embargo no todo tipo de pulsación es energeia porque este 
movimiento puede verse afectado por un cambio en las condiciones fisiológicas 
del cuerpo, cuando se disminuye o eleva el calor del cuerpo en los momentos de 
gran excitación. Una pulsación acelerada o muy lenta es contraria a la naturaleza, 
es decir, no es propia del corazón en estado normal. Por tanto una pulsación muy 
lenta o muy acelerada sería pathos y no energeia en el segundo sentido de este 
término. Aunque sí sería energeia en el primer sentido que Galeno ha dado a esta 
palabra: porque tiene su origen en el corazón pero difiere de su movimiento natural.50 
Por otro lado, el latido o palpitación es un pathos del corazón, un movimiento que 
se causa por efecto de la dilatación y contracción del corazón. Y aunque tiene su 
comienzo en el corazón no es un movimiento “según la naturaleza” del corazón. 
No es algo que ella busque como su fin, que es bombear la sangre.51 

Entre 6.1.14-16 Galeno aplica estas distinciones para analizar en qué sentido 
las emociones son la “actividad” y la “afección” de una misma parte del alma, la 
irascible. De acuerdo con el primer sentido la ira es un movimiento natural de esta 
parte y no natural de las otras dos partes del alma. Por tanto, en el segundo sentido 

49   ������������������������������������������������������������� Galeno aquí usa “physis” como equivalente de “constitución”.
50   ����������������������������������������������������������������������������������������������� Es importante notar que “lo natural” depende del punto medio, entre exceso y el defecto, como 

el “medio” aristotélico pero aplicado para describir el funcionamiento apropiado de una parte 
del cuerpo. 

51   �������������������������������������������������������������������������������������������� En términos aristotélicos sería un movimiento accidental aunque necesario. Pues al bombear 
la sangre con violencia hacia las arterias produce en las paredes de esos vasos la palpitación. 
Mientras que el latido es el movimiento propio del corazón porque tiene una finalidad específica: 
bombear la sangre hacia las arterias que la conducen a pulmones y el resto del cuerpo.



Liliana Cecilia Molina González 

234

de pathos, la ira es una afección de las dos restantes partes del alma y de nuestro 
cuerpo que se ve “forzado a conducir sus acciones por la ira” (PHP 6.1.6-7). En 
suma, la importancia de este análisis conceptual reside en que permite aclarar si 
“somos agentes o pacientes de nuestros excesos”. Y en que reafirma el punto de 
vista de que la estructura del alma es heterogénea. Por tanto, las emociones pueden 
definirse como energeia y pathos de la parte irascible del alma porque son su 
actividad natural y tienen en ella su causa. Pero en cuanto pueden ser movimientos 
excesivos son pathê o afecciones tanto de la parte irascible del alma como de todo 
el cuerpo.

La conclusión de Galeno en 6.1.14 es que esta distinción es aplicable a las 
otras emociones: 

Todas son energeiai de la parte afectiva del alma (tou= paqhtikou= th=j yuxh=j ) en 
el primer sentido de energeia. Pero en la medida que sean movimientos desenfrenados 
e inmoderados y no de acuerdo con la naturaleza, no puede decirse que sean energeiai 
sino pathê en el segundo sentido de los términos. Y la ira en el movimiento de la parte 
irascible del alma es como una gran pulsación en el movimiento de las arterias, y la 
cobardía es como una pequeña pulsación, pues es una deficiencia en el movimiento 
de la parte irascible, mientras que el movimiento de la ira es extremo y un exceso 
en cantidad. En estos sentidos los términos energeia y pathos serán usados pero en 
un diferente sentido para la ira, el dolor, el miedo, el deseo, la ira inflamada y cosas 
semejantes. Además en cuanto todo el cuerpo junto con el alma sea arrastrado por 
ellas, el movimiento del animal será un pathos en los sentidos descritos de la palabra 
(PHP 6.1.14-16). 

Galeno concluye esta línea de argumentación aclarando entre 6.1.21-23, 
que las emociones son energeia de la parte irascible del alma, son su actividad o 
función natural.52 Pero en cuanto pueden ser excesivas e inmoderadas, la ira y el 
apetito pueden ser pathê de esta misma parte, porque se vuelven contrarios a la 
naturaleza de esta parte del alma.53 Y a la naturaleza de las dos partes restantes, 
debido a su falta de mesura. Pues lo que es de acuerdo con la naturaleza de nuestra 
alma es que nuestra vida sea dirigida y gobernada por los juicios de la parte 
racional y no por los movimientos de la parte pasional. Cuando así sucede, cuando 
conducimos nuestra vida por la parte pasional, entonces vivimos en contravía de 
nuestra naturaleza esencialmente racional.54 Y somos esclavos de nuestros deseos 

52   ����������������������������������������������������������������������������������������������������� En Aristóteles las acciones que proceden de la ira y el apetito son consideradas propias del hombre 
y en ese sentido, son conforme con su propia naturaleza (akoúsia). Cfr. Ética a Nicómaco, 1111b. 

53   ��������������������������������������������������������������������������������������              Esta definición de pathê como movimiento excesivo, alteración que puede ser causa de 
sufrimiento, o sea de una vida mal dirigida, tiene antecedentes en Aristóteles. Cfr. Metaph. 
1022b19-20. 

54   ����������������������������������������������������������������������������������������������� En PHP 6.1.22, Galeno utiliza una expresión diferente para referirse a la forma irascible del 
alma, llamándola “lo pasional”.



Dietética y Moral...

235

y pasiones. La relevancia de este argumento estriba en la correlación que establece 
entre ira y deseo; y en que indica que solamente de este tipo de energeiai podemos 
predicar “exceso” y “desmesura”. Pero no apropiadamente a nuestra facultad 
racional porque, de lo contrario, “vivir de acuerdo con nuestra naturaleza” no 
consistiría en ser guiados por los juicios de la razón. Galeno señala que una vida 
contraria a la naturaleza de nuestra alma implica el abandono de nuestras acciones 
y decisiones a los deseos y emociones excesivas como la ira. E indiscutiblemente 
estos planteamientos condensan los lineamientos éticos de Gorgias, en cuanto a los 
géneros de vida posibles, con el modelo tripartito de Republica IV y la fisiología 
de Timeo. De hecho, en De placitis 6.2 Galeno se apoya en algunos pasajes de los 
diálogos para sustentar que también para Platón la estructura de nuestra alma no 
consiste sólo de tres formas del alma sino de tres partes. 

Las distinciones conceptuales establecidas entre los sentidos de pathos y 
energeia le sirven a Galeno para defender en PHP 6.2.2-17 que el mismo Platón en 
República IV y en Timeo ha identificado “formas” (eide) con “partes”·(mere) del 
alma, es decir, que ha admitido que cada parte del alma además de tener funciones 
específicas, difiere de las otras desde un punto de vista sustancial. Para Galeno 
esto quiere decir que cada “forma” del alma es diferenciable desde el punto de 
vista de la krâsis o mezcla humoral de su sede en el cuerpo. En ese sentido las 
“formas” del alma son tres “partes” de una totalidad no homogénea que llamamos 
“alma”. Tal como llamamos a los huesos, tejidos, nervios, cartílagos, carne, y otras 
estructuras orgánicas, “formas”, razón por la cual hablamos de ellas como “partes” 
de nuestro cuerpo.55 Según Galeno es apropiado decir que la totalidad de nuestra 
alma consta de partes que se diferencian desde el punto de vista de la definición 
en cuanto son formas que se diferencian desde el punto de vista sustancial. No son 
partes homogéneas. Para Galeno, esta es la razón de que Platón compare cada parte 
del alma con un animal diferente en República: la apetitiva con una bestia de mil 
cabezas, la irascible con el león y la racional con un hombre (Cfr. PHP 6.2.3-4)56. En 
su opinión, estas imágenes indican que para aquél las tres formas del alma equivalen 
a “partes” diferentes. Pero este argumento encuentra su mayor apoyo en Timeo donde 
Platón se ocupa de la fisiología y constitución humoral de las partes del cuerpo en 

55   ���������������������������������������������������������������������������������������������En 6.2.3-4 Galeno aclara que estas “partes” homogéneas u homeómeras del cuerpo son uniformes 
en su constitución, es decir, en su “forma”. Y en ese sentido no sería apropiado llamarlas “formas” 
en el mismo sentido en que llamamos a las “formas” no homogéneas del alma “partes” del 
alma: pues consideradas como parte de la totalidad que llamamos “alma” se trata de tres partes 
constituidas de manera diferente: difieren en ousia o constitución o naturaleza, en funciones y 
actividades. Además de que se localizan en partes diferentes del cuerpo. Ousia como equivalente 
de physis es usada en QAM 769. 

56   ������������������������������������������������������������������������� En este capítulo Galeno se apoya en República 588c-589b, Timeo 69c-70e. 



Liliana Cecilia Molina González 

236

que se ubican las partes del alma, señalando la correlación causal entre humores y 
enfermedades del alma (Cfr. 82ª-89d)57. Con esta tesis Galeno insiste en 6.2.5 que 
no se trata sólo de formas o facultades diferentes de una sustancia singular, como 
para Aristóteles o Posidonio, sino de partes diferentes que conforman una unidad y 
que pueden relacionarse entre sí armónicamente, cuando la parte racional comanda 
el funcionamiento de las emociones y limita los deseos.58

Una vez expuesto este primer argumento sobre las facultades del alma, 
continuamos con los dos siguientes. 

(2) El hígado es la fuente59 de las venas que transportan la sustancia nutritiva 
o sangre al resto del cuerpo. Galeno se sirve de razonamientos analógicos y de 
hechos anatómicos para probarlo. Las analogías relevantes son dos: 

(2.1) las venas, que son continuas con el hígado, son como las tuberías de 
una ciudad60 por donde se distribuye el agua a cada parte; y

(2.2) el hígado es como la rizhosis de las venas y se puede comparar con el 
lugar de una planta desde donde asciende el tronco y descienden las raíces, gracias 
a las cuales se obtienen los elementos necesarios para elaborar y distribuir los 
nutrientes (PHP 6.3.13-14. y 6.3.39-40)61. Con esta comparación Galeno da por 

57   ����������������������������������������������������������������������������������������� Especialmente desde 86b donde se analiza las enfermedades del alma que son consecuencia 
del estado del cuerpo.

58   ������������������������������������������������������������������������������������������������ Otros pasajes de República que apoyan su tesis e indican la relación apropiada que puede haber 
entre thymos y logos son: 440d-441e. Pero Galeno se ha ocupado de mostrar que vivir de acuerdo 
con nuestra naturaleza depende de la relación armónica entre las partes del alma en PHP 4.2.36-
44, donde describe las relaciones posibles entre razón y emoción y deseo. Además discute los 
pasajes de República IV relevantes para sostener que se trata de tres formas diferentes del alma 
en PHP 5.7. El análisis hallado en los pasajes indicados puede verse como una introducción a la 
demostración de que el alma humana consta de tres formas que ocupan diferentes lugares en el 
cuerpo y difieren en ousia o sustancia humoral y son causa de actividades diferentes. 

59   ������������������������������������������������������������������������������������������� Galeno ofrece una recapitulación de los argumentos ofrecidos para demostrar que el hígado 
es principio de las venas en 6.6.2-56. Pero se ha ocupado de ello en 6.5.11-20. Galeno completa 
su demostración criticando los errores de otros anatomistas en 6.5.22-26. Y vuelve a redondear 
sus argumentos en 6.8.6-14.

60   ��������������������������������������������������������������������������������������������������� PHP 6.5.30. Para Galeno el archê establecido por la naturaleza nos obliga a hacer de él principio 
de la enseñanza. Así ha sido en el caso de cerebro-nervios y corazón-arterias. El hígado sería 
archê de la facultad nutritiva no porque de él salgan las venas, sino específicamente porque en él 
se produce la sustancia que nutre el cuerpo.

61 ���������������������������������������������������������������������������������������������� Es claro que Galeno asimila la facultad nutritiva con la apetitiva al hacer esta comparación. 
Que es la base de sus argumentos anatómicos respecto del hígado como archê de los vasos que 
transportan el alimento a cada parte del cuerpo, es decir, de las venas. Y específicamente de la 
vena cava. En su comentario a PHP De Lacy (2005, vol 3. p. 662) aclara que Aristóteles separa 
la facultad nutritiva de la apetitiva porque el deseo presupone sensación y es ajeno a las plantas. 



Dietética y Moral...

237

sentado que como el hígado es el lugar donde llegan y se fabrican los elementos 
útiles e imprescindibles para el mantenimiento saludable de un animal62, es también 
la sede de la facultad apetitiva; de nuestra “necesidad” de los nutrientes necesarios 
para la vida orgánica (PHP 6.8.50-58). Como señala Galeno en 6. 8.57-58: “No hay 
diferencia si el hígado se llama fuente de las venas o de la sangre o de la facultad 
apetitiva, pero es más apropiado para un médico presentar estas enseñanzas en 
términos de órganos corporales y para un filósofo en términos de facultades del alma. 
En cualquier caso el uno extrae las pruebas del otro”. Según Galeno, Hipócrates y 
Platón conciertan en que el hígado es sede de la misma facultad: Hipócrates como 
médico habla del hígado como archê de las venas pero Platón habla en Timeo no 
en términos de venas sino de la facultad que las gobierna cuya fuente es el hígado.

(3) Desde el hígado se ramifican las venas hacia todas las partes del cuerpo. 
Es en él y no en el corazón donde se fabrican los nutrientes del cuerpo (humores) 
(PHP 6.4.2-3)63. Galeno aduce como prueba los hechos concernientes con la 
función de la vena cava, en 6.4.11-12, afirmando que la disección muestra que 
las membranas del diafragma y del pericardio, las del tórax y las que recubren el 
pulmón, reciben su alimento de la vena cava antes de que ésta llegue al corazón. Y 
que éste también se nutre gracias al hígado (Cfr. además PHP 6.4.13-19). Pero la 
prueba más grande de que el hígado es el órgano donde se produce la sustancia que 
nutre el cuerpo reside en que es la fuente (principio) de la vena (cava) que entra al 
corazón llevando la sangre lista para su nutrición (PHP 6.4.17)64. 

como se ve en Sobre el alma 414ª32-33, Ética a Nicómaco 1102b29-31. Y que el mismo Galeno 
en Sobre el uso de las partes (UP) iv.7, 276K, señala que las plantas no sienten deseo. Pero en 
otras partes, como en su comentario al Timeo (In Tim. Comm. iii. 2), Galeno dice que las plantas 
tienen sensación limitada, citando a Platón para apoyar este punto de vista. De Lacy menciona 
otras fuentes como Sobre mis propias opiniones 759, 764-766K. Cfr. Sobre mis propias opiniones, 
p. 327-328 (Martínez M., 2002).

62   ���������������������������������������������������������������������������������������������  Nat. Fac. ilustra bien esto. La función nutritiva vincula otras partes como el estómago sin 
cuyo efecto sería imposible generar en el hígado, a partir de las sustancias ingeridas, la sustancia 
nutritiva del cuerpo (2.164-165). Estómago, hígado, bazo, vejiga, entre otros son los órganos que 
participan en la nutrición, en la elaboración de los humores del cuerpo que permiten su nutrición 
(2.135-141). Es decir, en la atracción, alteración, retención y eliminación de residuos (2.160) 
Pero en el hígado se da la producción de la materia nutritiva. Además es del hígado desde donde 
se ramifican las venas, encargadas de transportar el alimento. Cfr. PHP 6.5.28-29, 6.6.3. Así 
mismo Galeno demuestra que el corazón no es la fuente de las venas con base en la formación 
del feto en 6.6.32-56.

63   ��������������������������������������������������������������������������������������������� El hígado no prepara la sangre para su elaboración en el corazón ni sus facultades dependen 
del corazón: 6.4.8-10. Además el corazón no es el archê de las venas: 6.6.12-21.

64   ����������������������������������� Galeno se refiere a la vena cava (h( koi/lh fle\y) también en 6.5.2, donde insiste en que no 
se origina en el corazón sino en el hígado y es la encargada de distribuir el alimento a todas las 
partes del cuerpo. Los hechos que aduce Galeno son el origen y la función de la vena cava. Que 



Liliana Cecilia Molina González 

238

Para Galeno corazón e hígado contribuyen a la preservación de las partes 
y a mantener una mezcla adecuada de humores que les permita cumplir con sus 
funciones (Nat. Fac. 2.160)65. Pero De placitis (PHP) enfatiza que del hígado 
depende la nutrición y renovación humoral de las partes66. Una tarea que depende 
de las venas y no de las arterias67, las cuales aseguran más bien la conservación y 
transmisión del calor innato en el cuerpo, es decir, del pneuma vital68. Por tanto 
en este tratado el buen funcionamiento de las facultades naturales depende del 
corazón y del hígado. Siendo la función del primero asegurar que cada parte retenga 
el calor necesario para mantener la recta mezcla de sus cualidades humorales, de 
cuya eukrasía o diskrasia depende su buen funcionamiento.69 Pero en el hígado es 
donde se producen las sustancias que mezcladas forman la krâsis del cuerpo. Este 
argumento es complementado por el médico en el libro sexto de PHP pues para 
justificar que es la sangre del hígado, y no la del corazón, la que nutre cada parte 
del cuerpo, Galeno describe las diferencias cualitativas entre la sangre arterial y 
la venosa, en 6. 8.34-41. 70 

el corazón es el que preserva el calor innato de las partes del cuerpo, en PHP 6.8.32-34. Y Sobre 
mis propias opiniones, p. 327 (Martínez, 2002).

65   ����������������������������������������������������������������������������������������������� “Así, todo cuanto se observa, como ha sido dicho al inicio, da testimonio de que debe existir 
en casi todas las partes del animal una cierta inclinación o una cierta tendencia hacia la cualidad 
propia, y un cierto rechazo o una especie de odio por la ajena. Y es natural que atraigan, al sentir 
inclinación, y eliminen al sentir aversión”. En esta misma dirección va Galeno cuando afirma en 
este mismo tratado que: “Ciertamente a un estudioso de la naturaleza le basta tan sólo tomar de 
la propia constitución de los órganos la indicación de su función”. 

66   ��������������������������������������������������������������������������������������������� En PHP 6.8.29-31, Galeno afirma que la sangre es alterada de dos modos: o se vuelve coágulo 
o se vuelve la carne del hígado. Pero la alteración de la sangre en sustancia del hígado es una 
actividad de la naturaleza. Y no es posible encontrar algo más como la sangre que la forma visible 
del hígado. En consecuencia “la propia medida de calor innato es el que le da a la sangre su orden 
preciso (su consistencia precisa). Entonces si cada parte es nutrida por un fluido húmedo similar 
a esa parte (hígado) en sustancia, y si cada parte está equipada por naturaleza para preparar este 
fluido por sí misma alterándolo y transformándolo, entonces la generación de la sangre tiene 
que ser función del cuerpo (sarko/j) del hígado. Este cuerpo, como fue mostrado, es el cuerpo 
particular del hígado (i)/dion so=ma); es lo que lo distingue del resto de los órganos como un 
órgano único, el único de esta clase”. 

67   ��������������������������������������������������������� Para una recapitulación del argumento Cfr. PHP 6.8.6-35.
68   ����������������������������������������������������������������������������������������������� Esta idea es clara porque el calor innato es pneuma, y antes Galeno ha dicho que las arterias 

transportan pneuma vital. Cfr. 6.4.17.18. Y 7.1-3. Sobre la función específica y diferente de vena 
cava y arteria larga o grande (a)rthri/a h( mega/lh), cfr. 6.5.10-20. y 6.8.39.

69   ������������������������������������������������������������������������������������������������� Como dice Galeno en Nat. Fac. 2.126: “Es preciso tomar las demostraciones científicas relativas 
a estos argumentos de aquellos principios de los que ya antes hemos hablado, como el hecho de 
que los cuerpos actúan y sufren la actuación , unos sobre otros, en virtud del calor y el frío, lo seco 
y lo húmedo. Y si alguien dijera que las venas, el hígado, las arterias, el corazón, el estómago o 
cualquier otra parte ejercen cualquier tipo de actividad, estaría obligado forzosamente a reconocer 
que tienen actividad gracias a una cierta combinación de los cuatro elementos.”. Sobre el calor 
innato y el corazón en PHP cfr. 6.8.32-34 y 7.6-10. 

70   ���������������������������������������������������������������������������������������������� Aunque antes se ha ocupado de esto en PHP 6.4.15-16: “La sangre en el ventrículo derecho del 



Dietética y Moral...

239

Finalizamos el análisis de los argumentos de Galeno sobre la tercera parte 
del alma, esclareciendo los problemas inherentes a la identificación del hígado 
como sede de las facultades naturales de nutrición, crecimiento, reproducción y 
de la facultad apetitiva. Philip De Lacy ha sido uno de los autores que más se ha 
detenido en esta cuestión  (Manuli & Vegetti, 1988: 43-63). Y si tenemos en cuenta, 
además del análisis de De Lacy, los argumentos de Galeno en PHP 6 y algunos 
pasajes que consideramos pertinentes del tratado Sobre las facultades naturales, 
encontramos tres asuntos principales al respecto:

(1) Aunque el hígado anatómicamente sea el origen de las venas que conducen 
los nutrientes a todas las partes del cuerpo, al parecer la capacidad de asimilarlos no 
depende exclusivamente de él sino que cada órgano tiene la facultad para retener y 
asimilar las sustancias necesarias para su mantenimiento humoral, y para eliminar los 
residuos71. Este argumento nos remite a Sobre la localización de las enfermedades 
(Cfr. Loc. Aff. 1.7.66-67) donde Galeno señala que los órganos del cuerpo necesitan 
de arterias y venas para conservar estable su sustancia. Pero es a lo largo de Nat. Fac. 
donde Galeno indica que cada parte del cuerpo tiene la facultad de atraer, retener, 
alterar y eliminar los nutrientes según su constitución humoral. Aunque en PHP 6 
Galeno señale al hígado como sede de las facultades naturales, en Nat. Fac. indica 
que estas son facultades descentralizadas o sea que cada parte del cuerpo las posee 
y usa autónomamente (Cfr. Por ejemplo Nat. Fac. 2.193-194). En suma, aunque 
todas las partes del cuerpo sean nutridas por la sangre que sale del hígado, todas 
tienen la facultad de sacar alimento de las venas y asimilarlo. Por tanto el hígado 
es más bien el lugar donde el alimento se produce pero no precisamente la causa 
de que el alimento sea asimilado. Así mismo podría decirse que el hambre y la sed 
surgen en la boca del estómago y son comunicadas al cerebro no por el hígado 
sino por un nervio que va al cerebro; por tanto el hígado queda apenas como un 
eslabón en la cadena de las partes implicadas en la facultad nutritiva del cuerpo. 

corazón y la de todas las venas del animal es la misma, así como la sangre en todas las arterias es 
la misma que la del ventrículo izquierdo. La sangre arterial es en su mayor parte menos espesa y 
más amarilla –aunque algunas veces es lo contrario, más espesa o densa y oscura. Pero siempre es 
más caliente. Pero la sangre del ventrículo derecho tiene la misma forma que la del resto, incluida 
la sangre del hígado, lo cual implica que esta sangre (venosa) no toma del ventrículo derecho del 
corazón ninguna cualidad distintiva”- Con este argumento Galeno apunta a demostrar que ésta 
sangre que es el material que nutre el cuerpo, aunque llega al corazón no se produce en el corazón. 

71   �������������������������������������������������������������������������������������������������� “Y es natural que atraigan [las partes del cuerpo], al sentir inclinación, y eliminen, al sentir 
aversión. Pero si existe una inclinación y una atracción, también debería existir un provecho, pues 
nada de lo que existe atrae algo por el hecho de atraer simplemente, sino para beneficiarse de lo 
que ha conseguido gracias a la atracción. Y ciertamente no puede beneficiarse si no lo retiene” 
(Nat. Fac. 160).



Liliana Cecilia Molina González 

240

(2) De Lacy (Manuli & Vegetti, 1988: 62-63) resalta que en otros tratados 
como Sobre el semen Galeno ubica en los órganos reproductores, y no en el hígado, 
la facultad de la reproducción. Este supuesto indicaría que el médico admite una 
cuarta parte del alma72. Además, la función de los órganos reproductores serviría 
para ilustrar cómo las facultades naturales aunque vinculan la actividad del hígado 
no dependen de él. Según los testimonios citados por De Lacy, el deseo sexual surge 
en los testículos y en los ovarios. Prueba de ello es que cesa cuando estos órganos 
son removidos. Además se pierde calor, fuerza y cambia la textura del cuerpo. Por 
esta razón en el tratado Sobre el semen se atribuye a estos órganos las funciones que 
en PHP 6 se reservan al corazón (conservar el calor innato) y al hígado (ser causa 
del deseo). Desde este punto de vista es que estos órganos pueden considerarse 
como un cuarto archê en el cuerpo.

Ante la pregunta por las diferencias de perspectivas que asume Galeno en 
relación con las funciones y actividades que pueden ser atribuidas a las partes del 
cuerpo, De Lacy afirma que: “Quizá sea un error tratar de encontrar respuesta a 
todas las aparentes inconsistencias de Galeno. Pues cuando discute un problema 
específico usa las premisas, los datos, y los términos que considera apropiados a 
ese problema. Y lo que una investigación demanda podría no ser demandado por 
otra. La investigación de De semine le lleva a la conclusión de que hay una fuente 
de calor adicional al corazón, mientras que la investigación en De placitis, no. Por 
tanto hay una flexibilidad en el pensamiento de Galeno que no deja ver un tono 
dogmático” (Cfr. Ibidem: 63). Esta misma conclusión podemos aplicarla para 
juzgar por qué Galeno atribuye al hígado en PHP todas las facultades naturales 
incluida la reproducción, mientras que en Sobre el semen, la atribuye a los órganos 
reproductores. 

3) Por otro lado, aunque Galeno sustente, con base en la diferenciación entre 
la sangre venosa y la sangre arterial, que el hígado es el lugar donde se produce la 
sangre que nutre cada parte del cuerpo, no es clara la identificación que hace entre 
esta facultad y la facultad apetitiva. La facultad que Platón relaciona con el deseo 
de alimento y bebida y con el deseo sexual. Galeno introduce la idea de que el 
hombre comparte con las plantas la tercera parte del alma, en 6.2.7-8. Y toma esta 

72   ����������������������������������������������������������������������������������������������� El mismo Galeno en Sobre el arte (Ars Med. 319) indica que en el cuerpo hay cuatro principios 
e incluye en el contexto de sus explicaciones sobre el tipo de partes que hay en el cuerpo, a los 
testículos. “Hay cuatro divisiones de las partes en su totalidad: algunas son principios; otras 
llegan a ser resultado de ellas; y otras partes no son principios ni son gobernadas por esas otras 
que sí son principios, sino que poseen innatamente el poder que las maneja. Finalmente, otras 
partes son manejadas por un poder innato a ellas y por poderes externos a ellas. Los principios 
son: cerebro, corazón, hígado y testículos”. Las itálicas son nuestras (Cfr. Singer, 1997: 351). 



Dietética y Moral...

241

de Timeo 77b-c. Apoyándose en el argumento de Platón que sitúa el alma apetitiva 
entre el diafragma y el ombligo, Galeno afirma que el centro del alma nutritiva y 
apetitiva en las plantas es el punto desde el cual las raíces descienden y el tronco 
asciende.73 Y se sirve de este planteamiento para identificar la capacidad de nutrición 
con la capacidad de desear alimentos. Pues analoga la rizhosis de las plantas con el 
hígado de los animales, teniendo en cuenta que de él se desprenden los vasos que 
conducen la sangre que nutre cada parte del cuerpo y a él llegan los vasos que traen 
el material necesario para elaborar la sangre que alimenta al cuerpo. Y para reforzar 
esta analogía advierte en 6.8.54 que este centro en las plantas tiene poco calor, 
como el hígado en los animales provistos de él. Para Galeno el alma apetitiva se 
caracteriza por su deseo de alimento y bebida; una disposición natural estrechamente 
relacionada con la función nutritiva que debe desempeñar esta parte del alma. Ya 
Platón en Timeo 70d-e identificó su tendencia natural como el deseo de nutrientes 
básicos para la supervivencia y con la función sexual. La primera diferencia que 
salta a la vista entre lo dicho por Platón en Timeo y lo dicho por Galeno en PHP 
6.2. es la especificación del lugar, pues Platón no señala directamente al hígado 
como sede de dicha facultad. Sino que la ubica entre el diafragma y el ombligo. 
En suma, el argumento usado por Galeno para identificar la sede de la facultad 
nutritiva en plantas y animales con la sede de la facultad apetitiva, es que el control 
de la nutrición y el deseo depende del hígado y las venas que se originan en él.

Podemos recapitular los argumentos hasta aquí presentados recordando que 
en el contexto de PHP 6, complementado con la lectura de algunos pasajes de Sobre 
las facultades naturales, las razones por las cuales Galeno considera al hígado 
como archê de la nutrición y de la facultad apetitiva del alma, son su capacidad 
de atraer y transformar las bebidas y alimentos ingeridos en la sustancia nutritiva 
del cuerpo. De todos modos no se trata de un órgano que trabaje aisladamente 
sino que de acuerdo con los argumentos de Galeno en De placitis y en Nat. Fac., 
la facultad de la nutrición necesita de la ayuda de las otras facultades que son las 
funciones propias de cada parte del cuerpo, como la facultad para atraer, retener, 
alterar el alimento y eliminar los residuos. Además, la facultad nutritiva precisa 
de procesos como la digestión, que tiene lugar en el estómago, y de la capacidad 
de retención y eliminación características de riñones, bazo y vesícula biliar (PHP 
6.4.13)74. Este funcionamiento cooperado de las partes explicaría la producción de 

73   ��������������������������������������������������������������������������������������������� Cfr. Timeo 77c-d, donde se nos dice que: “una vez que nuestros superiores hubieron plantado 
para nosotros, sus inferiores, todas estas especies para nuestra alimentación, abrieron canales en 
nuestro cuerpo, como en un jardín, para que fuera irrigado como desde una fuente”. 

74   �������������������������������������������������������������������������������������������� Estos órganos tienen como función purificar la sangre de residuos. En este mismo pasaje se 
refiere Galeno al “fluido nutritivo”· como “xumo/j”.



Liliana Cecilia Molina González 

242

los humores y el mantenimiento del sistema ordenado en qué consiste el cuerpo, 
tal como es concebido por Galeno.75 

Por otro lado, en Sobre mis propias opiniones encontramos un pasaje donde 
el médico indica que aunque no conoce la sustancia del alma “incorporal”, si 
partimos de que solamente un cuerpo76 afecta a otro cuerpo, entonces el alma no 
existe independientemente del cuerpo sensible. Nos parece apropiado retomar este 
pasaje porque permite comprender en qué medida Galeno sí asume una posición 
sobre la ousia del alma, y porque entabla una correlación entre “alma” y “cuerpo” 
como una estructura organizada funcionalmente que impide admitir la existencia 
de funciones separables del cuerpo sensible. Este pasaje resulta útil para establecer 
el hilo conductor entre la fisiología de PHP y las tesis de QAM 773-775, donde el 
médico sostiene que la sustancia del alma racional son las krâsis del cerebro. Y que 
todas las capacidades del alma dependen de las mezclas humorales de las partes del 
cuerpo en que se sitúan. Como señala Galeno “Aunque el alma entrara al cuerpo 
desde fuera y lo convirtiera en su casa, ella es una esclava de su naturaleza que 
resulta de una mezcla determinada de elementos (…)” (Cfr. De Lacy en: Manuli 
& Vegetti, 1988: 59)77. 

Según la evidencia presentada hasta el momento, las krâsis o mezclas 
humorales de cada parte en el cuerpo se producen gracias a la ejecución de ciertas 
funciones, y que de su buen o mal funcionamiento, dependen las funciones del 
alma, incluidas las racionales. Precisamente, el rol causal adjudicado a las krâsis 
humorales pone en primer plano la importancia de la tercera parte del alma para 
el carácter moral del individuo. Ya que las facultades racional e irascible pueden 
verse afectadas por las disfunciones de los órganos relacionados con la facultad 
nutritiva o sea con las facultades naturales. Es en este sentido que adquiere sentido 
la tesis de De Lacy a propósito de la importancia de la tercera parte del alma para 
el moralista y para el médico preocupado por cuestiones prácticas (Cfr Ibidem: 
60-61)78. Suscribimos esta opinión porque en De placitis y en Sobre las facultades 

75   �������������������������������������������������������������������� Sobre la comprensión teleológica del cuerpo en Galeno Cfr. PHP 9.8.
76   �������������������������������������������������������������������������������������������� En Martínez (2002: 335) Galeno afirma que “la génesis del cuerpo depende de un cierto tipo 

de mezcla que es igual a las mezclas de sus elementos. Y si la llegada del alma se produce a 
la vez que la del cuerpo, entonces su génesis ha de producirse a partir de los cuatro elementos. 
Pues es imposible que el alma provenga de una cosa y el cuerpo de otra, ya que la esencia del 
alma no existe de forma independiente sino que se descubre conforme al aspecto, me refiero a 
la forma del cuerpo”.

77   ����������������������������������������������������������������������������������������� Este pasaje es citado por De Lacy y corresponde a Sobre mis propias opiniones 763 1-4K. 
Como no disponemos de la misma traducción citada, remitimos a las páginas 335-336 de Martinez 
M. (2002). 

78   ���������������������������������������������������������������������������������������������� De Lacy dice que las enfermedades del cerebro y del corazón son en sí mismas resultado de su 
dyskrasia pero la causa de su dyskrasia depende del mal funcionamiento de las facultades naturales. 



Dietética y Moral...

243

naturales encontramos las bases fisiológicas necesarias para sustentarla. Además, 
esta tesis permite comprender la importancia que concede Galeno en Quod 
animi mores a la dietética como un aspecto que debe ser tenido en cuenta en la 
educación integral de un individuo. La pedagogía del alma supone una educación 
de los hábitos de conducta y el entrenamiento del entendimiento. Pero desde la 
perspectiva fisiológica de Galeno, incluye también determinar pautas adecuadas de 
alimentación y de vida que faciliten el equilibrio adecuado de nuestra naturaleza 
o constitución humoral. Es en este sentido que la fundamentación fisiológica de 
su psicología redunda en la tesis de que no podemos educar nuestra alma sin el 
cuerpo. O como dice Sócrates en Gorgias 505a, no podemos aspirar a una vida 
buena con un cuerpo en estado miserable. Sólo que en boca del médico esta tesis 
se ampara en una investigación anatómica que le da una fundamentación adicional 
a las palabras del filósofo.

Para esta tesis encontramos apoyo en Sobre la localización de las 
enfermedades 3.6.163, donde Galeno indica que según nuestra constitución humoral 
diferimos en costumbres, hábitos y en raciocinio. Pues “como existen muchas 
diferencias de grado en la humedad y el frío, así como en la sequedad y el calor, 
suceden una variedad múltiple de causas que lesionan las facultades síquicas”.79 Así 
como el sueño y la vigilia pueden verse alteradas según la humedad o la sequedad 
de la constitución corporal, así mismo pueden verse alteradas las funciones del alma 
racional y las “éticas, las del alma irracional”. Por tanto, diferimos en hábitos en 
cuanto diferimos en krâsis y physis. Esta afirmación es coherente con la tesis de 
que cada parte de nuestro cuerpo, incluidos los tres archai estudiados en De placitis 
(cerebro, corazón e hígado), tiene su propia krâsis. Por tanto, la constitución humoral 
es un criterio útil para explicar las funciones de las partes del cuerpo, pero también 
las diferencias entre los caracteres morales y disposiciones a actuar entre los seres 
humanos. Desde este punto de vista, cada parte o forma del alma es imprescindible 
para el moralista, no sólo la racional.80 

Estas son, en general, las razones que fundamentan por qué el medico debe 
conocer los tipos de constituciones, la composición humoral de las partes del cuerpo, 
y las causas de sus alteraciones y disfunciones, como señala Galeno al definir la 
medicina como arte en Sobre el arte médico 307-310 (Singer, 1997). En suma, la 
medicina resulta útil para la reflexión moral porque si las krâsis humorales influyen 
en las facultades del cuerpo cuyo principio de movimiento llamamos “alma”, 

79   ��������������������������������������������������������������������������������������������� Seguimos la traducción de Salud Andrés Aparicio (1997), edición de Gredos, en la página 239.
80   ���������������������������������������������������������������������������������������� La mala krâsis del cuerpo puede causar enfermedad y desórdenes: PHP 8.2.16. Este mismo 

planteamiento se encuentra en Timeo 82ª. 



Liliana Cecilia Molina González 

244

entonces al médico le corresponde conocer cada una de estas partes, diagnosticar 
sus alteraciones y prescribir un tratamiento adecuado. Pero también dar las pautas 
dietéticas que deben ser tenidas en cuenta para la educación de su carácter. 

3.	 Conclusiones

Galeno podría ser interpretado como un determinista al concluir en 
Quod animi mores 815, cuando quiere resaltar la importancia de la dieta en el 
mejoramiento moral, que los estoicos no han visto sino la mitad de la naturaleza 
humana al pensar que todos los hombres pueden ser virtuosos y que ninguno seria 
vicioso por escogencia, tal como lo ha advertido antes en QAM 808. 

Sin embargo, tanto en Quod animi mores(QAM) como en el libro quinto 
del De placitis (PHP) resalta la importancia de una educación integral de 
nuestra naturaleza y esto incluye un cuidado mesurado del cuerpo que redunda 
necesariamente en el cuidado del alma, entendida, en un sentido limitado, como 
el conjunto de las funciones que integran nuestra particular naturaleza (elección, 
movimiento voluntario, pensamiento, emoción y deseo). No debemos olvidar que 
Galeno se consideraba a sí mismo como un filósofo y que para él, el buen médico 
debía ser también un filósofo, es decir, tener conocimientos de lógica, física y ética.81 

La preponderancia que concede a la educación se ve en sus tratados morales 
(Aff. Dig. y Pecc. Dig.), donde traza las pautas para el diagnóstico y tratamiento 
de las pasiones y los errores del alma. En ellos corroboramos que las bases de su 
pensamiento moral son tres: 

(1) el medio aristotélico, que apunta a la moderación y modificación de 
nuestra conducta; que resulta relevante en su tratado sobre las pasiones (Cfr. Aff. 
Dig)82. 

(2) la evaluación y modificación de nuestras opiniones (hábitos), cuyo 
propósito sería liberarnos de los excesos en nuestra conducta mediante un 

81   ����������������������������������������������������������������������������������������������� Esta es la conclusión a la que llega en su tratado Que el buen médico es también filósofo, (K 
61) donde establece las pautas educativas necesarias para la buena práctica de la medicina. Para 
Galeno el médico debe, además de conocer la naturaleza del cuerpo humano, tener formación en 
filosofía porque: (1) debe tener principios éticos, ser amigo de la moderación y compañero de la 
verdad. (2) Y tener entrenamiento en el método lógico, ya que esta es la herramienta que limita y 
media en la especulación física del médico. Este método le permite saber cuántas enfermedades 
hay, por especies y por géneros; encontrar la clase de tratamiento adecuado a cada caso particular; 
y conocer la naturaleza propia del cuerpo que depende de tres clases de partes: las cualidades 
primarias, las partes homogéneas y las no homogéneas.

82   ���������������������������������������������������������������������������� Todo el tratado apunta a la moderación, pero en ello se insiste en 5.27-30.



Dietética y Moral...

245

entrenamiento diario que consiste en el examen de nuestras rutinas y en la práctica 
de ciertas máximas o principios (Ibidem: 30-31). Y 

(3) los temperamentos del cuerpo o krâsis humorales. Es decir, la naturaleza. 
Un aspecto que se menciona en estos tratados, específicamente, en conexión con la 
conducta de los niños, como un ítem que debe ser tenido en cuenta como parámetro 
de su educación. 

El énfasis que pone en la educación se manifiesta claramente en la insistencia 
de Galeno en un autoexamen diario que implica la evaluación constante de nuestros 
deseos y emociones excesivas, cuyo propósito es aprender a limitar nuestros deseos y 
a controlar nuestras respuestas emocionales ante las circunstancias diarias de la vida. 
Esta práctica se basa en una revisión de nuestros hábitos que exige, al mismo tiempo, 
un examen crítico de nuestras opiniones sobre bienes, males y fines de la vida. En el 
tratado sobre las pasiones del alma (Aff. Dig.), describe las causas de las pasiones, 
entre las que se incluyen las falsas opiniones, y propone los pasos necesarios para 
una modificación de los hábitos (Ibidem: 2-5)83. El fundamento del tratamiento 
reside en la vigilancia de sí, inicialmente bajo el cuidado y acompañamiento de 
un hombre libre, capaz de decirnos la verdad (Cfr. Aff. Dig . 9-10, 30-35) y de 
enseñarnos con su ejemplo a modificar nuestras tendencias a actuar, porque se ha 
liberado a sí mismo de sus propias pasiones. Pero también depende de una práctica 
concienzuda de ciertos principios que fungen como máximas de acción. 

Por otro lado, en el tratado sobre los errores del alma (Pecc. Dig.), en forma 
coherente con su reclamo de que no hay necesidad de pertenecer a ninguna secta 
para ser un buen filósofo ni un buen médico, enfatiza en que la clave para optar por 
una vida buena reside menos en la pertenencia a una escuela filosófica que en la 
capacidad de saber elegir los principios y los fines de nuestra acción. Y esa elección 
precisa de un entrenamiento del entendimiento que consiste en saber discernir entre 
argumentos verdaderos y probables y entre argumentos verdaderos y falsos. El fin de 
este entrenamiento es usar nuestra capacidad de discernimiento para discernir entre 
bienes y males. Pues si la capacidad para diferenciar entre argumentos verdaderos, 
falsos y probables, es importante para adquirir conocimientos teóricos y para hacer 
demostraciones empíricas, su aplicación resulta mucho más loable e importante a 
la hora de saber elegir cuál tipo de vida vale la pena vivir, pues “cualquiera estaría 
de acuerdo en que una falsa opinión sobre el fin de la vida conduce a una vida 
miserable” (Cfr Pecc. Dig. 5.74). Para Galeno, como para los antiguos estoicos, 
vivir conforme a nuestra naturaleza consiste en aplicar cada día los parámetros 
de la racionalidad. Pero, a diferencia de ellos, implica también servirnos de las 

83   ������������������������������������������������������������������������� De la causa de los errores y sus consecuencias, Cfr. Pecc. Dig. 5.77-78.



Liliana Cecilia Molina González 

246

emociones,84 una vez que nos hemos entrenado en el control de nuestras respuestas 
emocionales con base en un cambio de hábitos, que demanda, a su vez, la revisión 
de nuestras opiniones sobre los bienes realmente necesarios para optar por una 
vida orientada por la razón. Desde la perspectiva de su ética, cuyo fundamento es 
el conocimiento fisiológico del cuerpo, Galeno concede a las emociones un lugar 
importante en la elección de fines y bienes ya que son consideradas como funciones 
propias de nuestra naturaleza humana y, por tanto, como “partes” que deberían ser 
incorporadas en el razonamiento práctico y ayudar en la búsqueda y práctica de 
una vida conforme a los parámetros de la razón. 

Para Galeno las pasiones, entendidas como hábitos de pensamiento no 
examinados y como causa de falsas opiniones y de conductas irracionales, pueden 
representar una traba o un impedimento para la corrección o mejoramiento moral, 
en cuanto se convierten en obstáculos para la imparcialidad que es necesaria en la 
actividad de la razón. Como en el caso de la elección. Una actividad que depende, 
según Galeno, de la facultad de nuestro entendimiento para discernir entre juicios 
verdaderos y falsos. De allí su insistencia en el entrenamiento del entendimiento 
en el método lógico o en las demostraciones, pero al mismo tiempo, en la revisión 
y modificación de nuestros hábitos de conducta. Y esta tarea implica una práctica 
diaria de pautas relacionadas con la administración de la propia vida. Pero también 
ponerse bajo el cuidado de un hombre experimentado en el cuidado de sí mismo. Y 
éste podría ser interpretado, en sus tratados morales, como un amigo o confidente, 
experto en el examen y cuidado de sus hábitos y juicios, a quien confiamos el 
diagnóstico de nuestra formas de actuar y de juzgar sobre fines y bienes morales. 
El primer paso en la revisión crítica de nuestros hábitos y de nuestros juicios sobre 
la forma en que es apropiado reaccionar ante las circunstancias diarias de la vida, 
apunta a la importancia de una vida compartida con otros en una comunidad. Pero 
podemos imaginar al confidente como una metáfora del buen médico, que en cuanto 
tal, también debe ser un filósofo; es decir, disponer de la formación necesaria para 
un conocimiento más completo de nuestra naturaleza: estar entrenado en lógica, 
conocer la física o el funcionamiento del cuerpo, y llevar una vida conforme a 
principios éticos.

84   ���������������������������������������������������������������������������������������������� Por ejemplo y en consonancia con los puntos de vista estoicos heredados, en el libro primero 
de De ira, Séneca indica por qué la razón no puede servirse de las emociones excesivas, como la 
ira. Precisamente en forma opuesta a Galeno, quien inspirado en la psicología tripartita de Platón 
y en la ética aristotélica, defiende la moderación de las emociones, su educación y su utilidad 
para el razonamiento práctico. 



Dietética y Moral...

247

Bibliografía

1.	 ANNAS, J. (1992). Hellenistic Philosophy of Mind. Berkeley: University 
of California Press.

2.	 ARISTÓTELES. (2000). Partes de los animales (PA). Marcha de los 
animales. Movimiento de los animales. (E. Sánchez, & A. Alonso, Trads.) 
Madrid: Gredos.

3.	 BOUDON-MILLOT, V. (2007). Galien. Introduction générale. Sur 
l´ordre de ses propres livres; Sur ses propres livres; Que l’excellent 
médecin est aussi philosophe (Vol. I). Paris: Les belles lettres.

4.	 DONINI, P. (2008). Psychology. En R. J. Hankinson (Ed.), The 
Cambridge Companion to Galen. Cambridge: Cambridge University 
Press.

5.	 FOUCAULT, M. (1984). Historia de la sexualidad (Vol. II. El uso de 
los placeres). Bs. As.: Siglo XXI Editores.

6.	 GALEN. (2000). On Food and Diet. (M. Grant, Trad.) London-New 
York: Routledge.

7.	 GALEN. (2005). On the Doctrines of Hippocrates and Plato (PHP). (P. 
de Lacy, Ed.) Berlin: Akademie Verlag GmbH.

8.	 GALEN. (1963). On the Passions and Errors of the Soul (Aff. Dig. y 
Pecc. Dig.). (P. W. Harkins, Trad.) Ohio: Ohio State University Press.

9.	 GALEN. (1997). Selected Works. (P. N. Singer, Trad.) New York: Oxford 
University Press.

10.	 GALENO. (1997). De locis affectis: sobre la localización de las 
enfermedades (Loc. Aff.). (S. A. Aparicio, Trad.) Madrid: Gredos.

11.	 GALENO. (2003). Sobre las facultades naturales-Las facultades del 
alma siguen siendo los temperamentos del cuerpo (QAM y Nat. Fac.). 
(J. Zaragoza Gras, Trad.) Madrid: Gredos.

12.	 GALENO. (2002). Tratados filosóficos y autobiográficos. (T. Martínez, 
Trad.) Madrid: Gredos.

13.	 GALIEN. (1995). L’ âme et ses passions. Les passions et les erreurs de 
l’ âme. Les facultés de l’ âme suivent les tempéraments du corps. (M. 
Birchler, Trad.) Paris: Les Belles Lettres.



Liliana Cecilia Molina González 

248

14.	 GOULD, J. B. (1970). The Philosophy of Chrysippus. Albany: State 
University of New York Press.

15.	 HANKINSON, R. J. (2008). Epistemology. En R. J. Hankinson (Ed.), 
The Cambridge Companion to Galen (págs. 157-183). Cambridge: 
Cambridge University Press.

16.	 HANKINSON, R. J. (1991). Galen’s Anatomy of the Soul. Phronesis: 
A Journal of Ancient Philosophy , 36 (2), 197-233.

17.	 HANKINSON, R. J. (Ed.). (2008). The Cambridge Companion to Galen. 
Cambridge: Cambridge University Press.

18.	 HIPÓCRATES. (2003). Tratados (Sobre la naturaleza del hombre, Sobre 
la medicina antigua). Madrid: Gredos.

19.	 INWOOD, B. (1985). Ethics and Human Action in Early Stoicism. New 
York: Oxford University Press.

20.	 KOLLESCH, J., & Nickel, D. (Edits.). (1993). Galen und das 
hellenistische Erbe. Stuttgart: Steiner Verlag.

21.	 LIEBERMAN, H., KANAREK, R. & PRASAD, C. (Edits.). (2005). 
Nutritional Neuroscience. London, New York: Taylor& Francis Group.

22.	 LLOYD, G. (2008). Galen and his contemporaries. En R. J. Hankinson 
(Ed.), The Cambridge Companion to Galen. Cambridge: Cambridge 
University Press.

23.	 LLOYD, G. (1988). Scholarship, authority and argument in Galen’s 
Quod animi mores. En P. Manuli, & M. Vegetti (Edits.), Le opere 
psichologiche di Galeno (págs. 11-42). Pavia: Atti del terzo colloquio 
galenico internazionale.

24.	 LLOYD, G. (1996). Theories and Practices of Demonstration in Galen. 
En M. Frede, & G. Striker (Edits.), Rationality in Greek Thought (págs. 
255-277). Oxford: Oxford University Press.

25.	 LONG, A. (1982). Soul and Body in Stoicism. Phronesis: A Journal of 
Ancient Philosophy , 27, 34-57.

26.	 LONG, A., & SEDLEY, D. N. (1987). The Hellenistic Philosophers (Vol. 
1. Translations of the Principal Sources with Philosophical Commentary). 
Cambridge: Cambridge University Press.



Dietética y Moral...

249

27.	 LONG, A., & SEDLEY, D. N. (1987). The Hellenistic Philosophers (Vol. 
2. Greeks and Latin Texts with Notes and Bibliography). Cambridge: 
Cambridge University Press.

28.	 MANULI, P., & VEGETTI, M. (Edits.). (1988). Le opere psichologiche 
di Galeno. Pavia: Atti del terzo colloquio galenico internazionale 1986.

29.	 MORRISON, B. (2008). Logic. En R. J. Hankinson (Ed.), The Cambridge 
Companion to Galen (págs. 66-115). Cambridge: Cambridge University 
Press.

30.	 NUSSBAUM, M. (2003). La terapia del deseo. Teoría y práctica en la 
ética helenística. Barcelona: Paidós.

31.	 PLATÓN. (S/A). Diálogos completos (Cármides, Fedón, Fedro, Timeo, 
República, Gorgias). Madrid: Gredos.

32.	 ROCCA, J. (2008). Anatomy. En R. J. Hankinson (Ed.), The Cambridge 
Companion to Galen (págs. 242-262). Cambridge: Cambridge University 
Press.

33.	 ROCCA, J. (2003). Galen on the Brain: Anatomical Knowledge and 
Physiological Speculation in the Second Century AD. Netherlands: Brill 
Academic Publisher.

34.	 SORABJI, R. (2002). Emotion and Peace of Mind. From Stoic Agitatin 
to Christian Temptation. New York: Oxford University Press.

35.	 THIEVEL, A. (2000). L’ évolution du sens de DIAITA. En La lengua 
científica griega: orígenes, desarrollo e influencia en las lenguas 
modernas europeas. Madrid: Ediciones clásicas.

36.	 TIELEMAN, T. (2003). Chrysippus on Affections: Reconstruction and 
Interpretations (Philosophia Antiqua). Brill Academic Publisher.

37.	 TIELEMAN, T. (1996). Galen and Chrysippus On the Soul: Argument 
and Refutation in De Placitis Books II-III. Brill Academic Publisher.

38.	 TIELEMAN, T. (2008). Methodology. En R. J. Hankinson (Ed.), The 
Cambridge Companion to Galen (págs. 49-65). Cambridge: Cambridge 
University Press.

39.	 VEGETTI, M. (1993). I nervi dell’ anima. En J. Kollesch, & D. Nickel 
(Edits.), Galen und das hellenistische Erbe (págs. 63-77). Stuttgart: 
Steiner Verlag.



Liliana Cecilia Molina González 

250

40.	 von STADEN, H. (2000). Body, Soul, and Nerves: Epicurus, Herophilus, 
Erasistratus, the Stoics, and GALEN. En J. P. Wright, & P. Potter, 
Psyche and Soma: Physicians and Metaphysicians on the Mind-Body 
Problem from Antiquity to Enlightenment (págs. 79-116). Oxford: Oxford 
University Press.

41.	 WRIGHT, J. P., & Potter, P. (Edits.). (2003). Psyche and Soma: 
Physicians and Metaphysicians on the Mind-Body Problem from 
Antiquity to Enlightenment. New York: Oxford University Press.


