
Estud.filos  ISSN 0121-3628  nº43 Junio de 2011  Universidad de Antioquia  pp. 99-108.

Fundamentos de la antropología metafísica de Clarence 
Finlayson*

The foundations of Clarence Finlayson´s metaphysical anthropology

Por: Hugo Ochoa Disselkoen
Instituto de Filosofía

Pontificia Universidad Católica de Valparaíso
Valparaíso, Chile

rochoa@ucv.cl
Fecha de recepción: 4 de abril de 2011

Fecha de aprobación: 11 de mayo de 2011

Resumen: Clarence Finlayson fue un pensador americano, nacido en Valparaíso y que enseñó en Medellín, 
Indiana, Ciudad de México y otras ciudades de América. El presente texto pretende dar cuenta de los 
fundamentos metafísicos de su antropología, arraigados en la corriente escolástica, pero con evidentes 
influencias del pensamiento contemporáneo. La concepción metafísica de Clarence Finlayson constituye 
una recomprensión de los principios aristotélico-tomistas pensados a partir de una articulación entre ser y 
nada, como polos fundamentales de todo devenir, característico de los seres compuestos. Asimismo, dado 
que, según Finlayson, la filosofía se funda en una intuición metafísica, como esta intuición se realiza en el 
reconocimiento experiencial del fenómeno de la muerte en contraste con el anhelo de ser absolutamente, 
la filosofía es la disciplina esencial del hombre, paradójicamente, en un sentido existencial.

Palabras clave: metafísica, Finlayson, muerte, ser, nada.
Abstract: Clarence Finlayson, born in Valparaiso, was a Latin American thinker that taught in Medellín, Indiana, 

Mexico City and other cities of Latin America. This article aims at explaining the metaphysical foundations 
of his anthropology which, though rooted in the scholastic school of thought, are evidently influenced 
by the contemporaneous thought. Clarence Finlayson´s metaphysical conception is to re-understand 
the Aristotelic-Thomistic principles, thought from an articulation between being and nothing, as the 
basic poles of every becoming, which is distinctive to all compounded beings. Likewise, according to 
Finlayson, given that philosophy is grounded on a metaphysical intuition, since this intuition takes place 
in the experiential realization of the phenomenon of death in contrast with the desire of being absolutely, 
philosophy is, paradoxically, the essential discipline of mankind in an existential sense.

Keywords: metaphysics, Finlayson, death, being, nothingness.

*	 Este artículo es resultado de investigación del proyecto con el mismo nombre adscrito a la 
Pontificia Universidad Católica de Valparaíso con el código FONDECYT 1095076.



Hugo Renato Ochoa Disselkoen

100

Clarence Finlayson nace en Valparaíso el 23 de febrero de 1913 y muere 
en Santiago de Chile en 1954. En su época alcanzó gran reconocimiento, 
desempeñándose entre los años 1939 y 1942 como profesor en la Universidad de 
Notre Dame (Indiana) y en 1943 en la Universidad Nacional de México donde 
recibe el grado de Doctor Honoris Causa. En 1943 tuvo a su cargo el Seminario de 
Filosofía y la cátedra de Filosofía Jurídica en la Universidad Pontificia Bolivariana 
de Medellín y desde 1944 hasta mayo de 1947 dicta clases de Filosofía, Inglés, 
Historia y Sociología General en la Universidad de Antioquia, dirigiendo en 1945 
su Departamento de Extensión Cultural. Allí publica su obra más importantes Dios 
y la Filosofía, Medellín: Universidad de Antioquia, 1945, y numerosos artículos 
en la revista de la Universidad entre los años 1939 y 1946, siendo entre esos años 
también asiduo colaborador del Suplemento Literario del diario El Colombiano. 
En años siguientes será profesor de la Universidad de Panamá, Visiting Lecturer en 
la Universidad de Harvard y en la Universidad de North Carolina, profesor en la 
Universidad Central de Venezuela y luego en la Universidad de Zulia, Maracaibo, 
para retornar a Chile en 1954, muy deteriorado físicamente, donde se incorpora 
como profesor en la Universidad Católica de Chile. El 15 de septiembre de ese 
año Finlayson tenía que dictar una conferencia en la Escuela de Derecho de dicha 
Universidad a las 18:00 horas. No obstante, la conferencia no se lleva a cabo porque 
muere misteriosamente al caer desde el séptimo piso de un edificio de Santiago.

Clarence Finlayson se declara tomista y puede ser inscrito en esa corriente 
de renovación de la escolástica fundamentalmente liderada por Maritain. En la 
lectura que hace Finlayson de las obras de Maritain, según él mismo declara (Cfr. 
Finlayson, 1939), encuentra un tomismo no reducido a fórmulas, en el que se encaran 
problemas contemporáneos, acudiendo a principios tomistas, pero repensados 
desde una perspectiva antropológica. Así, si bien la lectura que Finlayson hace 
de los pensadores modernos y contemporáneos es crítica, en razón de su filiación 
filosófica, no obstante, por una parte, no puede eludir los problemas que tales 
filosofías plantean y, por otra parte, es claramente influenciado por lo que, en general, 
se podría llamar “la perspectiva moderna”, que se caracterizaría por la centralidad 
del sujeto humano. En este sentido, el núcleo del tomismo de Finlayson radica 
en una reflexión desde la finitud, pero orientado hacia una posible superación de 
ésta que, en la medida que esa superación se abre como un misterio, queda el ser 
humano también referido existencialmente al no ser y a la nada. 

Así pues, a este respecto, la pregunta fundamental de la filosofía interroga 
por el ser, pero enraizado en el ser humano como enclave en el que, al cobrar éste 
conciencia de una identidad existencial escindida, el ser se muestra como problema 
ineludible. Y es ineludible porque surge como una exigencia radical frente a la 



Fundamentos de la Antropología metafísica...

101

incomprensibilidad e insatisfacción que significa ser, pero no ser absolutamente. 
“Lo existente está suspendido –absoluta y totalmente– entre Dios y la nada. En 
este último extremo la creatura ‘persiste y permanece’ sobre la nada” (Finlayson, 
1945: 19). La filosofía, en tanto pregunta que interroga por lo que es, ha de dar 
cuenta, pues, de una suerte de dialéctica entre el ser y la nada; el hecho de estar en 
el filo del no ser significa que la actividad esencial de estos seres, en el sentido más 
radical, consiste en afirmarse en la persistencia, lo cual tiene siempre el carácter de 
lo provisorio. De allí que en varios estudios Finlayson insista en que el fenómeno 
de la muerte es una cuestión metafísica fundamental, porque pone en evidencia no 
sólo la finitud humana, sino también porque la intuición del ser necesariamente está 
mediada por la presencia de la nada y, en el caso del sujeto humano, por la muerte. 
Así, “el existir es una acción trascendental que recae sobre el ser para ponerlo fuera 
de la nada, fuera de su propio orden inteligible en que era solamente una posibilidad” 
(Ibíd.: 25). Si en la concepción metafísica de Finlayson los principios existenciales 
paradójicamente son pensados desde la muerte, la intuición metafísica misma surge 
como correlato necesario de la experiencia de la propia finitud. La experiencia 
del limite, de la finitud, impulsa a saltar “la valla del límite, el apartamiento de la 
nada, la huida hacia la cumbre eidética, hacia la Plenitud” (Ibíd.: 13). La esperanza 
de plenitud surge sólo de la conciencia de la finitud, en el vislumbrar de la nada, 
como una reacción ontológico-existencial ante el abismo.

Efectivamente, puesto que la potencia es de suyo potencia de lo contrario 
(Aristóteles, Metafísica, IX, 8, 1050 b 9; 9, 1051 a 5; Retórica, II, 19, 1392 a 11; 
De Caelo, I, 12, 283 b 4.), la composición acto-potencia pone de manifiesto que 
el orden propio a cada ente está contaminado de una contradicción radical y que, 
por lo tanto, la actualización de la potencia, de alguna manera, significa un existir 
que surge en una suerte de tensión respecto de la nada, en la medida que para 
los seres potenciales ningún acto puede agotar la posibilidad que los constituye 
esencialmente. De allí que Finlayson afirme que “el existir tiene algo de divino” 
(Finlayson, 1945: 28), por cuanto ningún ente potencial puede darse a sí mismo 
el ser y, por lo tanto, la misma tensión que tiene como uno de los polos a la nada, 
reclama un fundamento que dé en primer lugar plena cuenta de sí mismo y, por 
ello, pueda ser principio de explicación y de sentido de lo que es incapaz de dar 
cuenta de sí mismo. Así pues, se debe tener presente que esto de divino que tiene el 
existir es, paradójicamente, el necesario correlato de su doble filiación, es decir, su 
carácter divino surge del hecho mismo de que el existir se destaque sobre la nada. 
Así pues, el acto no puede ser entendido como mero correlato de la potencia, por 
cuanto “siendo [el existir] acto solamente, su causalidad recae sobre lo no-existente, 
es decir, sale al encuentro de la esencia sobre el abismo de la nada” (Ibíd.: 29). Para 



Hugo Renato Ochoa Disselkoen

102

los entes finitos, ser es, ante todo, escisión, la identidad esencial se gesta como una 
versión existencial radicalmente insuficiente, como no puede ser de otra manera 
dado su origen, pero también ese mismo origen marca su destino, cual es la muerte 
y el retorno circular a la nada, esto si acaso no hay una divinidad que los sostenga 
más allá de sí mismos. 

Se trata de una identidad móvil, es decir, que se realiza como tal en el 
movimiento; por decirlo así, el ser humano no puede limitarse meramente a ser, 
sino que debe “operar”, “actuar”, en definitiva, construirse contra la nada en la 
conservación de su identidad. De allí que, como afirma Finlayson, “la zona del 
movimiento existe sólo entre dos términos y es esencialmente relativa. Únicamente 
Dios y la nada son inmóviles” (Ibíd.: 120). Los seres móviles buscan la inmovilidad 
del ser absoluto, como sostiene Aristóteles, pero si no la logran, y no pueden lograrlo 
por sí mismos, “tienden nuevamente a rupturarse” (Ibíd.). Finlayson entiende este 
anhelo de completitud en una perspectiva teológica, no obstante debe quedar claro 
que todo ser finito por sí mismo caerá ineludiblemente en esa ruptura. De este modo 
se puede afirmar que la concepción metafísica de Clarence Finlayson constituye 
una recomprensión de los principios aristotélico-tomistas pensados a partir de una 
articulación dialéctica entre ser y nada, como polos fundamentales de toda identidad 
característica de los seres finitos. Asimismo, dado que la filosofía es la disciplina 
esencial del hombre, según reza el título de uno de sus artículos, y que la filosofía, 
según afirma, se funda en una intuición metafísica, esta intuición es tal porque se 
realiza en el reconocimiento experiencial del fenómeno de la muerte en contraste 
con el anhelo de ser absolutamente.

De aquí que Finlayson critique (Finlayson, 1949: 18) la metafísica tomista 
de las escuelas que asumen, por decirlo así, la perspectiva de la divinidad, es decir, 
una metafísica que, como entiende que el paradigma radical del verdadero saber es 
el divino, pretende instalarse en tal perspectiva. Finlayson, sin embargo, intentará 
una metafísica que parta de las condiciones reales del ser humano, a partir de la 
concreción de su modo propio de existir, caracterizado no sólo por la finitud, sino 
por la conciencia vivencial de su contingencia. Así, pues, la condición fundamental 
de lo humano no es sólo la finitud, sino la conciencia de esa finitud, y sólo desde 
allí, sobre la base de esta experiencia radical que se da al interior mismo de la 
existencia cotidiana, cabe una metafísica. Sin embargo, en el límite que marca la 
finitud se muestra, de alguna manera, lo que está allende el límite. En este sentido, 
si bien la existencia debe ser entendida como la articulación dinámica de un ser 
vuelto sobre sí mismo, como afirma Finlayson citando a Spinoza, “cada cosa, en 
tanto que es en sí, se esfuerza por perseverar en su ser” (Finlayson, 1945b: 8), no 
obstante, sólo puede perseverar en la medida que se esfuerza por trascender su 



Fundamentos de la Antropología metafísica...

103

límite a partir de una vocación irrenunciable de infinito. De modo que aunque esta 
tensión sobre sí, este esfuerzo de ser, está desde un principio contagiado de nada, 
porque de allí proviene, también la misma tensión del acto lo remite, casi como 
una memoria de plenitud, más allá de sí mismo.

Así, pues, la estructura hilemórfica de lo real tensa a cada existente sobre sí 
mismo, de modo que “el existir presiona al ser esencial para que se mueva, crezca, 
produzca, tal es el primer ‘tensor’ por excelencia siendo como es el acto del ente” 
(Finlayson, 19553d: 278). Tensor es “el elemento que pone en el seno de una realidad 
cualquiera una tendencia al movimiento, a la actividad o a la operación” (Finlayson, 
1953a: 195). No obstante, esta misma tensión a ser revela una radical falibilidad 
que impulsa o bien a la rebelión, o bien a la esperanza, por cuanto este “impulso a 
saltar la valla del límite” (Finlayson, 1945c: 12-13) puede ser comprendido como 
una “huida” (Ibíd.) o también como un deseo positivo de “ruptura del límite” (Ibíd.: 
16); rebelión y esperanza surgen como correlato de la experiencia del límite y son 
las alternativas existenciales de quien toma conciencia cabal de la propia finitud. 
De allí que, como Finlayson sostiene más adelante “el metafísico es el hombre que 
constantemente está rupturando límites” (Ibíd.: 19). 

Pese a que la condición individual del sujeto humano significa el reclamo 
de un sobrepasamiento de sí bajo la forma de un salto, de una ruptura consigo 
mismo, no obstante, nunca logra trascender lo individual, “Todo lo que vivimos, 
lo vivimos como individuo, lo trascendente lo inmanentizamos, lo ilimitado, lo 
finitizamos” (Ibíd.: 26). 

En la tradición aristotélica el problema del movimiento y de la temporalidad 
constituyen sin duda un punto de arranque central de la teoría hilemórfica, sin 
embargo, en Finlayson la temporalidad y el movimiento son aprehendidos en su 
carácter existencial y esto significa que la metafísica que propone no es tanto una 
metafísica del ser en sí mismo como de la intuición del ser. Ahora bien, la intuición 
del ser ha de ser necesariamente por vía conceptual. “La intuición metafísica recae 
sobre su objeto propio que es el ser: No hay intuición filosófica sin concepto” (Ibíd.: 
7). Se trata de hacer una metafísica a escala humana y, por lo tanto, ha de surgir 
desde la limitación y la finitud. “El conocimiento intuitivo-representacional muestra 
[la] barrera en que el yo se limita. La intuición de la nada es traída y arrastrada en 
nuestra misma actividad que sale del Yo para perfeccionarse, para hallar objeto, 
en último extremo carente en nosotros” (Ibíd.: 8). El sujeto mismo en la búsqueda 
de su propia perfección tropieza ineludiblemente con su propia nada y sólo a partir 
de allí puede “comprender” o “dirigirse” hacia el ser absoluto. 



Hugo Renato Ochoa Disselkoen

104

En este sentido constituye un misterio la misma intuición del ser, por cuanto 
si bien, como veíamos, no se da intuición metafísica sin concepto, sin embargo, 
en esta misma limitación, en el contraste de todo y nada que se encastilla en la 
finitud, se revela el ser absoluto como su ausencia. “Entre lo inmanente nuestro 
y lo trascendente, entre el alma y la idea, existe un intersticio, una solución de 
continuidad, un no-ser, un extranjerismo, algo que tiende a ser llenado, pero que 
es inllenable como el tonel de las Danaides” (Cfr. Ibíd.: 28). Se trata de una finitud 
radical, por cuanto la conjunción de materia y espíritu es un compuesto trágico 
(Finlayson, 2006a: 32; 2006d: 35; 2006b: 110) que, como causa de la contingencia 
del ser humano, lo arroja cada vez fuera de sí mismo en la búsqueda de lo que 
pueda aquietar el ansia de infinitud. “Por huir de la nada, nada que conducimos en 
nuestra íntima y esencial estructura de seres limitados, recortados y acostados sobre 
el no ser, nos movemos continuamente en busca desesperada de sostén” (Finlayson, 
2006e: 26). Fruto de esa desesperación ineludible, el ser humano hace filosofía, se 
transforma en un ente metafísico. 

La vía filosófica transita ineludiblemente por la frontera entre el ser y la 
nada, de allí que, como sostiene Finlayson, “el hombre camina en este mundo 
tratando incesantemente de escapar de su propia nada” (Finlayson, 2006b: 108). 
La vida humana es comprendida, pues, como una “lucha agónica” (el término es 
de Finlayson) contra la negación de sí, pero una negación que no es extranjera a 
lo humano, sino que le es consubstancial, y en esto consiste el carácter trágico, 
pues no puede huir de su propio ser. Cualquier forma de presencia del ser absoluto 
en la vida humana e, incluso, la misma intuición del ser, surgen de la experiencia 
existencial de la finitud. Ahora bien, la finitud proviene del carácter potencial y, 
como sostiene Aristóteles en el De caelo, la potencia debe ser referida al límite 
máximo de su posibilidad, de modo que es necesario que todos los seres potenciales 
tengan un tiempo máximo de no ser y un tiempo máximo de ser (Aristóteles, De 
caelo, I, 11, 181ª7 ss.), de allí que la limitación, entraña necesariamente muerte; 
una vez alcanzado el final al cual la potencia de cada ser se ordena, por una ley 
ineluctable de la naturaleza, se desintegra y muere. “La muerte aparece así como 
una ley casi metafísica” (Finlayson, 2006c: 231). 

Asimismo, la experiencia de la propia contingencia revela la fragilidad 
estructural del cosmos, de modo que la experiencia de la finitud se expande 
analógicamente al resto de los seres. “Metafísicamente hablando, todo ha salido 
de la nada y todo, por una ley ineluctable, ha de volverse a la nada” (Ibíd.: 237). 
Más aún, Finlayson afirma a continuación que, como todo ser finito hunde sus 
raíces en la nada, a éste le brota un conato hacia el no-ser, de modo que en el ser 
humano hay dos tensores contrapuestos; por una parte tiende a perseverar en el ser 



Fundamentos de la Antropología metafísica...

105

y, por otra, producto del peso de la finitud, tiende a retornar a la nada. Pero es eso 
precisamente lo que caracteriza a lo potencial, esta doble y contradictoria tensión, 
que es insuperable por lo finito mismo. De allí que “la necesidad de la muerte para 
todo organismo resulta, a mi parecer, fundada primeramente en una necesidad 
metafísica, inherente a todo ser limitado” (Ibíd.: 240). Por eso la cuestión del ser, 
objeto propio de la metafísica tal como la entiende Finlayson, requiere ser tratada en 
la perspectiva de lo limitado, y la “intuición del ser”, paradójicamente complica al 
ser humano en su finitud con lo que carece de límites. Si, a partir de la concepción 
clásica de la metafísica, los principios son pensados cabalmente como potencia y 
acto, pero referidos a la condición humana tal como se presenta en la experiencia 
de tales principios, entonces la intuición metafísica misma surge como correlato 
necesario de la experiencia de la propia finitud. Esta perspectiva supone un giro 
respecto de cierta tradición escolástica que Finlayson había criticado, y abría la 
perspectiva de un diálogo, que el mismo Finlayson inició, con el pensamiento 
moderno y contemporáneo.

Se puede decir, a la luz de lo anterior, que la antropología de Finlayson es 
constitutivamente metafísica, como lo señala Sánchez de Irarrázabal (Sánchez de 
Irarrázabal, 1988: 94), pero ese carácter no significa meramente que la comprensión 
del ser humano se remonta a principios metafísicos, lo cual, a la postre, no 
significaría ninguna originalidad, sino que la existencia humana misma debe ser 
esencialmente metafísica, si ha de ser propiamente humana. Esto significa que la 
comprensión de sí como existente es, por decirlo así, radicalmente insuficiente para 
dar cuenta de la propia posición, tampoco es suficiente la comprensión de sí como ser 
inteligente y racional, ni tampoco como ser dotado de voluntad, si bien ciertamente 
se cuenta con tales disposiciones; la cuestión central es cómo se hace presente esa 
existencia, cómo se configura el entendimiento y cuál es el objeto propio de esa 
voluntad. Existencia, voluntad y entendimiento se presentan a la conciencia en una 
experiencia paradójica: la experiencia de la radical insuficiencia para alcanzar el 
fin más propio de cada uno, no obstante estar constitutivamente tendido hacia él. 

La plenitud del ser, la absoluta libertad y la aprehensión cabal de las esencias 
tensan a la existencia humana en el límite de lo imposible, pero, precisamente por 
ello le abren un espacio propio inusitado. “El único ser que intuye la nada es el 
espíritu finito, Dios no puede intuirla” (Finlayson, 1945c: 8), tampoco los seres 
irracionales, de modo que la vida humana se caracteriza de hecho por ser una huida 
del no ser. “El hombre es un constante fugitivo de la nada” (Finlayson, 2006a: 
31). En torno a este carácter de fugitivo se gesta la posible grandeza o miseria 
humanas, porque la nada reclama su propiedad tanto como el ser y, por ello, el 
afán de remontarse al ser que es absoluto ser, sería el rasgo más específicamente 



Hugo Renato Ochoa Disselkoen

106

humano y que lo distingue de todos los demás seres. Se trata de la experiencia del 
límite, ya que lo intuido en esa intuición es el borde del propio ser. La intuición del 
ser, tal como el ser humano lo intuye, tiene como correlato ineludible la intuición 
de la propia nada, pero no se trata meramente de una intuición extática, de una 
aprehensión en la que no está complicada la existencia misma del sujeto, sino de 
una intuición que tensa la existencia entre esos dos polos de tal modo que define 
una dirección absoluta. La realidad es dinámica, pero no sólo porque de hecho esté 
en movimiento, sino porque la misma estructura óntica de lo real exige un modo 
existencial de ser caracterizado por un movimiento que está radicalmente tensado 
entre la existencia y el no ser. “La esencia adquiere operatividad para responder 
al impulso de la existencia” (Sánchez de Irarrázabal, 1988: 86). Sin embargo, 
este impulso se agota en el logro de una cierta plenitud, siempre parcial, proceso 
angenésico, lo llama Finlayson, por lo que alcanzada esa plenitud se inicia un 
proceso catagenésico, por el que se desciende en virtud de una corrupción que 
termina en la muerte. 

Desde esta perspectiva, la respuesta humana a este ‘tensor’, que es el ansia de 
plenitud existencial, no consiste en limitarse a meramente sobrevivir y perseverar 
en la existencia, porque el ‘tensor’ que tensa la esencia humana la temporaliza de 
tal modo que, en el devenir angenésico y catagenésico que la caracteriza, es este 
último el que establece el sentido del devenir, de allí que la “sobrevivencia” sea 
siempre vivida como, en definitiva, un escalamiento hacia la nada, escalamiento 
en el que también se ve envuelto el mismo mundo. Así, si “el proceso del devenir 
está en la urdimbre óntica del mundo” (Finlayson, 1953a: 258), el despliegue de sí 
que el ser humano realiza en esa urdimbre está marcado por la experiencia de un 
desfondamiento que reclama absolutamente un fundamento trascendente. De tal 
modo que, en tanto ser individual, el ser humano se debate contra sí mismo, por 
cuanto “la individuación por medio de la materia prima está más cerca de la nada 
que del ser” (Finlayson, 1969: 96). Y a continuación, citando a Maritain (Ibíd.: 
97; de Maritain, s/a: 148), refiriéndose a la individuación, afirma que ésta “es la 
diferencia que proviene de la limitación: no deriva de la plenitud ontológica, sino 
de la indigencia ontológica esencial de todo lo que es creado y especialmente de 
lo que es material”. De modo que, en su condición de individuo, que no es sino el 
“yo soy siendo”, el ser humano es radicalmente mundano, en la medida que está 
sujeto al devenir angenésico y catagenésico que es la característica central del 
vaivén del mundo.

Pero el ser humano es, además de individuo, persona, y esta constitución es 
un verdadero misterio. No se trata de que el ser humano sea por una parte individuo 
y por otra persona, “la individualidad y la personalidad son dos líneas metafísicas 



Fundamentos de la Antropología metafísica...

107

que se cruzan en la unidad de cada hombre. Parte una de los confines del no-ser y 
sube del átomo a la planta, al animal al hombre, y más arriba aún, al ángel; parte 
la otra del super-ser y baja de Dios, al ángel y al hombre” (de Maritain, citado por: 
Finlayson, 1969: 97). La condición humana queda, pues, definida por el cruce de 
estas dos “líneas metafísicas”. La línea individuante que asciende desde la materia, 
y la línea personalizadora que desciende desde la divinidad. Los demás caracteres 
han de ser explicados metafísicamente a partir de esta condición existencial que 
prefigura toda operación, acción y actividad del ser humano. Eso convierte al 
ser humano en una creatura radicalmente singular, única, al punto que es casi un 
monstruo, en la medida que contiene en sí una suerte de contradicción existencial. 
”Nada más absurdo, desde un punto de vista de la pura razón, que la conjunción 
del espíritu y del cuerpo para constituir una sola realidad substancial” (Ibíd.: 102). 
Efectivamente, cada uno de estos elementos es tensionado por un tensor opuesto, 
Así, si el llamado de la nada constituye el motor original que impulsa a la huida, a 
la búsqueda de un modo de ser que no esté contaminado de no ser, el otro tensor, 
la vocación de divinidad lo impulsa más allá de sí mismo, a crear al interior de 
su contingencia, su propia vida y muerte como una historia en la que la propia 
trascendencia surja como correlato paradójico de la simple búsqueda de sí mismo.

Bibliografía

1.	 Maritain, J. (s/a) Parafilosofía de la persona humana, Buenos Aires, 
Cursos de Cultura Católica.

2.	 Finlayson, C. (1939) Maritain, filósofo de nuestro tiempo, Revista 
Universidad de Antioquia, Medellín, 33, pp. 109-117.

3.	 Finlayson, C. (1945a) Dios y la filosofía, Medellín, Universidad de 
Antioquia.

4.	 Finlayson, C. (1945b) Intuición del ser o experiencia metafísica, 
Medellín, Ediciones Revista Universitaria.

5.	 Finlayson, C. (1949) Consideraciones sobre los tiempos actuales, 
Revista Nacional de Cultura, Caracas, 73, 1949.

6.	 Finlayson, C. (1953a) Fundamentación de una metafísica dinámica. 
En: Finlayson, C. Hombre, mundo y Dios. Versión cristiana de la 
existencia, Bogotá, Instituto Colombiano de Cultura Hispánica.

7.	 Finlayson, C. (1953b) Intuición del ser. En: Finlayson, C. Hombre, 
mundo y Dios. Versión cristiana de la existencia, Bogotá, Instituto 
Colombiano de Cultura Hispánica.



Hugo Renato Ochoa Disselkoen

108

8.	 Finlayson, C. (1953c) La evolución homogénea de la idea de Dios. 
En: Finlayson, C. Hombre mundo y Dios, Bogotá, Ed. Cosmos.

9.	 Finlayson, C. (1969) Algunas observaciones metafísicas sobre 
la muerte. En: Finlayson, C., Antología, Santiago de Chile, Editorial 
Andrés Bello.

10.	 Finlayson, C. (2006a) El aburrimiento y la moral. En: Finlayson, 
C. Escritos pensados, Santiago de Chile, Universidad Diego Portales.

11.	 Finlayson, C. (2006b) En torno a Hamlet. En: Finlayson, C. Escritos 
pensados, Santiago de Chile, Universidad Diego Portales.

12.	 Finlayson, C. (2006c) Expedición a la muerte. En: Finlayson, C. 
Escritos pensados, Santiago de Chile, Universidad Diego Portales.

13.	 Finlayson, C. (2006d) Más allá de lo trágico y lo cómico. En: 
Finlayson, C. Escritos pensados, Santiago de Chile, Universidad Diego 
Portales.

14.	 Finlayson, C. (2006e) Observaciones sobre sentimientos y actitudes. 
En: Finlayson, C. Escritos pensados, Santiago de Chile, Universidad 
Diego Portales.

15.	 Sánchez de Irarrázabal, E. (1988) Clarence Finlayson: 
1913-1954. En: Caiceo Escudero, J. & Sánchez de Irarrázabal, E. (eds.) 
Clarence Finlayson. Sinopsis de la filosofía en Chile, Santiago de Chile, 
Pontificia Universidad Católica de Chile.


	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	__DdeLink__183_515556866
	__DdeLink__187_515556866
	__DdeLink__286_1628210309
	__DdeLink__289_1628210309
	__DdeLink__292_1628210309
	__DdeLink__284_1628210309
	__DdeLink__296_1628210309
	_GoBack
	_GoBack

