El “sacerdote asceta” y el sacro-dominio del valor.
Nietzsche y la genealogia de la moral’

The “hermit priest” and the sacred-dominion of courage. Nietzsche and the
Genealogy of Morals

Por: Fernando José Vergara Henriquez
Facultad de Ciencias Religiosas y Filosoficas
Universidad Catolica del Maule

Talca, Chile

fvergara@ucm.cl

Fecha de recepcion: 7 de diciembre de 2010
Fecha de aprobacion: 30 de marzo de 2011

Resumen: El presente articulo desarrolla el diagnostico nietzscheano sobre la condicion moral de la tradicion
judeo-cristiana occidental. Haciendo un recorrido por la critica nietzscheana en La genealogia de la
moral, nos proponemos, bajo la clave hermenéutica de sentido, mostrar que el sacerdote asceta se alza
como una figura de dominio de caracter sacro de los sentimientos morales, convirtiéndose en una suerte
de administrador del sentido del sufrimiento, de la pena, de la culpa y de la mala conciencia.

Palabras clave: Hermenéutica, Nietzsche, Interpretacion, Genealogia, Moral, Filosofia contemporanea.

Abstract: The present article develops the Nietzschean diagnosis on the Moral Condition of the Western Judeo-
Christian Tradition. Exploring Nietzsche's critique in The Genealogy of Morals, we want to undertake,
under the Hermeneutic Key of Sense, to show that the hermit priest rises as a figure of domination of the
moral feelings that has a sacred character, turning into a sort of administrator of the Sense of Suffering,
of Grief, of Guilt and of Bad Conscience.

Keywords: Hermeneutics, Nietzsche, Interpretation, Genealogy, Moral, Contemporary Philosophy.

La genealogia como método de develamiento interpretativo

La formula precisa que expresa el diagndstico nietzscheano sobre la cultura
occidental es que estd enferma moralmente, debido a estar escindida entre los

*  El presente articulo se inscribe dentro del Proyecto de Investigacion Postdoctoral que actualmente
lleva a cabo en el Departamento de Historia de la Filosofia, Estética y Filosofia de la Cultura de la
Facultad de Filosofia de la Universidad de Barcelona, Espaiia, bajo la tutoria del Dr. Miguel Morey
Farré. Proyecto titulado La modernidad revelada. Estructuracion y rendimiento hermenéutico
de la figuratividad en el pensamiento de Nietzsche y Gadamer, con apoyo financiero de Becas
Chile-CONICYT 2009-2011, N° 74090015.

Estud.filos ISSN 0121-3628 n°43 Junio de 2011 Universidad de Antioquia pp. 129-148.



Fernando José Vergara Henriquez

elementos racionales del pensamiento y las raices terrenales o sensibles de la vida
misma en cuanto voluntad de poder. El objetivo de este dictamen, que resulta ser
central en la critica nietzscheana, no son Dios ni el cristianismo ni los sacerdotes,
pues todos resultan ser sélo recursos para situarnos en la perspectiva correcta
respecto de su verdadero blanco: la razon tedrica y, precisamente, la metafisica
misma con sus valores y verdades que se funda.

Para Nietzsche toda metafisica, religion y moral desde el punto de vista
de la cultura judeo-cristiana occidental, encarnan las grandes expresiones del
racionalismo teorico inaugurado por Descartes y perpetuado por el criticismo
kantiano, que se traducen en prejuicios (equivalentes a valores, a verdad) de la
actitud practica propia de una determinada moralidad de vida. Estos prejuicios
originan una civilizacién o cultura determinada por una “moral [...] como una
voluntad de poder que se caracteriza como venganza: no es la propuesta de un
valor alternativo respecto de otros, segiin Nietzsche; sino mas bien la negacion
nihilista de todo valor al mundo, y la consiguiente voluntad de rebajarlo aun mas,
despreciandolo y humillandolo” (Vattimo, 1987: 119).

La genealogia o develamiento histdrico-interpretativo, es una investigacion
historica que se opone al “desplegamiento metahistorico de las significaciones
ideales y de las indefinidas teleologias” (Foucault, 1988: 13) con el fin de “localizar
la singularidad de los acontecimientos” (Foucault, 1988: 12). Esta mecanica
persigue emitir un diagnostico acerca de las conexiones que surgen de la experiencia
moderna, sumergiéndose en ellas para concentrar su examen en la profundidad que
subyace la presencia de las figuras de interpretacion. La genealogia trabaja en las
antipodas de las formas tradicionales de analisis historico. Estas enfatizan, por una
parte, las formas estables y las continuidades de los acontecimientos que suceden
y que quedan registrados en la historia; la genealogia, por su parte, acentiia la
complejidad, la fragilidad y la contingencia relacionadas con los acontecimientos
historicos, de ahi que afirma la perspectividad del saber y la operatividad de la
conciencia teniendo como horizonte las relaciones de poder. Del concepto de
genealogia es posible extraer varios usos: primero, “facilita la autocomprension
cultural historizando la interpretaciéon moral de la existencia [por medio] de
una continua recreacion de esa valoracion a través del ejercicio incesante de
interpretaciones que le otorgan vigencia; [segundo] explicita el caracter no universal
ni incondicional de las interpretaciones, y luego de los valores que le subyacen
[deviene positivamente como el] arte de mostrar la diferencia bajo la mascara de
la identidad; [y tercero] muestra que la lucha de voluntades marca histéricamente
nuestra propia subjetividad” (Hopenhayn, 1998: 36-37). El método de develamiento

130



El “sacerdote asceta’ y el sacro-dominio del valor...

historico-interpretativo trata de establecer lo que el objeto es (verdad, lenguaje,
conceptos morales, etc.) a partir de sus origenes, pues “en el comienzo de todas
las cosas esta lo mas valioso y esencial” (Nietzsche, 1996: 117).

La genealogia como instrumento de analisis, versa sobre una suerte de figuras
que le son representativas o fundamentales y que devela la interpretacion, las cuales
posibilitan su ejemplificacion y demostracion como radicales experiencias historicas.
Se trata de una plataforma desde la cual presenciamos las historias de la historia:
la interpretacion de hechos histéricos enmarcados en el tiempo reconociendo “las
diferentes escenas en las que se han representado distintos papeles; definir incluso
el punto de su ausencia, el momento en el que no ha sucedido” (Foucault, 1988:
12). La genealogia deja en evidencia lo incuestionable de aquel origen, pues es una
estrategia que persigue la no-identidad de lo que se acepta acriticamente. Ademas,
el develamiento histdrico-interpretativo, rompe con la concepcion de una historia
dividida en apariencia y verdad; quiebra la imagen de una interpretacion absoluta y
determinista en la historia al abandonar la confianza en un sustrato incondicionado
que subyace bajo la secuencia de los acontecimientos, dejando al sujeto expuesto a
la finitud, empiricidad, positividad. En fin, opera un desmantelamiento minucioso
de la tradicion a partir de perspectivas, convirtiéndola en historia de perspectivas
(lectura de interpretaciones e interpretacion de lecturas) cuyo centro seria el retorno
o repliegue a los origenes en cuanto origen y se “opone al caracter absoluto de
los valores y a su caracter relativo o utilitario. La genealogia significa el elemento
diferencial de los valores, del cual deriva su valor mismo [...] quiere decir, pues,
origen y nacimiento, pero también diferencia o distancia en el origen” (Deleuze,
1994: 9). Por ello, Nietzsche rechaza una busqueda por el origen percibiendo el
caracter fundamentalmente interpretativo de nuestra experiencia en el mundo, pues
buscar tal origen “es tratar de encontrar “lo que existia”, el “eso mismo” de una
imagen exactamente adecuada a si misma; tener por adventicias todas las peripecias
que han podido suceder, todas las astucias y todos los disfraces; comprometerse a
quitar todas las mascaras, para desvelar el fin de una identidad primera” (Foucault,
1988: 18). Lo que busca Nietzsche es “insistir en las meticulosidades y azares de los
comienzos; prestar una atencion escrupulosa a su irrisoria mezquindad; prepararse
a verlos surgir, al fin sin mascaras, con la cara de lo otro; no tener pudor en ir a
buscarlos alli donde estan [...] darles tiempo para ascender del laberinto en el que
jamas verdad alguna los ha tenido bajo custodia” (Foucault, 1988: 23).

La originalidad del cuestionamiento nietzscheano sobre la moral, radica en
montar una reflexion genealogica que investiga las originales pulsiones productivas
de las interpretaciones morales, como asimismo en la elucidacion de la valoracion
de los valores propios de cada una de las interpretaciones morales, como afirma

131



Fernando José Vergara Henriquez

Deleuze, de las “categorias de una tipologia de las profundidades” Deleuze,
2000: 36) de las logicas de dominacion religiosa: monoteismo, alianza, profecias
inaugurales, el mesianismo, la universalizacion paulina, cristologia y conquista
politica.

Un punto explicativo del desarrollo de esta estrategia de interpretacion
genealdgica sobre las posibles condiciones de emergencia de la tradicion moral,
de sus relaciones sociales y de sus proyecciones culturales, epistemologicas,
veritativas e identitarias instaladas en la tradicion social judeo-cristiana occidental,
lo encontramos en la distincion histérica y psico-espiritual que realiza Nietzsche,
entre moral de sefiores y moral de esclavos, en clara alusion a las teorias morales
propuestas por Aristoteles y por Kant, respectivamente:

En mi peregrinacion a través de los sistemas de las numerosas morales, mas delicadas
0 mas groseras, que hasta ahora han dominado o continuan dominando en la tierra,
he encontrado ciertos rasgos que se repiten juntos y que se coligan entre si de modo
regular: hasta que por fin se me han revelado dos tipos basicos, y se ha puesto de
relieve una diferencia fundamental. Hay una moral de sefiores y una moral de
esclavos. [ ...] Las diferenciaciones morales de los valores han surgido o bien entre una
especie dominante, la cual adquirié conciencia, con un sentimiento de bienestar, de su
diferencia frente a la especie dominada — o bien entre los dominados, los esclavos y
los subordinados de todo grado. [...] La especie aristocratica de hombre se siente a s/
misma como determinadora de los valores, no tiene necesidad de dejarse autorizar, su
juicio es “lo que me es perjudicial a mi, es perjudicial en si”, sabe que es la que otorga
dignidad en absoluto a las cosas, ella es creadora de valores. Todo lo que conoce
que hay en ella misma lo honra: semejante moral es autoglorificacion. En primer
plano se encuentran el sentimiento de la plenitud, del poder que quiere desbordarse,
la felicidad de la tension elevada, la conciencia de una riqueza que quisiera regalar
y repartir: — también el hombre aristocratico socorre al desgraciado, pero no, o casi
no, por compasion, sino mas bien por un impulso engendrado por el exceso de poder.
[...] Las cosas ocurren de modo distinto en [...] la moral de esclavos. Suponiendo que
los atropellados, los oprimidos, los dolientes, los serviles, los inseguros y cansados
de si mismos moralicen: jcudl sera el caracter comiin de sus valoraciones morales?
[...] La mirada del esclavo no ve con buenos ojos las virtudes del poderoso: esa
mirada posee escepticismo y desconfianza, es sutil en su desconfianza frente a todo
lo “bueno” que alli es honrado, quisiera convencerse de que la misma felicidad no
es alli auténtica. A la inversa, las propiedades que sirven para aliviar la existencia
de quienes sufren son puestas de relieve e inundadas de luz: es a la compasion, a
la mano afable y socorredora, al corazén calido, a la paciencia, a la diligencia, a la
humildad, a la amabilidad a lo que aqui se honra, pues éstas son aqui las propiedades
mas Utiles y casi los inicos medios para soportar la presion de la existencia. La moral
de los esclavos es, en lo esencial, una moral de la utilidad [...]. La antitesis llega a
su cumbre cuando, de acuerdo con la consecuencia propia de la moral de esclavos,
un soplo de menosprecio acaba por adherirse también al “bueno” de esa moral [...],
porque, dentro del modo de pensar de los esclavos, el bueno tiene que ser en todo
caso el hombre no peligroso: es bonachon, facil de engafiar, acaso un poco estupido,
un bonhomme [buen hombre] (Nietzsche, 1993: 222-226).

132



El “sacerdote asceta’ y el sacro-dominio del valor...
La revision de la estructura moral

Nietzsche, teniendo en mente tres directrices orientadoras, aborda la cuestion
moral de la siguiente manera: primero, la pregunta: ;qué valor tienen los juicios
morales de bueno y malvado, la moral, la metafisica, la religion y la ciencia?;
segundo, el significado: ;son un signo de empobrecimiento y degeneracion de la
vida o, por el contrario, en ellos se manifiestan la plenitud y voluntad de la vida?
(Nietzsche, 1993: 20-22). Estas dos cuestiones se refieren al valor como expresion
de voluntad originaria; y, tercero, el método de investigacion: una necesaria critica
de los valores morales, y para ello se requiere tener conocimiento de las condiciones
y circunstancias de las que aquéllos surgieron, en las que se desarrollaron y
modificaron (Nietzsche, 1993: 22-23). Es importante destacar que el proposito
radica en la explicitacion de las condiciones tanto de invencion, interiorizacion e
instalacion de los valores, mas que una investigacion sobre los origenes de esos
valores, lo que interesa, es poner en evidencia su historicidad, pues “el genealogista
necesita de la historia para conjurar la quimera del origen” (Foucault, 1988: 11) y
se pregunta por la conciencia de la historicidad de los valores y de la interpretacion
de los mismos, vale decir, se sumerge en el minuto de emergencia y desarrollo de
las tradiciones historicas que conforman los juicios de valor del ser humano:

La indicacion de cudl es el camino correcto me la proporciono el problema referente

a qué es lo que las designaciones de lo “bueno” acufiadas por las diversas lenguas

pretenden propiamente significar en el aspecto etimologico: encontré aqui que todas

ellas remiten a idéntica metamorfosis conceptual,— que, en todas partes, “noble”,

“aristocratico” en el sentido estamental, es el concepto basico a partir del cual se
desarrolld luego, por necesidad, “bueno” en el sentido de “animicamente noble”, de

9 <

“aristocratico”, de “animicamente de indole elevada”, “animicamente privilegiado”:
un desarrollo que marcha siempre paralelo a aquel otro que hace que “vulgar”,
“plebeyo”, “bajo”, acaben por pasar al concepto “malo” (Nietzsche, 1994a: 33-36).

Veamos el desarrollo nietzscheano de revision moral. En La genealogia de
la moral, en su Tratado Primero titulado “Bueno y malo”, “malvado y bueno”, un
tratado destinado a revelar la psicologia del cristianismo (el afecto del resentimiento)
y en el que Nietzsche constata que hasta entonces se habia situado el origen del
concepto de bueno en aquellas acciones desinteresadas, calificadas justamente
como buenas por aquellos que se beneficiaban en su ejecucion, interiorizacion,
realizacion y difusion. A partir de ello, cuestiona tal tesis considerandola carente
de sentido historico y de directo contrasentido psicoldgico, incluso fisiologico o
natural. Sostiene que toda la evidencia histdrica y hasta el analisis psicologico
mas superficial demostrarian que fueron los buenos mismos, vale decir, los nobles
y poderosos los que gozaban de una posicion y de una mente elevadas, quienes

133



Fernando José Vergara Henriquez

se consideraron y se establecieron arbitrariamente como buenos, extendiendo
esta valoracion a las condiciones de caracter y a las acciones propias de quienes
pertenecen a ese rango (Nietzsche, 1988: 55). Este proceso creador, por parte de
los aristocratas, es un proceso natural que se produce al interior de la sociedad que
se viene desarrollando desde los inicios primitivos de la cultura:
Toda nueva elevacion del tipo “hombre” fue hasta hoy obra de una sociedad
aristocratica, y se debera siempre a una sociedad que tenga fe en la necesidad de una
profunda diferencia del valor de hombre a hombre, y que para llegar a su fin necesite
de la esclavitud bajo una u otra forma. Sin el pathos de la distancia que nace de la
diferencia de clases, y del constante ejercicio del mandar y del tener a los demas
oprimidos y lejanos, no seria posible el otro misterioso pathos, el deseo de ampliar
las distancias dentro del alma misma, el desarrollo de estados animicos, cada vez
mas elevados, mas varios y lejanos; en una palabra, la elevacion del tipo hombre, el
incesante triunfo del hombre sobre si mismo (para emplear en sentido supermoral una
formula moral). Y no hay que hacerse ilusiones humanitarias acerca del origen de una
sociedad aristocratica (y por tanto, acerca de la elevacion del “tipo hombre™); la verdad
es dura. Digamos, sin circunloquios, como comenz6 en la Tierra toda civilizacion noble
y elevada. Hombres de naturaleza primitiva, barbaros en el sentido mas terrible de la
palabra, hombres de rapifia, con indémita fuerza de voluntad, con ardiente deseo de
dominar, se precipitaban sobre las razas mas débiles, mas civilizadas, que se ocupan
en el comercio o en el pastoreo, o sobre otras civilizaciones decrépitas que gastan
las tltimas energias de la vida en espléndidos fuegos artificiales del espiritu y de la
corrupcion. La casta aristocratica fue siempre en sus comienzos la raza barbara, y su
preponderancia debe buscarse, no en la fuerza fisica, sino en la fuerza del espiritu:
eran hombres mas completos (bestias mas completas) (Nietzsche, 1993: 219-220).

A partir de ese sentimiento de pertenencia a un rango superior y colmados
de un “pathos de la distancia” frente a la plebe, captaron como parte de su facultad
en tanto sefiores el derecho de crear valores y a darles nombres (Nietzsche, 1994a:
31) gracias a la accion de una “vieja hembra engafiadora” (Nietzsche, 1994b: 49),
la gramatica. Lo que se afirma, es que la palabra bueno no habria estado asi, en su
origen, ligada a las acciones desinteresadas ni a aquellos a los que, a través de ellas
se les mostraba bondad. Fundamenta tal interpretacion en el significado etimoldgico
de los términos bueno y malo en diversos idiomas. La totalidad de significados
muestran una misma metamorfosis conceptual: noble, aristocratico en un sentido
social, constituyen siempre el concepto basico a partir del cual se desarrolla el bueno
ya internalizado, en el sentido de alma aristocratica, dotado de alma superior. A
partir de este concepto inicial, esencialmente positivo, surge por contraposicion el
de malo, en el uso comun: plebeyo, mal nacido, inferior, infeliz, etc.

Nos encontramos, pues ante dos valorizaciones internalizadas de las que
el original, es el bueno entendido como afirmaciéon espontanea de una forma de
existencia, la del noble, la del poderoso. El segundo, el malo presenta, en cambio,

134



El “sacerdote asceta’ y el sacro-dominio del valor...

un caracter secundario o derivado, ofrece junto con su sentido peyorativo frente a
lo bajo, lo sucio, lo comun, una especie de condescendencia y piedad hacia el mal
nacido, el infeliz, el que no goza de la misma realidad que la del noble.

Las sociedades en las cuales la casta aristocratica es la casta sacerdotal,
no constituyen una excepcion a esta regla: marcacion de la distancia y del rango.
Alli, dicha casta, es una descripcion de si misma, enfatiza un predicado que evoca
su funcion sacerdotal. Sus caracteristicas tanto fisicas como psiquicas serian muy
diferentes de las de la nobleza generadora del binomio de valores ya descritos.
Mientras la casta aristocratica expresa su voluntad de poder en una vida volcada
hacia la actividad libre y robusta, dedicandose a la guerra, la caza, la danza, a todo
lo que expresa energia vital, por su parte la casta sacerdotal, generalmente débil
fisicamente e introvertida en lo psiquico, tiende alternadamente a la cavilacion
y a las explosiones emocionales. No posee una notoria capacidad guerrera para
imponer abiertamente su voluntad de poder. Esta tltima impotencia hace de los
sacerdotes los enemigos mas temibles, pues genera el odio y la biisqueda de vias
arteras y sutiles de dominacion. El término puro, que originariamente correspondia
auna asignaciéon meramente exterior: la observacion de ciertas normas higiénicas,
llegara a interiorizarse y enfrentandose a impuro, adquirird una connotaciéon moral.
Este contexto servira para conceptualizar un bueno y un malo profundamente
moralizados; con ello la humanidad habra pasado desde su pre-historia moral, es
decir, la época durante la cual la moral consistia en respetar la tradicion con sus
costumbres, y la inmoralidad consistia en transgredirlas, para llegar a la etapa
moral propiamente tal, donde haran su aparicion el sentimiento de culpa y pecado
(Nietzsche, 1994a: 166-167).

Con los judios comienza la rebelion de los esclavos en moral, mediante un
acabado plan de inversion de la identificacion aristocratica de los valores; ahora los
miserables son los buenos, los pobres, los impotentes, los bajos, etc. (Nietzsche,
1994a: 36-42):

La rebelion de los esclavos en la moral comienza cuando el resentimiento mismo se

vuelve creador y engendra valores: el resentimiento de aquellos seres a quienes les esta

vedada la auténtica reaccion, la reaccion de la accion y que se desquita unicamente

con una venganza imaginaria. Mientras que toda moral noble nace de un triunfante

si dicho a si mismo, la moral de los esclavos dice no, ya de antemano, a un “fuerte”,

a un “otro”, a un “no-yo”, y ese no es lo que constituye su accion creadora [...] su
accion es, de raiz, reaccion (Nietzsche, 1994a: 42-43).

La moral de esclavos, aquella que hace bueno a lo que resulta de la propia
impotencia, se funda en el supuesto engafoso de que tras la accion hay un sujeto
libre, y de que cuya debilidad se debe a una tnica e inevitable realidad y no a un

135



Fernando José Vergara Henriquez

logro voluntario, querido, elegido: un mérito. Para esto se duplica el hacer y se
supone que detras de todo hacer hay un hacer-hacer, es decir, un agente, en suma,
un alma. De no mediar este engafio, no habria bueno ni malvado: el fuerte sélo
podria actuar como fuerte y el débil como débil (Nietzsche, 1994a: 51-53). Asi, los
conceptos morales de conciencia, culpa, deber y otros, tienen su origen en la esfera
del derecho de las obligaciones. Las formas basicas de cambio y comercio dieron
lugar a la relacion contractual entre acreedor y deudor; ello supuso previamente
la larga tarea de educar al hombre para hacer promesas, contrariando con ello su
natural capacidad de olvido, indispensable para el orden animico y la tranquilidad.
La falla en cumplir promesas origind la pena, cuyo objetivo primario fue beneficiar
al acreedor defraudado con la oportunidad para hacer sufrir al deudor un dafio
equivalente al perjuicio sufrido:

el perjudicado cambiaba el dafo, asi como el desplacer que éste le producia, por un
extraordinario contra-goce: el hacer-sufrir (Nietzsche, 1994a: 75).

El prototipo de esta sociedad aristocratico-sacerdotal, es el pueblo judio
como el protagonista de la revolucion de los esclavos en moral y representante de
la intencionalidad oculta de la moral cristiana, pues al oponerse a sus enemigos
y conquistadores e impulsados por el odio de la impotencia y de la milenaria
interiorizacion cultural, no se conformaron sino con una radical inversion de todos
los valores nobles, vale decir, con el acto de venganza mas grandioso y espiritual
ocurrido en la historia (Nietzsche, 2003: 80). Invirtiendo la ecuacion de los valores
aristocraticos, aquella que identificaba al bueno, al amado de Dios, al poderoso,
hermoso y feliz con el noble, se establece ahora una nueva equivalencia: el bueno
es solo el impotente, el humilde, el pobre, el sufriente, el infeliz; s6lo éstos son
los amados por Dios. Los poderosos y los nobles son ahora los malvados, crueles
e impios, los sin Dios, quienes seran condenados y malditos por toda la eternidad.

Esta revolucion de los esclavos en moral, comienza cuando el resentimiento
llega a ser creador ¢ institucionalizador de valores que surge como expresion del
triunfo de la transvaloracion de fodos los valores, sobre todos los demas ideales,
sobre los ideales mas nobles:

El resentimiento: Por tu culpa, por tu culpa... Acusacion y recriminacion proyectiva.

Si soy débil e infeliz, es por tu culpa. La vida reactiva se sustrac a las fuerzas

activas, la reaccion deja de “actuar”. La reaccion se convierte en algo sentido, en

“resentimiento”, que se ejerce contra todo lo que es activo. Se hace que la accion

sienta “vergiienza”: la vida misma es acusada, separada de su potencia, separada de
lo que puede (Deleuze, 2000: 36).

La moralidad noble se desarrolla a partir de una triunfante afirmacion de
si misma; el modo de valorar noble actiia y crece espontaneamente desde esta

136



El “sacerdote asceta’ y el sacro-dominio del valor...

afirmacion. Su concepto opuesto o negativo de malo, aquel que se identifica con
bajo, comun, es s6lo una imagen secundaria, derivada por contraste, de su concepto
basico positivo cargado de vida y pasion. Ser incapaz de tomar demasiado en serio
por mucho tiempo los propios enemigos, los propios accidentes e incluso, los
propios delitos, constituiria el signo de estas naturalezas fuertes, enteras, en las que
hay un exceso de poder para formar, para reponerse, para olvidar. Por su parte, la
moralidad del esclavo, en cambio, no actia ni crece espontaneamente, necesita de
la existencia de un medio hostil en el que asentarse, luego contra el cual reaccionar
y finalmente, revelarse. El hombre del resentimiento no olvida, se calla, espera
provisionalmente humilde. Una raza de tales hombres esta destinada a llegar a ser
mas inteligente que la raza noble, y honrard mas la inteligencia, pues la concibe
como una herramienta para una condicion de importancia y rango.

Nos referimos a que el hombre del resentimiento, lejos de sentir reverencia
por su enemigo, lo concibe como malvado, pero este malvado es su propia creacion,
su acto, su concepto basico contrapuesto del cual extraera secundariamente el
concepto de bueno. Este malvado de la moralidad esclava sera, precisamente el
bueno de la moralidad noble, el poderoso, el hermoso y feliz. He aqui la inversion
de valores del resentimiento, la cual denota una alteracion de las perspectivas de
valoracion moral, social y politica. Trueque que surge de una gozosa afirmacion
de la propia voluntad de poder, la cual surge enfrentada no de la afirmacion de si
misma, sino paradojalmente, de la negacion de su opuesta.

Esta inversion se completa con la elaboracion del concepto bueno. En él, los
hombres del resentimiento identifican la debilidad con la bondad, la impotencia con
la virtud y finalmente, se identifica con el malo de la moral noble. Hablamos aqui
sobre dos pares de valores contrarios entrecruzados: para la moral noble, el concepto
primario de bueno se identifica con el concepto primario de malo en la moral esclava
y, por su parte, el concepto derivado de malo en la moral noble, es identificado con
el concepto derivado de bueno para la moral esclava. Pero no se trata s6lo de una
inversion de valores morales, hay ademas, un matiz de diferencia traducido en el
concepto malvado que reemplaza al malo en un sentido espiritual. Lo malo y lo
bueno no se han moralizado, han pasado a ser, respectivamente, culpa y mérito del
actor y no destino, condicion de rango, situacion de nacimiento. Ha nacido el alma
y el libre albedrio. La debilidad, que es la esencia del hombre del resentimiento,
aparece asumida voluntariamente, como si el hombre del resentimiento pudiera no
ser débil y, sin embargo, lo eligiera. Como si el poderoso, el fuerte pudiera elegir
no serlo. Como si el ave de rapifia fuera culpable de su condicion, y el cordero
fuera meritorio por la suya.

137



Fernando José Vergara Henriquez

El Segundo Tratado: “Culpa”, “mala conciencia” y similares, esta destinado
a desenmascarar la psicologia de la conciencia culpable que se vuelve hacia dentro,
que se vuelve contra si misma.

La tendencia natural, sana, instintiva del hombre como animal, es el olvido.
Tal como un organismo sano digiere sus alimentos sin problemas, la mente
animal digiere sus experiencias sin que queden residuos molestos. Sin embargo,
el hombre para sus relaciones sociales de intercambio, tuvo que hacerse confiable,
predecible, tuvo que crearse una memoria para llegar a tener el derecho de que
le sea licito hacer promesas al inspirar confianza en su promesa y cumplimiento.
Este derecho, expresado en la orgullosa conciencia de si mismo como individuo
soberano y libre, es el fruto tardio de un largo aprendizaje producido en torno a las
relaciones contractuales entre acreedor y deudor. En torno a este aprendizaje, se
habrian formado los conceptos morales de culpa, deber y justicia, entrelazandose
por primera vez las ideas de culpa y sufrimiento.

Paulatinamente fue surgiendo la idea de convalidacion, es decir, de que toda
injuria tiene su equivalente y puede ser pagada, aunque no sea con el sufrimiento
de quien la infringe. La idea de esta equivalencia entre injuria y sufrimiento habria
extraido su fuerza de la relacion contractual entre acreedor y deudor. Este es el
terreno fecundo en el que crecieron las promesas necesarias, la severidad, la crueldad
y el dolor como instrumentos creadores de la memoria para aquellos que prometian.

Durante un periodo muy largo de la historia humana, a la largo de toda la
etapa pre-moral, el sentimiento de culpa lejos de ser promovido por el castigo
habria sido entorpecido por él. La contemplacion de los procedimientos judiciales
y ejecutorios habria convencido al criminal de que el tipo de su accién como tal
no era reprensible; veia exactamente las mismas acciones al servicio de la justicia,
aprobadas y aplicadas con tranquilidad de conciencia. Por otra parte, los jueces
mismos no consideraban a los condenados como personas culpables, sino mas bien
como piezas irresponsables del destino. Asi, la persona que recibia el castigo, a
su vez, lo recibia como parte del destino, sin otro desasosiego interior debido a la
aparicion de un imprevisto poco afortunado.

Para inspirar confianza en su promesa de pagar, para grabar el pago como
un deber en su propia conciencia, el deudor pactaba un contrato con el acreedor
mediante el cual se comprometia —si llegaba a fallar en la cancelacion estipulada—a
compensarlo con algo que €l poseyera: parte de su cuerpo, su esposa, su libertad, su
vida, e incluso, dadas ciertas premisas religiosas, su descanso eterno. Especialmente,
el acreedor podia infringir un dafio corporal al deudor: mutilar tanto como pareciera

138



El “sacerdote asceta’ y el sacro-dominio del valor...

acorde con la magnitud de la deuda. Fueron surgiendo asi, evaluaciones exactas,
legales de las partes del cuerpo en funcion de estas consideraciones, una suerte de
pago eterno, mas alla de la vida terrenal frente a una deuda eterna pactado con Dios
y administrado por el sacerdote asceta, como veremos mas adelante.

De tal manera, el sentimiento de deuda, de obligacion personal y la relacion
de deuda y sufrimiento se originaron en la relacion personal al interior de esta
relacion contractual. Ademas, en este terreno es donde el hombre, al poner precio
y establecer equivalencias, se autopercibid en su caracteristica esencial, a saber:
como animal que valora y nombra valores. Surge asi, el concepto de justicia en su
sentido mas elemental, es decir, como la buena voluntad entre las partes enfrentadas,
cuando tienen aproximadamente igual poder para llegar a un acuerdo o pacto a una
equivalencia satisfactoria para ambas partes ¢ imponer acuerdos a los que tienen
menos poder.

Esta relacion contractual se da también al interior de la comunidad, pues
sus miembros gozan de las ventajas de la vida comunitaria y se comprometen a
acatar sus normas. Si se infringen, se falla a la promesa, perjudicando al acreedor
(comunidad, sociedad), quien deja caer sobre éste la fuerza de su poder excluyéndolo
de su seno y, por tanto, de las ventajas que disfrutaba. Al crecer el poder y la
confianza de la comunidad en si misma, las transgresiones pierden importancia,
porque no representan ya un grave peligro para el todo social. Se empezara a
buscar equivalencias y a considerar todo crimen, toda ofensa como esencialmente
compensables. Las leyes penales se moderan, el acreedor se humaniza, hasta que
la proporcion de injuria que puede tolerar sin dafio llega a ser una medida de su
riqueza y poder. Una sociedad que adquiriera una total seguridad de si misma
podria permitirse el no castigar a los que intentan dafiarla. Asi pues, la justicia no se
origina en los sentimientos reactivos, sino en la idea de venganza. Dondequiera que
se practique la justicia, se descubre una fuerza que ha buscado la manera de poner
limites a la furia sinsentido del resentimiento entre los mas débiles. Para ello ha
inventado e impuesto arreglos, ha establecido equivalencias para las injurias a través
de normas. El acto principal que el poder supremo realiza contra el resentimiento es
la institucion de la ley, la declaracion imperativa de lo que es permitido como justo
y lo que es prohibido como injusto. Una vez establecida la ley, las transgresiones
constituyen ofensas a la ley mismay, a través de ella, al poder supremo, con lo que
despersonaliza el acto ofensivo, la injuria.

Los conceptos de justo e injusto existen solo a partir de la constitucion de la
ley. Ambos para Nietzsche carecen de sentido, puesto que ninguna injuria, asalto,
explotacion o destruccion puede ser injusta, ya que la vida opera justamente a través

139



Fernando José Vergara Henriquez

de la injuria, el asalto, la explotacion y la destruccion. Las condiciones legales que
dan origen a los conceptos de justo e injusto constituyen una restriccion parcial de
la voluntad de la vida, que es voluntad de poder y no representan sino un medio
para lograr un poder mayor, es decir, un orden legal concebido soberano y universal,
como un medio para prevenir la batalla entre complejos de poder, no seria otra cosa
que un principio hostil a la vida, tal como la entiende Nietzsche.

La conciencia es una grave enfermedad contraida por el hombre bajo la
tension del cambio mas fundamental que jamés haya experimentado: cuando se
encontroé recluido entre las murallas de la sociedad, sometido a las condiciones de
la civilizacion, violentado por la exigencia de la paz y el acuerdo. El hombre, ese
semi-animal bien adaptado al pillaje, a la guerra, al vagabundeo, se encuentra con
que, de pronto, sus instintos han quedado suspendidos. Sus infalibles impulsos
reguladores inconscientes, que lo habian guiado hasta entonces pierden eficacia.
Sélo queda inferir, coordinar causa y efecto. Los antiguos instintos, sin embargo,
no dejan de plantear sus exigencias, s6lo que es ya imposible satisfacerlos y hay
que buscarles gratificaciones subterraneas.

Esos instintos, impedidos de descargarse hacia fuera como antes, se
internalizan:

La mala conciencia: Por mi culpa... Momento de la introyeccion. Desde el momento

en que se ha pescado la vida, como con un anzuelo, las fuerzas reactivas pueden

regresar a si mismas. Ellas interiorizan la culpa, se llaman culpables, convidan a la

vida entera a reunirse, adquieren el maximo poder contagioso —forman comunidades
reactivas (Deleuze, 2000: 36).

La hostilidad con la crueldad, la alegria de perseguir, de atacar y de destruir
se vuelven contra el poseedor de esos instintos, dando origen a la conciencia
culpable. Este nacimiento de una conciencia que se percibe como autoculpable por
sentimientos donados e invertidos, origina el olvido de si no-natural. El cambio al
que se hace referencia y que trajo como consecuencia el surgimiento de la conciencia
culpable, no es un cambio gradual ni voluntario; no presentd una adaptacion organica
a nuevas condiciones, sino que fue un quiebre, un salto brusco, una compulsion.
Fue una situacion instituida por un acto de violencia, sostenida y perfeccionada
por otros actos de violencia mas sutiles. El estado primitivo surgi6 asi, como una
temible tirania, como una maquina represiva carente de todo remordimiento; como
resultado de la accion de una raza conquistadora que, organizada para la guerra,
impone su dominio sobre un pueblo quizas superior en numero, pero ain informe
y némada en lo social y cultural.

En las comunidades tribales originales, la generacion viva reconocia
siempre un deber juridico hacia las generaciones anteriores, especialmente hacia la

140



El “sacerdote asceta’ y el sacro-dominio del valor...

primera, la fundadora de la tribu. Reinaba la conviccion de que solo a través de los
sacrificios y acciones de los antepasados habia llegado la tribu a existir; se debia
pues, retribuirles con acciones y sacrificios que los honraran. Se reconocia asi,
una deuda que crecia constantemente, ya que esos antepasados seguian de forma
permanente protegiendo a la tribu. De tal forma, el temor hacia el antepasado y su
poder crecia con el poder de la tribu, que a través del uso de la imaginacion creadora
del miedo creciente, fueron introducidos en el reino de lo divino. El antepasado
se transfigur6 en Dios. Finalmente, con la aparicion del Dios cristiano, como la
maxima concepcion de Dios alcanzada, el sentimiento de endeudamiento culpable
adquiere también, su maxima expresion. La deuda irredimible exige que Dios se
pague a si mismo, que se sacrifique por la culpa de la humanidad. Dios, como el
unico ser que puede redimir al hombre de aquello que ha llegado a ser irredimible
para el hombre mismo: el acreedor que se sacrifica por el amor del deudor.

Lo que ha sucedido aqui, es que esa crueldad reprimida e internalizada
del animal-hombre, de esa criatura aprisionada para ser domada, hace surgir la
conciencia de culpa para herirse a si misma cuando ve bloqueada la descarga natural
de este deseo de herir y llevar su autotortura al maximo grado de severidad y rigor:
culpa ante Dios. Ve en Dios la antitesis total de sus propios instintos animales y los
reinterpreta como una forma de culpa ante Dios, como rebelion contra el Sefior,
el Padre. Extrae de si toda la negacion de su propia naturalidad y realidad, bajo la
forma de una afirmacién, de algo existente y real, mas alld y eternidad, como Dios
el Santo, Dios el Juez, Dios el Verdugo, como tormento sin fin, como infierno.

Estaraza de sefiores no conoce el sentimiento de culpa ni la consideracion. No
es en ellos donde se desarrolla la conciencia culpable, pero sin su poder triunfante
no habria aparecido tal tipo de conciencia. El instinto de libertad retrotraido a un
estado de latencia, reprimido y encarcelado por ellos, se ve obligado a descargarse
sobre si mismo. Esto y so6lo esto es la conciencia culpable en sus comienzos.
Fundamentalmente, se trata de la misma fuerza reactiva mediante la cual la raza
conquistadora impone una forma al pueblo, s6lo que aqui el material sobre el que
trabaja dicha fuerza, es el mismo hombre que la detenta y no otros hombres. Crea
asi, la conciencia culpable y los ideales negativos: los ideales ascéticos.

Los ideales de contranaturaleza

Llegamos asi al Tratado tercero “;Qué significan los ideales ascéticos?”, un
tratado consignado a desnudar la psicologia del ideal ascético como aquel Ideal que
funde moral y conocimiento, encarnado en la figura genealogica de sacerdote asceta.

141



Fernando José Vergara Henriquez

En el momento en que los oprimidos, los maltratados, los rebajados se
exhortan entre si, indignados se dicen con la astucia propia de los impotentes:
seamos diferentes de los malvados, seamos buenos y se es bueno sino ofende, no
dafa a nadie, no se venga personalmente y deja la venganza a Dios; aquel que espera
poco de la vida, el paciente, el humilde, el justo. Sin embargo, esta constatacion de
la propia debilidad se ha revestido, gracias al autoengafio de la impotencia, con el
disfraz ostentoso de la resignacion y del logro voluntario.

La declaracion de los nuevos ideales forja a los ideales del resentimiento:
la impotencia que no puede desquitarse se presenta como bondad de corazon,
la vileza como humildad, la sujecion a los que se odia como obediencia exigida
por Dios, la cobardia como paciencia y la ineptitud para vengarse como perdon,
e incluso, como amor al projimo. La miseria se convierte en signo de eleccion y
predileccion por parte de Dios como aquella preparacion para la prueba de vivir
la fe en la esperanza para alcanzar la compensacion del Juicio Final que anuncia
la venida del Reino de Dios.

Elideal ascético es pues, un arma en la lucha contra el dolor sordo y constante
del sinsentido y la desesperanza propias de la vida. Sin embargo, también resulta
un artificio de la voluntad de la vida, una ficcion e ilusion de la voluntad de poder
que, antes de enfrentarse a la nada y aniquilarse, escoge esta expresion enferma
y decadente de valoracion y vinculacion. Es aquel ideal que desprecia esta vida y
extiende su mirada del final y de sus objetivos en un mas alla. Un ideal sindnimo
a nada, pues ha sido elevado como e/ ideal y avalado por la divinidad que esta por
encima de la vida terrenal. La espiritualidad ascética elevd su espiritu dominante
como garantia de su ideal, pues es “sabido cuales son las tres pomposas palabras
del ideal ascético: pobreza, humildad, castidad” (Nietzsche, 1994a: 126). Asi, este
ideal produce un efecto inhibitorio de los contrarios de estas tres cualidades humanas
y todo desvio de esta regla es causa de sanciones divinas y autosanciones fisicas:

El ideal ascético: momento de la sublimacion. Lo que finalmente quiere la vida
débil o reactiva es la negacion de la vida. Su voluntad de poder es voluntad de nada,
como condicion de su triunfo. La voluntad de nada, al revés, solo tolera la vida débil,
mutilada reactiva: estados cercanos a cero. Se fragua entonces la inquietante alianza.
La vida sera juzgada seglin valores piadosos llamados superiores a la vida: aquellos
valores piadosos se oponen a la vida, la condenan, la conducen a la nada; solamente
prometen la salvacion a las formas mas reactivas, mas débiles y mas enfermas de
la vida. Esta es la alianza del Dios-Nada y del Hombre-Reactivo. Todo se ha vuelto
al revés: los esclavos se llaman seflores, los débiles se llaman fuertes, la bajeza se
denomina nobleza. Se dice que alguien es noble y fuerte porque carga: carga con el
peso de los valores “superiores”, se siente responsable. Incluso con la vida, sobre
todo con la vida, le parece duro cargar. Las evaluaciones son deformadas hasta tal
punto que ya no se puede ver que el cargador es un esclavo, que con lo que carga es
con una esclavitud, que el portalastres es un endeble —lo contrario de un creador, de
un bailarian (Deleuze, 2000: 37).

142



El “sacerdote asceta’ y el sacro-dominio del valor...

En sintesis, la caracteristica fundamental del ideal ascético, es que hizo
alcanzar a los sentimientos humanos un estado moral desvirtuado de su naturaleza,
emigrandolos de la tierra a un sitio ultraterreno, haciendo surgir una moral como
contranaturaleza (Nietzsche, 1994b: 66-59). Ademas, paralizando el movimiento
natural de los valores en una llamada vida contemplativa, como en la aceptacion
muda de las culpas inocentes y en la elevacion de la busqueda de la verdad en el
error —donde la razon resulta el “autoescarnio ascético” (Nietzsche, 1994a: 138)—,
desde donde se deriva la funcion del sacerdote asceta: la del salvador predestinado
de esta vida. Su mision historica consiste en aliviar el sufrimiento, en dominarlo
y con este fin se esfuerza por alterar la direccion del resentimiento (Nietzsche,
1994a: 147) y combate s6lo el desconcierto del sufriente, no combate la causa del
sufrimiento y la verdadera enfermedad que son la conciencia culpable, el sentimiento
de culpa y el pecado. El “dominio sobre quienes sufren en su reino” (Nietzsche,
1994a: 148), es su felicidad y se sirve de ciertos medios para manejar la direccion
de los sentimientos del que sufre y, sobre todo, del instinto de autosuperacion.

Los medios utilizados por el sacerdote asceta para este combate, son los
inocentes y los culpables. Respecto de los primeros, los ideales ascéticos tienden
a abolir o, por lo menos, a minimizar el deseo, con el fin de reducir la vitalidad a
un estado de hibernacion, con ello se produce un embotamiento hipnotico de la
sensibilidad, de la capacidad de sufrimiento por medio de la actividad mecénica, de
la laboriosidad, desviando la atencion del que sufre sobre la causa del sufrimiento.
Para ello, prescribe un pequefio placer, facilmente alcanzable, que puede constituir
un recurso frecuente y aplicarse en combinacion con las medidas anteriores: el
placer de dar placer, es decir, hacer el bien, ayudar, aliviar, consolar, en una palabra,
solidarizar. Los medios culpables, estan apoyados en una especie de exaltacion del
sentimiento que despierta al hombre de su melancolia y espanta, por un tiempo,
al dolor bajo la atraccion de un sentido, de una interpretacion y justificacion
religiosa del sufrimiento. En Dios radica el resguardo y consuelo finales, en El
estd la explicacion del porqué del sufrimiento. Tratan sélo de algin desenfreno
de los sentimientos: consisten en sacar “el alma humana de todos sus quicios,
sumergirla en terrores, escalofrios, ardores y éxtasis, de modo que se despliegue,
como fulminantemente, de toda la pequefiez y mezquindad propias del desplacer,
del letargo, del fastidio” (Nietzsche, 1994a: 162). El principal ardid en este sentido
es, por cierto, aprovecharse del sentimiento de culpa, que aqui cobra la forma de
pecado (Nietzsche, 1994a: 163-164).

Con todo, se trata de la explotacion del sentimiento de culpa mediante una
inversion en la direccion del resentimiento. Todo el que sufre busca una causa de su
sufrimiento y un agente sobre el cual desahogar su frustracion. Vagando sin encontrar

143



Fernando José Vergara Henriquez

las razones que lo aliviaran, recibe por fin de un pastor un indicio acerca de la causa
de su dolor: debe buscar en si mismo alguna culpa, debe entender su sufrimiento
como castigo, una experiencia sufriente justificada completamente desde la logica
ascética y su administracion. Este es, precisamente, el significado del ideal ascético:
algo le faltaba al hombre, pero su problema central no era el sufrimiento mismo,
sino la carencia de sentido de tal sufrir, la carencia de respuesta y explicacion a las
preguntas ;por qué sufro?, ;qué o cudl es la causa de este sufrimiento?, ;quién es
el responsable de tal sensacion de culpabilidad?

Recapitulemos, afirmando que el caracter central del ideal ascético, es que
ofrecié un sentido al hombre (Nietzsche, 1994a: 185) con el cual interpretar su
sufrimiento: su existencia adquirié valor, y su voluntad una finalidad, pues la
voluntad humana se funda en la huida del horror vacui, en la posibilidad de la nada
aunque esa posibilidad sea una nada disfrazada: esa voluntad necesita una meta —y
prefiere querer la nada a no querer— (Nietzsche, 1994a: 114):

fue necesario un artista de ficcion, capaz de aprovecharse de la ocasion, y de dirigir

la proyeccion, de conducir la acusacion, de operar la inversion [...]. El que adiestra

al resentimiento, el que lleva la acusacion y conduce cada vez mas lejos la empresa

de venganza, el que se atreve a invertir los valores, es el sacerdote. Y particularmente

el sacerdote judio, el sacerdote bajo su forma judaica. El, maestro en dialéctica, es

quien [...] forja las premisas negativas. El es quien concibe el amor, un nuevo que los

cristianos se toman por su cuenta, como la conclusion, la coronacion, la flor venenosa

de un increible odio. [...] Sin ¢él, el esclavo jamas habria sabido elevarse por encima

del estado bruto del resentimiento. [ ...] Su voluntad es voluntad de poder, su voluntad
de poder es el nihilismo (Deleuze, 1994: 177-178).

Nietzsche considera al ideal ascético a partir de su origen, justamente
cuando se encontraba al servicio de la espiritualidad y la salud del alma, en cuanto
instinto dominante que imponia sus exigencias a todos los demaés instintos humanos
que estaban bajo la atenta mirada de lo divino, lo que implicaba un desprecio o
desvalorizacion de todo lo relacionado con el mundo terrenal, sensible bajo la
promesa de salvacion del cristianismo y su moral como virtud:

Mirese de cerca la vida de todos los espiritus grandes, fecundos, inventivos, siempre

se volvera a encontrar en ella, hasta cierto grado, esas tres cosas [pobreza, humildad,

castidad]. En modo alguno, ya se entiende, como si fueran acaso sus “virtudes” —jqué

tiene que ver con virtudes esa especie de hombres!—, sino como las condiciones

mas propias y mas naturales de su existencia optima, de su mds bella fecundidad
(Nietzsche, 1994a: 126).

El sacerdote asceta, buscando aligerar su existencia, resulta sumiso ante una
voluntad ajena, y ello no significa necesariamente, obediencia o renuncia al dominio,
sino que todo lo contrario, presume un medio eficaz para ejercerlo. El ascetismo

144



El “sacerdote asceta’ y el sacro-dominio del valor...

es por ello, sintomético de una enfermedad: la decadencia y, por ello, es ademas la
forma esencial de nihilismo como voluntad de nada: autonegacioén, compasion y
sacrificio donde la voluntad se vuelve contra la vida. Su ejercicio y sus métodos dan
lugar a una interiorizacion represiva de instintos y a la mala consciencia. El sujeto
al no descargar externamente sus instintos, éstos se vuelven imbuidos de espiritu
de venganza, desencadenando la enfermedad del resentimiento. Pero no s6lo nace
el ascetismo como imperio del instinto de espiritualidad, sino que, exacerbado, se
eleva como condicion de posibilidad social de tal espiritualidad y forjadora de una
cultura que rinde tributo al dolor:

La condicion inactiva, meditativa, no-guerrera, de los instintos de los hombres

contemplativos provoco a su alrededor durante mucho tiempo una profunda

desconfianza: contra ésta no habria otro recurso que inspirar decididamente miedo

[...] Como hombres de épocas terribles que eran, hicieron esto con medios terribles:

la crueldad consigo mismos, la automortificacion rica en invenciones [...] La actitud

apartada de los filosofos, actitud peculiarmente negadora del mundo, hostil a la vida,

incrédula con respecto a los sentidos, desensualizada, que ha sido mantenida hasta la

época mas reciente y que por ello casi ha valido como la actitud filosofica en si,— esa

actitud es sobre todo una consecuencia de la precariedad de condiciones en que la
filosofia nacio y existid en general (Nietzsche, 1994a: 133-135).

Sobre la vida ascética se formulan las siguientes observaciones:

Esta vida es puesta por [los sacerdotes ascetas] en relacion con una existencia
completamente distinta, de la cual es antitética y excluyente, a menos que se vuelva
en contra de si misma, que se niegue a si misma: en este caso, el caso de una vida
ascética, la vida es considerada como un puente hacia aquella otra existencia. El asceta
trata la vida como un camino errado, que se acaba por tener que desandar hasta el
punto en que se comienza (Nietzsche, 1994a: 136).

Una vida puramente ascética, es una autocontradiccion:

en ella domina un resentimiento sin igual, el resentimiento de un insaciado instinto y
voluntad de poder que quisiera enseflorearse, no de algo existente en la vida, sino de
la vida misma [...] en ella la mirada se vuelve rencorosa y pérfida, contra el mismo
florecimiento fisioldgico [...] en cambio, se experimenta y se busca un bienestar en
el fracaso, la atrofia, el dolor, la desventura, lo feo, en la mengua arbitraria, en la
negacion de si, en la autoflagelacion, en el autosacrificio (Nietzsche, 1994a: 137).

Esta autocontradiccion es considerada “fisiologica y ya no psicologicamente,
un puro sinsentido [...] Y para contraponer a ella brevemente la realidad de los
hechos, digamos: el ideal ascético nace del instinto de proteccion y de salud de
una vida que degenera, la cual procura conservarse por todos los medios y lucha
por conservarse; es indicio de una paralizacion y extenuacion fisiologica parciales,
contra las cuales combaten constantemente, con nuevos medios e invenciones, los

145



Fernando José Vergara Henriquez

instintos mas profundos de la vida, que permanecen intactos [...] el ideal ascético
es una estratagema en la conservacion de la vida” (Nietzsche, 1994a: 139-140):

El no que el hombre dice a la vida saca a la luz, como por arte de magia, una
muchedumbre de sies mas delicados; mas aun, cuando se producen una herida a si
mismo este maestro de la destruccion, de la autodestruccion,— a continuacion es la
herida misma la que le constrifie a vivir [...]. Es el hecho de que ese mismo ideal
haya podido dominar sobre el hombre y ensefiorearse de €l [...] se expresa una gran
realidad, la condicion enfermiza del tipo de hombre habido hasta ahora, al menos del
hombre domesticado, se expresa la lucha fisiologica del hombre con la muerte (mas
exactamente: con el hastio de la vida, con el cansancio, con el deseo del “final”) [...]
la condicion enfermiza es normal en el hombre (Nietzsche, 1994a: 140-141).

Conclusion

Nietzsche en La genealogia de la moral, bosqueja entonces, la hipotesis de
que el sacerdote asceta no logra de verdad una cura real, cosa que, por lo demas,
probablemente no ha pretendido. Todo se reduce a una cierta organizacion de los
enfermos, la preservacion de los mas sanos y la separacidon de éstos de aquellos
incurables. El caso es que se presenta una enfermedad fisioldgica, que es interpretada
como dolor animico, el que, a su vez, por otra interpretacién —causal—, exige
un origen de tal padecer, mas alin, un causante responsable sobre el cual poder
desahogar los efectos:

Existe una larga escalera de la crueldad religiosa, que consta de numerosos peldafios;

pero tres de éstos son los mas importantes. En otro tiempo la gente sacrificaba a su

dios seres humanos, acaso precisamente aquellos a quiénes mas amaba [...]. Después,

en la época moral de la humanidad, la gente sacrificaba a su dios los instintos mas

fuertes que poseia, la “naturaleza” propia; esta alegria festiva brilla en la cruel mirada

del asceta, del hombre entusiastamente “antinatural”. Finalmente, ;qué quedaba

todavia por sacrificar? ;No tenia la gente que acabar sacrificando alguna vez todo lo

consolador, lo santo, lo saludable, toda esperanza, toda creencia en una armonia oculta,

en bienaventuranzas y justicias futuras?, ;no tenia que sacrificar a dios mismo y, por

crueldad contra si, adorar la piedra, la estupidez, la fuerza de gravedad, el destino, la

nada? Sacrificar a Dios por la nada — este misterio paraddjico de la crueldad suprema

ha quedado reservado a la generacion que precisamente ahora surge en el horizonte:

todos nosotros conocemos ya algo de esto (Nietzsche, 1993: 80-81).

El sacerdote modifica la direccion del resentimiento, y dice al enfermo:
ith mismo eres el culpable! Con esto, se salva la vida, sin embargo no se cura
la enfermedad (Nietzsche, 1994a: 146-150), la medicacion ascética no tiende a
curar enfermedades, sino a “combatir el desplacer de la depresion, a aliviarlo, a
adormecerlo” (Nietzsche, 1994a: 162):

Si quieres una vida facil, quédate siempre con el rebaio. jOlvidate de ti mismo en el
rebafio! jAma al pastor, y honra las fauces de su perro! (Nietzsche, 2006: 27).

146



El “sacerdote asceta’ y el sacro-dominio del valor...

En su manejo de los sentimientos, y en especifico de las fuerzas reactivas,
el sacerdote asceta oferta acciones —consejos, lecciones, dictimenes— con el
fin de combatir el placer en inhibir las acciones desajustadas respecto a sus
recomendaciones: destacaremos los medios no-culpables o consuelos, se pueden
encontrar, por ejemplo: la depresion del sentimiento vital, en lo posible la
disminucion casi completa de cualquier deseo, de todo querer, lo que encuentra su
supremo estado en la redencion o ausencia total de sufrimiento; otro es la actividad
maquinal, el trabajo, la regularidad, la obediencia, un modo de vida estable;
asimismo la prescripcion de pequefias alegrias, como la caridad, el amor al préjimo;
y, finalmente, la actividad gregaria o formacion de un rebafio y el cuidado de su
voz, ya que, para Nietzsche, “la moralidad es el instinto de rebafio en el individuo”
(Nietzsche, 1988: 155).

Bibliografia
1. DELEUZE, G. (2000) Nietzsche, Trad. Isidro Herrera y Alejandro del

Rio, Madrid, Arena.

2. DELEUZE, G. (1994) Nietzsche y la filosofia, Trad. Carmen Artal,
Barcelona, Anagrama.

3. FOUCAULT, M. (1988) Nietzsche, la genealogia, la historia, Trad. José
Vazquez Pérez, Valencia, Pre-Textos.

4. HOPENHAYN, M. (1998) Después del nihilismo. De Nietzsche a
Foucault, Santiago de Chile, Andrés Bello.

5. NIETZSCHE, F. (1996) Humano demasiado humano. Un libro para
espiritus libres. vols. 1 y 11, Trad. Alfredo Brotons Mufioz, Madrid, Akal.

6. NIETZSCHE, F. (1993) Mas alla del bien y del mal. Preludio de una
filosofia del futuro, Trad. Andrés Sanchez Pascual, Madrid, Alianza.

7. NIETZSCHE,F. (1994a) La genealogia de la moral. Un escrito polémico,
Trad. Andrés Sanchez Pascual, Madrid, Alianza.

8. NIETZSCHE, F. (1994b) Crepusculo de los idolos o como se filosofa a
martillazos, Trad. Andrés Sanchez Pascual, Madrid, Alianza.

9. NIETZSCHE, F. (1988) La gaya ciencia. Madrid: Akal.

147



Fernando José Vergara Henriquez

10. NIETZSCHE, F. (2003) Notas de Tautenburg para Lou Von Salomé.
Fragmentos postumos (Julio-agosto, 1882. Verano-otorio, 1882), José
Luis Puertas, Madrid, Biblioteca Nueva.

11. NIETZSCHE, F. (2006) La hora del gran desprecio. Fragmentos
postumos (Otorio, 1882-Verano, 1883), Trad. José Luis Lopez de Lizaga,
Madrid, Biblioteca Nueva.

12. VATTIMO, Gianni. Introduccion a Nietzsche, Trad. Jorge Binaghi,
Barcelona, Peninsula.

148



	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	__DdeLink__183_515556866
	__DdeLink__187_515556866
	__DdeLink__286_1628210309
	__DdeLink__289_1628210309
	__DdeLink__292_1628210309
	__DdeLink__284_1628210309
	__DdeLink__296_1628210309
	_GoBack
	_GoBack

