Los marcos doctrinales y la apertura fenomenoldogica.
Vias de la exploracion kantiana

Doctrinal and phenomenological opening frames.
Routes of Kantian exploration

Por: Ezra Heymann

Departamento de Filosofia Teorética
Facultad de Humanidades y Educacion
Universidad Central de Venezuela
Caracas, Venezuela

E-mail: ezra.heymann@gmail.com

Fecha de recepcion: 8 de julio de 2013
Fecha de aprobacion: 27 de septiembre de 2013

Resumen. E/ articulo trata de una reflexion que presupone un largo trajinar con los textos de Kant, ofrece pautas
para la lectura de la obra filosdfica. En primer lugar, atender a su incompletud, dado que es de su ser el
ser continuada en la reflexion de los problemas que trata. En el caso especifico de la filosofia de Kant, se
enfatiza en la polivalencia de sus conceptos fundamentales, asi como en la mundaneidad de los mismos.

Palabras claves: Kant, fenomenologia, filosofia, obra de arte, razon, deduccion trascendental.

Abstrtact. The article is a reflection that presupposes a long journey with Kant s texts; it provides guidance for
reading the philosophical work. First by attending to its incompleteness, as it is part of its nature that
we continue to reflect on the problems that it addresses. In the specific case of Kant'’s philosophy, it
emphasizes the versatility of its fundamental concepts as well as their worldliness.

Key words: Kant, phenomenology, philosophy, work of art, reason, transcendental deduction.

Estud.filos ISSN 0121-3628 n°49 Junio de 2014 Universidad de Antioquia pp. 87-102



Ezra Heymann

Nuestro sentido histérico es ambivalente, a punto de perder toda consistencia. Cuesta
sustraernos al sentimiento -que se presenta como una evidencia- de que las grandes
obras de arte: en pintura y en escultura, la arquitectura monumental, la musica
perdurable y la gran obra poética y dramatica, pertenecen todas a otros tiempos. De
la misma manera, quien esta acostumbrado a entender las obras filosdficas ante todo
como obras, esto es, como construcciones concluidas en si mismas, analogas a la
obra de arte y con su propia forma de perfeccion, considerara como un hecho que
ha pasado el tiempo de la gran filosofia. Eventualmente agregara: de los grandes
sistemas filosoficos. Sin embargo es improbable que quien se dedica al trabajo
filosofico vea la historia de la filosofia como un museo en el cual estan uno al lado
del otro, para ser admirados, una clase particular de prodigios del genio humano. La
nocion de sistema de filosofia ha perdido por cierto su actualidad, pero nos damos
cuenta también que es un desatino hablar del sistema de Platon, o del sistema de
Aristoteles, asi como tampoco son sistemas las Sumas tomistas. Estas tratan de
muchas cuestiones especificamente teoldgicas, y en parte importante también de
cuestiones puramente filoséficas, y las tratan a medida que se presentan. Se ubican
dentro de un orden de divisiones previamente establecidas, pero esto no quiere decir
que el surgimiento de los temas esté predeterminado por este orden, y su relevancia
filosofica es reconocible para nosotros con independencia de la orientacion
teoldgica general del autor y de su posible funcion doctrinal. Merecen admiracion
precisamente porque en la secuencia de sus articulos muchisimas posibilidades de
pensamiento son examinadas por sus méritos propios, con independencia de su
eventual aporte para la defensa de tesis y articulos de fe preestablecidos. La prueba
de ello esta en el hecho de que su apreciacion critica sigue siendo actual y puede
ser efectuada de nuevo por los que no compartimos los compromisos del autor.

Se sefiala con toda razéon que es propio de la obra de arte suscitar reflexiones
imprevisibles y permitir de este modo recepciones diferentes. Obviamente, esto es
cierto también con respecto a las obras filoséficas, pero cabe notar la diferencia. El
destino mas propio de la escritura filosofica no es de ser contemplada, y tampoco
de ser considerada como constituyéndose por su parte en un objeto de estudio. Mas
bien se encuentra el lector solicitado a atender los sefialamientos y desarrollos de
pensamiento para examinarlos paso a paso con toda la libertad de que es capaz, y de
este modo entra inevitablemente en dialogo con lo que est4 leyendo, con todos los
extraiiamientos, las desavenencias, negociaciones y reconciliaciones que un didlogo
suele comportar. La aceptacion o el rechazo global tienen entonces poco que decir;
solo indican la buena disposicidn (o su ausencia) para entrar en materia. De la obra

88



Los marcos doctrinales y la apertura fenomenoldgica. Vias de la exploracion kantiana

de arte pudo decir Gadamer que frente a ella la actitud critica es secundaria: lo
primario es el exponerse a ella y a la manera en la cual -en algtin sentido precario
de la palabra- la obra de arte nos habla; alternativamente podemos decir que ella
es sugerente y nos interpela en su misma mudez. Esto claramente no vale para la
obra filoséfica. En su caso, el lector no se pone frente a ella para dejarse atrapar
por su magia. No es éste el temple que la escritura filosofica requiere del lector.
El historiador puede estudiarla como un objeto cultural y ponerla en relacion con
otras manifestaciones del momento historico o con la vida del autor; a su vez el
interesado en técnicas literarias, o eventualmente filosoficas, tomard igualmente la
obra como un objeto de estudio. [El nombre que Martial Guéroult dio a su catedra en
el College de France ha sido “Arquitectura y tecnologia de los sistemas filosoficos™].
Pero si es en los asuntos tratados que se interesa el lector, entonces no hara de la
obra su objeto de estudio y menos tomara bajo lupa al autor con sus intenciones
manifiestas o secretas, sino mas bien retomara la reflexion y las discusiones que el
autor inici6, haciéndose con ello participe de la busqueda de aclaraciones que éste
emprende. Tratandose de Kant su trabajo principal no sera investigar a Kant, sino
investigar con Kant, no Kantforschung, sino mit-Kant-Forschung, una investigacion
que responde a la iniciada por el autor y la continta.

De ahi se desprende la actitud apropiada ante la historia de la recepcion
de la obra filosofica, de la discusion a la que a través de siglos ha dado lugar. Es
una discusion abultada, tanto mas cuanto mas advertida y minuciosa se vuelve,
y pone en juego muy diversos recursos de pensamiento, con lo que puede llegar
a ser sentida como una masa abrumadora. Buscando alivio y renovada frescura
nos gusta entonces volver a la comparativa ingenuidad de la obra original. Pero
no nos engafiemos, y no desconozcamos todo lo que nuestra propia capacidad de
comprension le debe a la secuencia de discusiones y reflexiones que la obra solo
ha iniciado, un trabajo del pensamiento de generaciones cuya polifonia constituye
el fondo sobre el cual puede dibujarse un pensamiento personal. En este orden nos
tiene sin cuidado la distincion entre los grandes y los epigonos, aquellos de los cuales
Georg Simmel decia que si no tienen la grandeza que va unida a la unilateralidad,
pueden consolarse con no tener tampoco la unilateralidad de la grandeza. Esto seria
de nuevo ver la filosofia como obra, esto es, como obra de arte, y al filésofo como
genio y figura unica. Ha sido admirada por muchos siglos la creacion poética del
reino de las ideas, pero el fildsofo Platon entra en escena cuando hace detalladamente
ver su insuficiencia, y se vuelve el primero dedicado a esta actividad epigonal que
es la discusion critica, que es en realidad lo que Platdén ha hecho desde el primer
momento en los didlogos socraticos.

89



Ezra Heymann
I

El autor por su parte sabe por lo menos implicitamente lo que Montaigne expresaba:
que sus palabras pertenecen por partes iguales a él y a sus lectores, y que por lo tanto
nadie esta en su plena posesion. No puede ignorar sumovilidad y polivalencia. Qué
prueba mejor cabe de ello que la multiplicidad de cuasi-definiciones que Kant da,
libremente y con magnifica despreocupacion, de su palabra mas solemne, Vernunft,
de la que algunas resonancias, aunque no todas, quedan bien captadas por la voz
romance razon. Inicialmente, en la Critica, la razén se caracteriza por la busqueda
de completitud y de lo incondicional, del anhypotheton platdnico; luego como
facultad de los principios, ahora ya en plural; es luego la facultad de las ideas a
las cuales no les puede corresponder ningin objeto; se caracteriza también como
la facultad del silogismo (des Schlusses), luego como la disposicion a dar cuentas,
el socratico /ogon didonai, como en A614/B642: “...pues en esto mismo consiste
la razén, en que podamos dar cuenta de nuestros conceptos, nuestras opiniones y
aseveraciones”. Por fin, con animacién y elocuencia nueva, en La Doctrina del
Meétodo la razoén es caracterizada como disposicion a someter aun lo mas sagrado
al libre examen, sensible a la reserva mental y al eventual veto de cualquiera
(A738/B766 dice: “En esta libertad se basa la existencia misma de la razéon”): un
pensamiento francamente incompatible con todo afan de incondicionalidad, de
modo que el final del recorrido de sus significados en la primera Critica llega a ser
bien lo opuesto de su comienzo. Ocurre que la nocion de razén se mueve entre un
sentido normativo, una medida ideal consensuable que buscamos sin poder nunca
decir que la poseemos, y una facultad y tendencia real, que como toda propension
efectiva es capaz de excesos y de cierta ceguera, de malentenderse a si misma, y
es por ello necesitada de autocritica y comedimiento.

Para apreciar la especifica capacidad alusiva de Vernunft, y también de ratio,
conviene tener en cuenta la inversion de la tradicional relacion jerarquica que ha
mantenido con el entendimiento, el intellectus.

Como el nous de la Etica a Nicomaco, el intellectus es la intuicién y captacion
inmediata de los principios (tingein en Aristoteles, una metafora tactil a diferencia
de la visual del intuere); la razon en cambio es entendida como un conjunto
de actividades discursivas que se despliegan en el tiempo, de circunspeccion y
ponderacion que no tienen por qué responder a un Gnico principio. Es la actividad
de reflexion, de sacar cuentas y dar cuenta, de confrontar y resumir consideraciones
multiples para examinar su pertinencia y sus alcances para lo que estd en discusion,
lo que llegara mas tarde a ser calificado por Kant como capacidad de juicio. Medida,

90



Los marcos doctrinales y la apertura fenomenoldgica. Vias de la exploracion kantiana

sensatez y moderacion estan incluidas particularmente en la comprension usual de
Vernunft, y todas estas nociones expresan una toma de distancia ante principios que
se presentan con visos de ser Unicos y absolutos. Kant no se cansa de sefialar que
no tenemos intuiciéon intelectual, en cambio no dird jamas que no podemos tener
Anschauungen, intuiciones mas abarcadoras o mas puntuales, que sean muy acordes
con el entendimiento discursivo propio de la razon humana. La intuicion aislada y
puntual es ciega, pero no es su cometido quedarse aislada, si es que existe alguna
vez en esta forma. Algunos filosofos del siglo XIX lamentaron la inversion de la
jerarquia tradicional, en particular Schelling, ya anciano y cascarrabias: Verstand,
intellectus, decia, es de reyes, mientras que Vernunft es de cualquiera. La primacia
dada a la Vernunft en el curso del siglo XVIII representa para €l un triunfo de la
mentalidad plebeya.

Con la negacion de un tingein, de una captacion intelectual inmediata,
la nocion de intuicion, de Anschauung, ahora con connotaciones visuales muy
destacadas, queda vinculada infaltablemente con la de sensibilidad, pero lo que ésta
representa tampoco es univoca y definitivamente fijada. Es introducida inicialmente
en conexion con la capacidad de ser afectado en presencia de objetos, y vale la
pena destacar que la nocidn de afeccion asi insertada no disimula su ambientacion
robustamente empirica y realista. Nada justifica la opinién de que en este inicio
Kant estuviera hablando en un lenguaje que es s6lo una concesion al sentido comun.
Ubicarse en un nivel mas distinguido y elevado, einen vornehmen Ton erheben, no
es precisamente lo que nuestro filésofo quiere y pretende. Tampoco encontramos
aqui, en la Estética Transcendental, una sugerencia de que la afeccion proviniera
de una enigmatica cosa en si. Kant ve al sujeto conocedor y practico de antemano
en un contexto de relaciones de interaccion; la concepcion de relaciones causales
-aqui s6lo evocada- no sale de un sujeto que estuviera ajeno al entramado mundano
causal en el que se desempefia. Es un concepto puro, pero no del puro intelecto, ya
que, como lo sefiala Kant, sin percepcion el puro pensamiento no sabria nada de un
acontecer y de un cambio. Es un concepto fundamental del intelecto en tanto que
se hace cargo de nuestra insercion sensible en una red de relaciones interactivas.
Sobre esto he de volver, pero aqui es el momento de recordar como habla Kant al
presentar su primer argumento a favor del caracter a priori de la representacion del
espacio. Relaciono ciertas sensaciones con algo que ubico en otro lugar del espacio
que aquel que yo ocupo, lo que no seria posible si no poseyera ya la representacion
del espacio. Yo estoy aqui, y aqui es donde me alcanza una afeccion, y sin embargo
la refiero a algo que esta alld, en otro lugar. La rana lanza su lengua hacia afuera, y
no busca el estimulo dentro de si. Kant no adscribe la representacion espacial a un

91



Ezra Heymann

ser inespacial e incorporal, sino a uno que ocupa un lugar en el espacio y desde alli
se relaciona con otros lugares. Tengo la nocién de espacio solo encontrandome y
ubicandome en él, esbozando relaciones a partir de alli con otros lugares, concebidos
a su vez como centros e inicios de recorridos posibles.

De este modo, junto con expresar la afectabilidad, el momento pasivo de
la capacidad de obtener representaciones, Kant asocia con la sensibilidad desde
el inicio la nocidon muy distinta de intuicion, que consiste en el logro de una
configuracion espacial y temporal (Ausdehnung und Gestalt), un logro a partir de
una actividad de esbozar trazados, recorridos y contornos, por lo que finalmente
intuicion e imaginacion llegan a ser tratados en la CdJ como sindnimos, al ser
considerada la imaginacion como la capacidad de la composicion de lo multiple en
la intuicion (paragr. 9) y luego llamada rotundamente “la facultad de las intuiciones”
(paragr. 35).

Nos encontramos aqui con un conjunto de términos con funciones y
capacidades evocadoras diferentes: afeccion, impresion, sensacion, y no por ultimo,
con la de intuiciéon. El término de impresion (Eindruck), afin al de afeccion, va
a servir para expresar la intensidad, mayor o menor, de un efecto sentido; por su
parte la Empfindung cumple su papel especifico por su calidad bifronte, que se
pierde en su traduccion usual como sensacion. En cambio si la traducimos, a los
efectos que nos interesan en el momento, como e/ sentir, notamos la doble faz
de la Empfindung que Kant registra en el pardgr.1 de la Critica del Juicio: “Toda
relacion (o referencia) de las representaciones, aun de las Empfindungen, puede
ser objetiva (y entonces significa ella lo real de una representacion empirica);
unicamente no es asi la relacion con el sentimiento de placer y displacer, por el
cual no se designa nada en el objeto, sino el modo como se siente a si mismo el
sujeto segiin la manera como es afectado por la representacion.” De acuerdo con
esta observacion de Kant, “Siento calor” es un enunciado de dos vertientes. Puede
significar predominantemente que detecto una fuente de calor, el agua que comienza
a calentarse o un aire que denota la presencia de una hornilla encendida, asi como
puede predominar el sentido en el cual se da expresion a un estado propio: me
acaloro, je m échauffe, en el ejemplo de las Meditaciones de Descartes. El ejemplo
preferido de Kant es el de los colores. Aqui notamos también las dos vertientes,
aunque de manera diferente: “Veo algo rojo” pretende informar objetivamente acerca
de la caracteristica de una cosa en el ambito de mi alcance (por mas que se trate de
una cualidad que las cosas adquieren s6lo en relacion con una sensibilidad optica)
pero si decimos “Tengo una sensacion de rojo”, entonces hacemos la salvedad de
que se podria tratar s6lo de un estado subjetivo. Empfindung nos habla entonces

92



Los marcos doctrinales y la apertura fenomenoldgica. Vias de la exploracion kantiana

de la sensibilidad en su doble funcién: como un sensorio, destinado a detectar las
cosas con sus cualidades, y nos habla de nuestro ser modificable, afectable por la
presencia de las cosas, de tal manera que, en el caso extremo, esta modificacion
ya no nos enseia nada acerca de como son las cosas.

Diferente es la Anschauung, mas bien una novata en la arena filoséfica. Ella
involucra una extension en si misma diferenciada que es sin embargo abarcada en
su conjunto, es decir que presenta una unidad en alguno de los sentidos huidizos de
esta palabra. La palabra sefiala algo explayado delante de nosotros, que puede ser
visto u oido como una configuracion determinada (de Gestalt habla aqui Kant), y sin
embargo no necesariamente caracterizada en un orden conceptual; una figura que
invita a una vision compartida mas que a una descripcion comunicable. Pero hay
algo mas. Nuestra expresion ‘intuicion’ sugiere algo captado de una vez. Estamos
tentados a decir que es rapida, en vivace, mientras que la Anschauung es en tiempo
lento. Esto podria ser s6lo una asociacién subjetiva, pero lo certero es que en la
Anschauung tenemos algo presente, ofrecido a la mirada, algo abarcado, que sin
embargo invita a centraciones y recorridos multiples, y esto sera decisivo en la
argumentacion kantiana. En un conocido pasaje de la Deduccion Transcendental
Kant sostiene que en un solo momento no puede darse sino una unidad absoluta, y no
una multiplicidad diferenciada como le es propio a la Anschauung. Debo recorrerla
sucesivamente, reteniendo en cierta forma de compresencia lo ya recorrido para
que se produzca la caracteristica integracion. Pero ;como puede sostener Kant que
“‘en tanto contenida en un solo instante, una representacion no puede jamas ser otra
cosa que unidad absoluta” (A 99)? ; Acaso no abarcamos frecuentemente con una
sola mirada configuraciones de tamafo apropiado? Kant no lo puede ignorar. Pero
la distincion de partes orientadas y de dimensiones que constituyen propiamente la
espacialidad, las secuencias de los “mas alla y mas alla”, este sentido de lo espacial
implica la concepcion de movimientos posibles. Es lo que destaca el sefialamiento
kantiano de que no podemos concebir una recta sin trazarla sucesivamente en el
pensamiento, y trazar algo en el pensamiento significa concebir la posibilidad de
un recorrido efectivo.

Ya al formar la nocion de sensibilidad como capacidad de recibir impresiones
y sensaciones, esta afectabilidad es algo muy diferente de la capacidad pasiva de un
objeto de quedar marcado por impactos. En el Conflicto de las Facultades lo formula
Kant diciendo: “Cosas exteriores actiian sobre un cuerpo capaz de accion, y lo
excitan a la accion. El producto de ello es vida.” Tomar nota de algo ya es reaccionar,
y sentir algo implica el ejercicio de una capacidad diferenciadora de cualidades,
que puede ser mas precisa y delimitada o mas incierta, pero la Anschauung como

93



Ezra Heymann

composicion especificamente espacial o temporal, presupone una actividad mas
cualificada: el esbozo imaginativo de movimientos que involucran una concepcion
de direcciones y sentidos. Que existan movimientos, esto lo sabemos solamente por
la experiencia, como todo lo que atafie a una existencia, pero la concepcion de un
movimiento resulta ser inseparable de lo que Kant llama la intuicion del espacio y
del tiempo, y esta reflexion realimenta la misma nocion kantiana de una intuicion, de
una Anschauung. Estos términos kantianos aluden primero a una presencia, a una
presencia inmediata a nuestros sentidos, o a una imaginaria, que va a ser esencial
a la hora de calificar al espacio y al tiempo, meramente como tales, como entes
imaginarios. Ahora bien, al extenderse la nocion de intuicion a lo imaginario, como
lo anticipa la Estética Transcendental al hablar del ilimitado progreso (Fortgang)
de la intuicion, y al ser visto el objeto como figura en un indefinido entorno espacial
y temporal, asimismo al caracterizarse la espacialidad por la indefinida posibilidad
de distincion de partes, la Anschauung deja de implicar la pura presencia de un
objeto, la presencia de algo que simple y tercamente esta ante nuestras narices,
para cargarse de potencialidades que van a ser las que la definen: el extenderse
hacia un lado o hacia el otro, la distincidon entre lo mas cercano, lo que le sigue y
lo mas lejano, lo inmediato frente a lo que, en cambio, permite medir distancias, lo
que ya se nos viene encima, y lo que nos da todavia un tiempo de gracia. La idea
misma de una presencia se matiza y atenda al llegar a significar mayor o menor
accesibilidad, un espacio que se ve obstruido o se abre, de constriccion o de libertad
de movimiento, como influido o no por Kant, lo destaca en particular Andrés Bello
en su Filosofia del Entendimiento.

Esto no debe entenderse necesariamente en el sentido de un énfasis en
los aspectos subjetivos del espacio y del tiempo. El punto cero del sistema de
coordenadas puede ubicarse alternadamente en la posicion que uno mismo ocupa
y en cualquier otro punto que llega a ser objeto de nuestra consideracion. Toda
configuracion que es objeto de una intuicion centra el espacio, delimita un espacio,
y lo puede hacer sélo transgrediendo al mismo tiempo imaginativamente estos
limites asi como todos los nuevos puntos de referencia necesarios para dar a su
vez determinacion al espacio circundante, estableciendo en ¢l un nuevo lugar. La
ilimitacion y la limitacion; la percepcion real -o posible pero determinada- y la
imaginacion de un progreso transgresor se presuponen mutuamente. Asi puede
Kant decir en la Estética que todo espacio determinado representa una delimitacion
dentro del espacio tnico (nico porque todo lugar en él puede ubicarse en relacion
con cualquier otro, perteneciendo al mismo sistema de referencias), y sefialar por
otra parte en la Analitica, como principio de los “axiomas de la intuicion”, que no

94



Los marcos doctrinales y la apertura fenomenoldgica. Vias de la exploracion kantiana

podemos concebir el espacio sino a partir de la sintesis sucesiva de partes.

En la intuiciéon el movimiento es entrevisto como potencial y partiendo
desde un punto arbitrariamente elegido, y por esta razén mientras hablamos s6lo
de Anschauung, las relaciones dinamicas entre las partes del espacio y entre las
extensiones temporales son solo virtuales, so6lo esbozadas en su posibilidad. De
la distincion entre lo real-efectivo y lo meramente concebido como posible, entre
lo comprobado en la percepcion (o inferible en el contexto de interacciones al
cual la percepcion pertenece) y lo solamente imaginado, de esta distincion tan
fundamental para Kant como lo es para el sentido comtin no se hace cargo la nocion
de intuicion, sino la de experiencia. En el plano de la intuicidén y de las categorias
correspondientes - que Kant llama matematicas a diferencia de las dindmicas- no
se plantea una nocion de existencia. Ella se reserva para las categorias de relacion y
de modalidad que expresan lo que distingue la experiencia del mero tener presente
una configuracion percibiendo o imaginandola, que es la Anschauung.

Con ello tampoco se plantea en este orden de la mera representacion de
configuraciones espacio-temporales una distincion entre el ambito de nuestras
representaciones y de un ambito exterior a ellas y a ser atendido por ellas, y
que al ofrecerse a ser conocido, también ofrece resistencia a la arbitrariedad del
sujeto. Es en el orden de la experiencia que atendemos la resistencia de las cosas
y la necesidad de acordarnos con ellas, con lo que ellas permiten y requieren,
contrariamente por cierto a la formula demasiado simple asociada con la nocion
de revolucion copernicana.

Laidea del objeto como lo que se opone a la arbitrariedad del sujeto pensante
se encuentra expresada inicialmente en A104. Comienza el parrafo diciendo:
“Hallamos empero que el pensamiento de una relacion de todo conocimiento a
su objeto tiene algo de necesario, ya que éste —el objeto- es considerado como
siendo aquello que se opone a que nuestros conocimientos se determinen al azar
o arbitrariamente...” y contintia sefialando que asi los conocimientos tienen que
determinarse de algiin modo a priori, siendo que tienen que concordar entre si en
su relacion al objeto. Con ello esta reflexion de Kant se mantiene todavia dentro
del marco del pensamiento central en la Deduccion Transcendental, de que la
unidad de la conciencia y la unidad convergente, foco imaginario que representa
la nocion de un objeto, son cada una la condicion de la otra. De este modo no
queda todavia excluida la frecuente lectura internalista de Kant, que encierra todo
el proceso cognoscitivo en la conciencia, cualquiera que sea en este contexto el
oscuro significado expresado con ‘en’, o ‘dentro de’.

95



Ezra Heymann
I

La formula de “la relacion de todo conocimiento a su objeto” es una variante de la
que aparece en la célebre carta a Marcus Hertz del 21 de febrero de 1772, en la cual
Kant anuncia el proyecto de la Critica. Nos va a ser util ver mas de cerca como se
articula en la carta esta nocion.

Kant le cuenta al que ha sido su compaiiero en la disputa reglamentaria acerca
de su disertacion dos afios antes, que desde entonces sus pensamientos han girado
“[acerca] del fundamento sobre el cual descansa la relacion de lo que se suele
llamar en nosotros representacion, con el objeto”. A continuacion explica: cuando
la representacion no contiene mas que el modo en el cual el sujeto queda afectado
por el objeto, entonces la relacion se comprende facilmente, ya que el efecto ha
de ser conforme con su causa, y asi tienen las representaciones pasivas o sensibles
una relacion comprensible con sus objetos. Igualmente no requiere explicacion la
concordancia cuando se trata de un entendimiento que produce sus objetos. Esto
seria el caso de un entendimiento divino creador, pero mas adelante en la carta Kant
hace valer lo mismo para la matematica, pues alli “los objetos son magnitudes y
pueden ser representados como magnitudes porque producimos su representacion
al tomar lo uno multiples veces.” En este terreno los objetos no son algo diferente
de la composicion cuantitativa producida por nosotros mismos. Pero cuando
nuestro entendimiento no es ni la causa del objeto a través de sus representaciones,
ni el objeto la causa de las relaciones que concibe el entendimiento, entonces la
correspondencia merece una investigacion, ante todo cuando no nos conformamos
con la respuesta perezosa de que Dios lo dispuso asi, de que se da una armonia
preestablecida, o con la admision de un misterioso influxus hyperphysicus.

De manera unanime se sefiala la correspondencia de la pregunta formulada
en la carta con el planteamiento de la Critica, y en particular con las formulaciones
del paragr. 14, pero se sefialan también diferencias, y Béatrice Longuenesse, quien
ha hecho contribuciones renovadoras a la comprension de la Critica, acude en
este punto a un lenguaje harto tradicional. Comprueba primero que la carta encara
una relacion causal entre el objeto y su representacion (refiriéndose sin duda a la
representacion sensible), una relacion causal entre dos entidades heterogéneas, un
objeto fuera de la mente y una representacion en el alma. En cambio “...la Critica
internaliza la relacion entre la representacion y el objeto dentro de la representacion
misma, de modo que el problema adquiere un nuevo significado.” (Kant and the
Capacity to Judge, p.17). Longuenesse tiene desde luego en cuenta que la carta
considera que el problema realmente interesante aparece cuando ni el objeto es

96



Los marcos doctrinales y la apertura fenomenoldgica. Vias de la exploracion kantiana

causa de la representacion, ni ésta la causa del objeto. Tiene asimismo en cuenta
que el lenguaje causal — afeccion, receptividad, pasividad- en la caracterizacion
de la representacion empirica estd presente también en la Estética Transcendental.
Pero parece sumarse a aquellos que ven este lenguaje inicial de la Critica s6lo
como una presentacion preliminar cercana al sentido comun, una presentacion que
cargaria el inconveniente de usar la categoria de causalidad fuera del &mbito de la
experiencia en el cual es legitima. Parece aceptar entonces la opinion difundida de
que alli Kant presenta la sensacion, y con ella la intuicion empirica, como causada
por una cosa en si.

Comencemos por despejar esta ultima duda. Nos afectan muchas cosas. El
conocimiento humano, recuerda B72, depende de la existencia del objeto, al tratarse
de un ser “dependiente en su existencia tanto como en su intuicion (que determina su
existencia en relacion con objetos dados)”. En nada sugieren estos sefialamientos que
se tratara de una dependencia de cosas misteriosas, de cosas en si; por el contrario,
lo que conocemos mas propiamente es el juego de acciones y de padecimientos
en el cual estamos enlazados, un juego inseparable de las interacciones que las
cosas mantienen entre si y en continuidad con éstas. Averiguamos su manera de
interactuar, su estilo, dicho en términos husserlianos, y como lo destaca en particular
Longuenesse, lo articulamos en la forma del juicio hipotético vinculando una
condicion antecedente con una consecuente, extrayendo asi del flujo del acontecer
una regla siempre susceptible a ser refinada, ya en la experiencia cotidiana, ya en
la mas analitica e idealizada que constituye el conocimiento cientifico.

La ontologia kantiana, si es que queremos usar este término abusado, es
una ontologia de la relacion, de relaciones espaciales y temporales en el plano de
la intuicion, y de relaciones dinamicas en el plano de la experiencia, y tanto en el
orden meramente espacio-temporal como en el mas realizado que es el dindmico
son esenciales, junto con el identificar un objeto, una relacion de alteridad con
otro lugar, otro tiempo, otro objeto. Aun lo interior de un objeto de experiencia
lo concebimos s6lo en términos de una relacidon entre alteridades. Es lo que Kant
destacara en la Anfibologia: “En un objeto del intelecto puro es interior so6lo lo
que no tiene ninguna relacion (segun su existencia) con algo diferente de ¢l. En
cambio las determinaciones de una substantia phaenomenon en el espacio no son
mas que proporciones, un conjunto de puras relaciones. La sustancia en el espacio
la conocemos solamente por las fuerzas que son efectivas en ellas para atraer a
otras o para resistirse a la penetracion (repulsion e impenetrabilidad). No tenemos
conocimiento de otras propiedades que fueran constituyentes de la nociéon de la
sustancia que aparece en el espacio y que llamamos materia” (A265/B321).

97



Ezra Heymann

Determinaciones puramente internas, definidas intrinsecamente y no por
una accion y manifestacion transitiva constituirian una cosa en si. Pero no sélo
nos es imposible conocer tal cosa; tampoco estamos en condiciones para afirmar
que tal cosa fuera posible (A255/B310). Nuestra nocion de conocimiento se aplica
a la situacion en la cual el entramado de acciones, en las cuales se manifiestan las
fuerzas caracteristicas de las sustancias, llega a nuestra orilla y nos involucra. Es
la Tercera Analogia la que explica la comunidad de las sustancias como condicion
de posibilidad de la experiencia, y Kant aclara que por comunidad entiende en
este contexto el commercium de las cosas, las formas particulares en las cuales
interactian. Es entonces plenamente justificado el sefialamiento (admitido también
por Longuenesse) de que el sujeto conocedor conoce en tanto que por su condicion
corporal pertenece a esta comunidad interactiva. El texto kantiano mismo lo apunta:
“A nuestras experiencias se les nota facilmente que sélo las influencias continuas
en todos los lugares del espacio pueden guiar nuestro sentido de un objeto al otro,
que la luz que juega entre nosotros y los cuerpos del mundo efectiia una comunidad
mediata entre nosotros y éstos, y demuestra su simultaneidad...” (A213/B260).

Es sin embargo caracteristico del proceder de Kant, el vaivén entre la
perspectiva transcendental fisica que acabamos de oir expresada, y una psicoldgico-
transcendental. El parrafo que sigue inmediatamente opera este cambio de
discurso. A214/B261: “Para la aclaracion puede servir lo siguiente. En nuestro
animo todas las apariciones, en tanto contenidas en una posible experiencia, deben
estar en la comunidad (communio) de la apercepcion, y en tanto que los objetos
son representados como existiendo conexos simultineamente, deben determinar
mutuamente su lugar en el tiempo, y formar asi un todo.” A continuacion sefala
Kant que si esta comunidad subjetiva de las representaciones ha de descansar sobre
un fundamento objetivo, entonces ha de ser referida a apariciones como sustancias
que forman una comunidad real, un commercium de sustancias. Este pasaje es uno de
aquellos que muestra la complementariedad de la deduccion objetiva y la subjetiva,
dando prioridad (en el orden objetivo, desde luego) a la primera, y uno de los pocos
pasajes que expresan nitidamente la notoria ambigiiedad de la nocion de aparicion
(Erscheinung) entre algo que se da en el &nimo, y el acontecer y manifestarse algo
que pertenece al contexto fisico que constituye la experiencia.

En este respecto se vuelve imprescindible una acotacioén. La castellana
‘experiencia’, y mucho mas todavia ‘experience’ en el inglés actual, participan de
esta ambigiiedad, siendo entendida muchas veces -quizas las mas veces- ‘experience’
como vivencia. Pero la Erfahrung kantiana no puede ser entendida como un estado
animico, sino s6lo como la andanza en la que uno logra pericia en su encuentro

98



Los marcos doctrinales y la apertura fenomenoldgica. Vias de la exploracion kantiana

con las cosas: primero pericia practica, y luego discursivamente articulable, esto
es, con entendimiento.

Es en la experiencia, y s6lo por la experiencia que llegamos a saber como son
las cosas, aunque rara vez lo diga Kant tan brutalmente como en el apéndice a los
Prolegomenos. “El principio que rige en todas partes mi idealismo y lo determina es
en cambio: Todo conocimiento por el mero puro entendimiento o por la razén pura
es solo un espejismo, y solo en la experiencia hay verdad”. Para nosotros se trata
ante todo de despejar la apariencia de que los principios sintéticos a priori nos harian
saber como son las cosas. Ellos formulan las preguntas basicas que nos planteamos
en toda experiencia, y no anticipan las respuestas que han de dar las cosas al ser
examinadas. Qué permanece y qué cambia, es decir, como determinar el cambio,
qué factores intervienen en los sucesos y qué consecuencias cabe esperar, cual es
el contexto dentro del cual se pueden destacar tales variables, éstas son preguntas
que regulan toda experiencia, sin que haya garantia de que encontraremos siempre
respuesta. Son preguntas que articulan nuestra ignorancia y nos ponen en camino
para encontrar, con suerte, respuestas. Permitanme recordar en este respecto que
también las categoria aristotélicas se formulan mediante pronombres interrogativos:
el ;qué?, el ;como?, el ;jcuanto y de qué tamano?, ;donde?, ;cuando?, jen qué
relacion? Son preguntas y no respuestas. Tanto para Aristoteles como para Kant,
con la enumeracion de los interrogantes quedan indicadas clases de respuestas,
los diferentes sentidos que adquiere la predicacion en la subsuncion genérica,
la cualificacion, la cuantificacion y la puesta en relacion, siendo las apropiadas
especificaciones lo que se trata de averiguar, lejos de la pretension de conocerlas
de antemano por el mero pensamiento.

v

Si le damos su peso al sefalamiento de Aristoteles de que se trata de las formas
de decir el ser, de las formas de la predicacion, no lo reclutamos para engrosar sin
su consentimiento las filas del kantismo; se trata de su propia formulacion. Pero
interesa entonces la pregunta por el especifico aporte kantiano al respecto, para lo
cual puede ser oportuno un breve excurso.

Los escritos aristotélicos que se nos han conservado no tratan de la relacion
entre la 16gica formal de los Primeros analiticos, la teoria del enunciado de Peri
Hermeneias, y los escritos sobre las categorias. Es notorio que la fundamental
distincion entre sujeto y predicado, onoma y rhema, de Peri hermeneias
desaparece en la silogistica que conoce una sola clase de términos, mientras que

99



Ezra Heymann

sigue teniendo importancia decisiva en la teoria de las categorias. Igualmente
no queda examinada la correspondencia entre la categoria de relacion (pros ti)
y la forma del juicio hipotético y disyuntivo, que tan importante sera para Kant,
como tampoco queda tratada la relacion entre la cuantidad logica y la categoria de
cuantidad (poson, posajos: cuantos y de qué tamafio). No deja de ser un problema,
0 mas bien una perplejidad para el antiguo alumno de Platon la relacion entre las
formas matematicas y el eidos, la forma-especie, que determina los 6rdenes de las
cosas. Kant hara de esta secuencia: la 16gica formal, las formas matematicas (que
atafien tanto las magnitudes extensivas como las intensivas), y las determinaciones
dinamicas fundamentales la guia que estructura la Analitica Transcendental. Con
las formas logicas no queda todavia nada pensado, con las categorias matematicas,
las de la Anschauung, se elabora un sistema de mediciones, pero no aparece todavia
lo real que ha de ser medido. La bivalencia l6gica, asi como la distincion entre
la forma del enunciado universal y la del particular (que introduce una diversidad
indeterminada) se transforman, aplicados al mundo sensible en sistemas de conteo
y de medicion extensiva e intensiva aptos a ser aplicados a la realidad empirica
graduable y multidimensional: un sistema de medicion que anticipa la gradualidad
de larealidad en general y el refinamiento, la subdivision matematicamente siempre
posible de las escalas, y no el valor que habra que adjudicar al objeto a conocer
en el sistema de medicion construido.

Lo real efectivo se articula con la pregunta acerca de la sustancia material,
con la pregunta acerca de las relaciones causales con las que el acontecer se
inserta en una secuencia temporal, y con el planteamiento disyuntivo que abre el
campo de las posibilidades pertinentes y tiene mas indisimuladamente una forma
interrogativa: ¢eso, o aquello, o aquestotro, asi o asd, aqui, o mas alla? Mientras que
el principio causal nos invita a seleccionar dentro del sinnumero de las circunstancias
coexistentes una, o algunas pocas que interesan, una seleccion imprescindible a
los efectos de un examen experimental, y en definitiva a los efectos de cualquier
practica humana, la Tercera Analogia nos recuerda precisamente esto: que hablar
de una causa y de un efecto es proceder a una seleccion dentro de la universal
conexion dindmica. Limitados al reconocimiento de la interaccion de todo con
todo, evocada en la Tercera Analogia, no hay conocimiento ni vida posible; a su vez
el principio enunciado en la Segunda, de que en todo cambio interviene una causa
nos hace olvidar, si no es corregido por la Tercera Analogia, que es valido s6lo en el
supuesto artificial del ceteribus paribus, de que todo lo demas o se mantiene igual
o es irrelevante. El principio de que (en circunstancias suficientemente propicias)
podemos encontrar la causa relevante de un suceso, obviamente valido en contextos

100



Los marcos doctrinales y la apertura fenomenoldgica. Vias de la exploracion kantiana

limitados, queda puesto en su lugar por la realidad del maremagnum que nos
recuerda la Tercera, lo que ha de curarnos de nuestros delirios cognoscitivos y de
la pretension de tener todo bajo control.

A\

Desde su juventud, las inquietudes metafisicas de Kant, en la forma que les dio la
escuela leibniziana, estaban compensadas con la del influxus physicus del comercio
de las sustancias, y Susan Shell tiene plena razon al ver también en la filosofia moral
kantiana un tema analogo, el del nexo sistematico de las sustancias practicas que
son los fines en si mismos. Solo quiero apuntar brevemente la no menos esencial
incompletitud de los conceptos éticos kantianos, la necesidad en que estan de ir
corrigiéndose discursivamente y la ruta de una experiencia del pensamiento moral,
de un aprendizaje que se abre.

La Fundamentacion de la Metafisica de las Costumbres comienza con
la celebracion de la buena voluntad como tnico bien incondicional. {Hemos
encontrado aqui por fin lo incondicional que se nos perdié en la Critica de la
Razon Pura? Los multiples e inacabados ensayos de dar un sentido apropiado a
la idea de libertad que Kant efectia en el Gltimo capitulo nos puede ensefar que
el proyecto, el afan por un incondicional practico, también requiere correccion.
Pero ya el comienzo de la lectura nos pone en un vaivén entre lo que para nosotros
son intuiciones morales diferentes. ; Como entendemos la nocion misma de buena
voluntad? El adjetivo ‘buena’ podria apuntar a una excelencia que es propia de la
voluntad como tal y que hace que se corresponda plenamente con su concepto, que es
toda voluntad, toda actividad, sin resto de pasividad, libre de toda inclinacidn, y asi
puede ser entendida como expresion de un voluntarismo que seria especificamente
moderno, como voluntad de voluntad, como lo quiere entender Heidegger. Pero si
éste fuera el sentido definitivo de la palabra, Kant no hubiera logrado la sintonia
con el lector con la cual contaba. La expresion “buena voluntad” no es entendida
espontaneamente como voluntad excelente, perfecta en si misma, sino como
voluntad favorable a su objeto, algo mas cercano a una voluntad de bondad que a
una voluntad de voluntad, algo no totalmente ajeno a lo que el italiano expresa con
“ti voglio bene”. Las dotes del espiritu, como las cualidades del temperamento y
los dones de la fortuna, dice el texto, son buenos s6lo cuando son corregidos por
una buena voluntad que vuelve el principio de la accion allgemein-zweckmdissig,
apropiado a un fin general. Pero entonces la voluntad dejaria de ser buena si en
lugar de atender un bien humano sélo se apreciase a si misma.

101



Ezra Heymann

De esta manera, tanto el conocimiento como la practica viven de la

complementariedad entre el atender a su objeto, cuidarlo, y el cuidado de si mismo,
de poner orden en la propia casa; entre auto-centracion y la libertad que permite
una feliz descentracion. Este doble movimiento, de atencidn al objeto y de libertad
recuperada frente a él, es aun mas dificil de desconocer en el ambito estético, pero
por el momento basta con la evidencia de que la revolucién copernicana viene
acompanada de los necesarios complementos, contrarrevolucionarios en los ojos
del fanatico, que vuelven a restituirles a los objetos de los cuidados humanos sus
derechos, y disuelven los tristes suefios de autosuficiencia subjetiva.

98]

N s w»w ok

9°

10.

11.

12.
13.
14.
15.

Bibliografia.

ABELA, P. (2002) Kant's Empirical Realism. Oxford U. Press.
AL-AZM, S. (1967) Kant’s Theory of Time. Phil.Library.

ALLISON, H. (2004) Kant’s Transcendental Idealism. An Interpretation and
Defense. 2 ed. Yale U. Press.

BRANDT, R. (2000) Table of Judgments. Ridgway.
CRAMER, K. (1985) Nicht-reine synthetische Urteile a priori. Winter.
GUYER, P. (1987) Kant and the Claims of Knowledge. Cambridge U. Press.

HEIDEGGER, M. (1951) Kant und das Problem der Metaphysik. 2. ed.
Klostermann.

HENRICH, D. (1976) Identitiat und Objektivitdt. Winter.
LANGTON, R. (1998) Kant's Humility. Oxford U. Press.

LONGUENESSE, B. (2001) Kant and the Capacity to Judge. Princeton U.
Press.

LONGUENESSE, B. (2009) Kant on the Human Standpoint. Cambridge U.
Press.

ROUSSET, B. (1967) La doctrine kantienne de 1’objectivité. Vrin.
STRAWSON, P. (1975) Los limites del sentido. Revista del Occidente.
TORRETTI, R. (1980) Manuel Kant. 2.ed. Editorial Charcas.

WATKINS, E. (2005) Kant and the Metaphysics of Causality. Cambridge
U. Press.

102



