Corporealismo y causalidad en la Estoa antigua:
un enfoque desde un modelo no-matematico*

Corporealism and causality in the Ancient Stoa:
an approach from a not-mathematical model

Por: Natacha Bustos

CONICET

Centro de Estudios de Filosofia Antigua
“Angel J. Cappelletti”

Facultad de Humanidades y Artes
Universidad Nacional de Rosario

Santa Fe, Argentina

Fecha de recepcion: 13 de marzo de 2014
Fecha de aprobacion: 10 de junio de 2014

Resumen. E! trabajo se propone evaluar en qué sentido la concepcion que la Estoa antigua ha sostenido sobre
lo corporeo no privilegia la dimension espacial. Es decir, analizaremos el argumento estoico seguin el
cual el lugar o la extension de un cuerpo no se determina por su posicion respecto de otro cuerpo, sino
por su actividad o fuerza; mas especificamente, por su tension interna. Por tanto, serd nuestro objetivo
inicial analizar cudles son los fundamentos que permitirian dar cuenta de la concepcion estoica de
lo corporeo desde un principio biologico y no desde un modelo matematico. Luego, en una segunda
instancia, evaluaremos la definicion en cuestion en sus articulaciones con la teoria de la causalidad y
el determinismo.

Palabras clave: Estoa, cuerpo, tension, incorporeo, causa

Abstract. The present paper proposes to evaluate in which sense the conception of the corporeal held by Ancient
Stoa doesn t favour the spatial dimension. That is to say, we will analyse the Stoic argument according
to which the place or the extension of a body isn't determined by its position with regard to another
body, but by its activity or power; more specifically, by its inner tension. Therefore, our initial objective
will be to analyse the foundations that will allow us to account for the Stoic conception of a body from
a biological principle and not from a mathematical model. And then, we will evaluate the definition in
question in its articulations with the theory of causality and determinism.

Keywords: Stoa, body, tension, incorporeal, cause

El articulo esta vinculado al Proyecto de Tesis de Doctorado en Humanidades y Artes con mencion en
Filosofia, radicado en la Facultad de Humanidades y Artes de la Universidad Nacional de Rosario (desde
septiembre de 2009 y continta), el cual tiene por tema: “La dimension paidética del sabio estoico en el
marco de una metafisica determinista”. Direccion: Dra. Silvana Filippi. Co-Direccion: Dr. Rodrigo S.
Braicovich. La formacion doctoral es financiada por el Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas
y Técnicas (CONICET), mediante el otorgamiento de dos Becas de Posgrado (Tipo Iy Tipo 11, desde
marzo de 2009 hasta julio de 2014).

Estud filos 1SSN 0121-3628 n°50 Diciembre de 2014 Universidad de Antioquia pp. 53-65.



Natacha Bustos
I. Introduccion

El presente trabajo se propone evaluar en qué sentido la concepcion que la Estoa
antigua! ha sostenido sobre lo corp6reo no privilegia la dimension espacial. Es decir,
analizaremos el argumento estoico segun el cual el lugar o la extension de un cuerpo
no se determina por su posicion respecto de otro cuerpo, sino por su actividad o
fuerza; mas especificamente, por su tension interna. Al respecto, tendremos presente
la informacion brindada por las fuentes donde hallamos dos definiciones sobre el
cuerpo: i) lo extendido en tres dimensiones con resistencia; ii) lo que es capaz de
producir o de recibir una accion. Partiendo de estas dos concepciones, afirmamos
que la primera definicion (7) no expresa fielmente la concepcion estoica, dado que
los filésofos del Portico no sefialan que aquello que carece de dimensiones refiere
a un ser incorpéreo.? Esto es, definir a lo incorporeo como aquello que carece de
dimensiones seria incorrecto desde el enfoque estoico (a excepcion de los lekta). En
efecto, lo que caracteriza a los incorpdreos (a saber: vacio, tiempo, lugar y lekton)
es su incapacidad para producir o recibir una accion. Por tanto, sera nuestro objetivo
inicial analizar cuales son los fundamentos que permitirian dar cuenta del caracter
fuertemente bioldgico (y no matematico) que porta la concepcion estoica de lo
corpéreo. Luego, en una segunda instancia, evaluaremos la definicion en cuestion
en su vinculo con la teoria de la causalidad y el determinismo.

I1. Los principios cosmoldgicos y el corporealismo

La cosmologia estoica admite dos principios (archds) en el universo, el pasivo y el
activo; y cuatro elementos (stoicheia): fuego, agua, aire y tierra.® Segun el testimonio
de Diogenes Laercio, los principios son inengendrados e incorruptibles; mientras
que los elementos se corrompen con la conflagracion universal.* El principio pasivo
(pdschon; compuesto por los elementos tierra y agua) lo constituye la materia (ten
hylen), la sustancia sin cualidad; el principio activo (poioiin; mezcla de fuego y

1 Enlo sucesivo siempre que hagamos referencia al estoicismo, nos estaremos ocupando exclusivamente
de la Estoa antigua. No obstante, utilizaremos algunas fuentes del estoicismo medio y/o romano en
aquellos casos en los que las fuentes de la Estoa antigua no ofrezcan evidencia para decidir acerca de
una problematica.

2 Entre los autores que avalan esta interpretacion, destacamos: Bréhier (1928); Gourinat (2009); Hahm
(1977).

3 Asimismo, cada uno de los elementos se encuentra asociado con una cualidad. De este modo, se asocia:
el fuego con el calor; el agua con lo humedo; el aire con lo frio y la tierra con lo seco. Cf. Didgenes
Laercio, Vitae VII 137 (SVF 11 580; LS 47B).

4 Cf. DL VII 134 (SVF I 300; LS 44B).

54



Corporealismo y causalidad en la Estoa antigua: un enfoque desde un modelo...

aire) es la razon que se encuentra en la materia: dios, la naturaleza, el /6gos.> Ambos
principios son corporeos y no existen de forma independiente, sino que de manera
conjunta componen todo lo existente (i. e., s6lo es posible realizar una distincion
de tipo conceptual o analitica). A partir de estas concepciones la Estoa afirma que
lo corpéreo constituye la marca distintiva de la existencia,’ es decir, la condicién
para que algo sea real, es que sea corporeo. De este modo, los filésofos del Portico
establecen una ruptura respecto de la tradicion platdnica y aristotélica donde lo
inteligible se ubicaba en la ctspide de la jerarquia ontoldgica.

Teniendo presente las distintas posiciones que existen en la critica especializada
sobre si cabria en la Estoa referir a un materialismo’ o a un corporealismo,® nos
inclinamos por esta ultima opcion. Al respecto, Hahm (1977: 3) comienza su
estudio sefnalando que lo que podria denominarse como el corporealismo estoico
se fundamenta en la conviccion de que todo lo real es corporeo. Sin embargo, tal
como lo advierte Gourinat (2009: 47), Hahm seguidamente afirma que los estoicos
concebian que solo los cuerpos materiales contaban con existencia real. En este
sentido, Gourinat (2009: 48)° agrega que la teoria estoica de la materia no se expresa
amodo de un estricto materialismo, ya que las cosas (los objetos que configuran lo
real) no se explican mediante el movimiento y la combinacion de la materia pasiva.
Esta apreciacion realizada por el autor encuentra su respaldo, principalmente, en dos
modos de definir el cuerpo. El primero es reportado por Laercio segin lo afirmado
por Apolodoro en su Fisica: (i) “cuerpo (séma) es lo triplemente dimensionable (¢0
triché diastaton) en longitud, anchura y profundidad, y por esto el cuerpo también
es llamado soélido.” (VII 135; SVF Il Apolodoro 6; LS 45E) La segunda definicion,
senala que (i7) cuerpo es lo que es capaz de actuar o de recibir una accion. Si bien
esta segunda definicion no aparece explicitamente en las fuentes, esta presupuesta
y puede reconstruirse a partir de una serie de fragmentos que describen los aspectos

5 De acuerdo con la identificacion detallada por Laercio: “Una sola cosa son dios (theon), la inteligencia
(noiin), el destino (heimarménen) 'y Zeus (Dia), que es nombrado con muchos otros nombres.” (VII
135; SVF 1 102; LS 46B) Utilizamos el original griego editado por Von Arnim (SVF) (1903-1905).
Asimismo, hacemos uso de la edicion inglesa de Long-Sedley (LS) (1987).

6  Cf. Alejandro de Afrodisia, In Arist. Topica 301, 19-25 (SVF 11 329; LS 27 B).

Cf. Brun (1977); Furley (2008); Hankinson (2008).

8 Hallamos asimismo la referencia al fisicalismo estoico, que es definido por Annas (1992: 3-4) como la
teoria que afirma que todo lo existente es algo fisico; es decir, lo existente es aquello que esta sometido
a las leyes de la fisica, aquello que forma parte de la constitucion y estructura del universo.

9  Aunque no sea nuestro presente objetivo ocuparnos de los detalles del tema, sefialamos que el propdsito
de Gourinat es dar cuenta de como la doctrina estoica de la materia constituye una reinterpretacion
de la doctrina platonica de la materia (tal como se expresa en Timeo), y de la teoria aristotélica de la
materia. Al arribar a las conclusiones de su texto, Gourinat dira que los estoicos fueron vitalistas y no
materialistas. Una apreciacion similar es realizada por Long (1984: 154).

2

55



Natacha Bustos

del cuerpo.'” En este sentido, el testimonio de Sexto Empirico (4dv. math. VIII
263; SVF 11 363; LS 45B) indica que lo incorpéreo (t0 asomaton) —opuesto a lo
corporeo— carece naturalmente de actividad interior; por ende, es incapaz de producir
o experimentar algiin cambio.!! El reporte de Séneca sefiala: “nada puede suceder
sin contacto; lo que toca [un cuerpo], es cuerpo.” (Epistulae, 117, 7)

Sinos detenemos en la primera definicion, observamos algunas dificultades
para valorarla como una concepcion propia del cuerpo: en primer lugar, se trata de
una definicion que aparece en una lista de definiciones matematicas (donde también
se encuentran definidas la superficie, la linea y el punto). La segunda dificultad radica
en que algunos de los incorpdreos concebidos por los estoicos (tales como el lugar
y el vacio) tienen dimensiones.!? En este sentido, el contar con tres dimensiones
puede considerarse como una propiedad de los cuerpos s6lo cuando ésta se aplica
a cuerpos solidos, en contraste con otras entidades geométricas que s6lo cuentan
con dos dimensiones.'* Asimismo, en linea con la primera definicion, hallamos un
reporte de Galeno (De qualit. incorp. X1X 464.10-14; SVF 11 502; LS 49E) segutn el
cual los estoicos concebian un cuerpo como aquello que cuenta con tres dimensiones
y con resistencia (f0 triché diastaton meta antitypias). Coincidiendo con la
interpretacion de Hahm (1977: 10-11), la definicion estoica del cuerpo (compartida
por los epicureos) es tomada de las matematicas y, precisamente, concibe el cuerpo
formando parte de una serie de entidades matematicas. No obstante, lo problematico
de tal concepcion es que deja sin resolver la cuestion acerca de su materialidad o
corporeidad. En este sentido, el agregado “con resistencia” se orienta a sugerir que
un cuerpo no es sélo aquello que se expande espacialmente en tres direcciones,
sino aquello que puede ejercer una actividad opuesta a una fuerza que actua
sobre €l. En efecto, esta ltima aclaracion se asemeja mucho mas a la segunda
definicion brindada que indica que un cuerpo es lo que es capaz de actuar o de
recibir una accion. Desde esta perspectiva, que el cuerpo sea lo tridimensional con

10 Cf. Cicerdn, Acad. Posteriora 1 39 (SVF 1 90; LS 45A). Asimismo, Hahm (1977: 12) sefiala que la
definicion de lo que existe como aquello capaz de actuar o de padecer tiene su origen en Platon (Sofista
247d-e), y que tanto la Estoa como el epicureismo la han retomando con la finalidad de revertir el
sentido platonico: la utilizan para negar la existencia de las entidades incorporeas.

11 Al respecto, cabe aclarar que si bien los incorporeos son incapaces de producir o padecer una accion
y, en rigor, no existen, si podriamos decir que subsisten (hyphistamenon). De hecho, comparten su
pertenencia con los cuerpos a la categoria ontologica denominada por los estoicos como algo (#i). Cf.
Alejandro de Afrodisia, In Arist. Topica 301,19-25 (SVF 11 329; LS 27B); Estobeo, Eclogae 1106.5-23
(SVF 11 509; LS 51B).

12 Cf. Galeno, De qualit. incorp. XIX 464.10-14 (SVF 11 502; LS 49E).

13 Cf. Gourinat (2009: 55-56). Al respecto, Besnier agrega: “il faut conserve présent a I’espirit que dans la
tradition géométrique, «solide» ne veut pas seulememt dire «ce qui est étendu selon trois dimensionsy,
mais ce qui est délimité selon trois dimensions...” (2003: 63)

56



Corporealismo y causalidad en la Estoa antigua: un enfoque desde un modelo...

resistencia dificilmente podria constituir una definicion general del cuerpo ya que
su contrario no supone una definicion de los incorporeos. Por tanto, y aun cuando
otras definiciones de cuerpo puedan reconstruirse o presuponerse a partir de algunos
fragmentos, seria posible concluir que la concepcion mas precisa (atribuida a Zendn)
es, como sefialamos anteriormente, la capacidad de actuar o de recibir una accion.

I11. El modelo bioldgico y su articulacion con la teoria de la causalidad

De acuerdo con lo sefalado recientemente, la Estoa combina una concepcion
matematica con un agregado (a saber: “con resistencia”) que indica la existencia
fisica y el poder de interactuar. Por otra parte, esta definicion del cuerpo supone una
concepcion bioldgica de la materia que se vincula intimamente con los principios
cosmologicos estoicos, donde el principio activo —valga la redundancia— actia en
la materia de modo inmanente. En este sentido, lo divino, dios, permea la materia
operando como un artesano (demiourgein)' desde el interior de la misma. Al parecer,
el paradigma platonico de las Formas es reemplazado por un /dgos inmanente:

“los estoicos [opinan] que dios (deum) es, sin duda, lo que es la materia (si/va) o también

que dios es una cualidad inseparable de la materia y que ¢l mismo transita a través de la

materia (eundemque per silvam meare) como el semen a través de los drganos genitales.”
(Calcidio, In Timaeum, 294; SVF 1 87).1

Respecto del modo en el cual el principio activo trabaja como un artesano
del mundo desde la materia, cabe realizar algunas breves aclaraciones. Partiendo
del enfoque de Gourtinat (2009: 50) esta figura del demiurgo esta propuesta en
Platon (en particular, en 7imeo) a modo de un modelo tecnologico que supone un
artesano que crea, configura y ordena el mundo; sin embargo, ese modelo convive
con un modelo biolégico de animalidad, en tanto el mundo es considerado un ser
vivo dotado de alma'é. En efecto, la hipdtesis que postula Gourinat (2009: 51) es
que la Estoa —partiendo de la propuesta platonica— toma el modelo tecnolégico en
un sentido metaforico y el modelo bioldgico en un sentido literal. Por su parte,
también Bréhier (1951: 149-150) refiere a la influencia del Timeo en los estoicos,
quienes toman la idea del mundo-animal: el mundo es un animal que posee en si toda
la sustancia posible!’. Esta impronta es registrada por Calcidio del siguiente modo:

14 Cf.DLVII 134 (SVF185;11300; LS 44B); VII 137 (SVF 11 256; LS 44F); Ciceron, De natura deorum
1158 (SVF1172).

15 Seguimos la traduccion de Cappelletti (1996), aunque la modificamos eventualmente.

16 Cf. Platon, Timeo 30b.

17 Cf. Sexto Empirico, Adv. math. 1X 107 (SVF 1 110). Cf. asimismo Platon, Timeo 34b. Segtin lo sefialado
por Bréhier (1951: 147-148), la concepcion estoica en torno a la generacion del mundo no en términos
de un desarrollo gradual, sino como una suerte de generacion inmediata y espontanea, se acerca a una
idea completamente ajena al pensamiento helénico: la idea de creacion.

57



Natacha Bustos

“Aquel espiritu (spiritum) motriz no serd naturaleza sino alma, y racional por cierto,
la cual, al vivificar el mundo sensible (quae vivificans sensilem mundum), lo habra
ordenado con esta hermosura (venustatem) que ahora lo hace resplandecer. A este
[mundo] lo llaman, por eso, animal feliz y dios (beatum animal et deum).” (In Timaeum,
294; SVF 1 88)."8

Ahora bien, jen qué sentido nos interesa retomar la hipotesis —propuesta por
Gourinat— segln la cual la Estoa se apropia literalmente del modelo biologico?
En primer lugar, esta idea resulta un eje central a la hora de plantear como el
principio activo (dios, logos) opera en los cuerpos, mas especificamente, como
los cuerpos se caracterizan por contar con una actividad propia, con una vitalidad
interior. Precisamente, esta caracteristica es la que les permite interactuar con otros
cuerpos; es decir, poder formar parte de un proceso de cambio o movimiento.
Luego, la apropiacion del modelo bioldgico serd asimismo relevante (como lo
observaremos a continuacion) al momento de analizar la teoria de la causalidad
estoica, estrechamente vinculada con la nocion de cuerpo. Por tanto, lo que resulta
interesante en este caso es indicar que cuando el estoicismo afirma que el principio
activo permea la materia, le asigna una actividad interior. En efecto, tal como
lo sefiala Bréhier (1928: 4), el ser serd ahora considerado en si mismo no como
parte de una unidad mas alta y superior, sino como siendo la unidad y el centro de
todas las partes que constituyen su sustancia y de todos los acontecimientos que
constituyen su vida.

Finalmente, la suerte de lema metafisico que afirma ‘todo lo real es corporeo’
resume de algin modo el corporealismo estoico en tanto indica que lo real, lo que
existe, es aquello capaz de producir o de padecer un cambio, pero que la posibilidad
de tal actividad o pasividad no es dada a un cuerpo desde afuera (por algiin agente
externo) sino que esa potencialidad es la que reside y se produce desde el interior
de si. En este sentido, cuando el testimonio de Séneca anteriormente citado sefiala
“lo que toca [un cuerpo], es cuerpo” no deberiamos pensar en un contacto de
tipo superficial, sino en un contacto que se establece por todas partes." Por tales

18 Cf. el siguiente testimonio de Sexto Empirico: “[Platon] expres6 en potencia la misma doctrina que
Zenon. Este, en efecto, dice que el Todo (10 pdn) es la obra més hermosa (kdlliston) construida de
acuerdo con la naturaleza, y mediante un razonamiento probable (kata ton eikota logon), que es una
animal dotado de alma, inteligente y racional (dséon émphychon, noeron te kai logikon).” (Adv. math.
IX 107; SVF I 110). Tal como lo destaca Cappelletti (1996: 88), la expresion kata ton eikota logon es
de origen platonico. Cf. Platon, Timeo 30b.

19 Cabe aclarar que, segun el reporte de Alejandro de Afrodisia (De mixtione, 216, 14-17; SVF 11 473;
LS 48C), Crisipo distingue tres tipos de mezcla: i) por yuxtaposicion (parathései mixeis), donde dos
0 mas sustancias son yuxtapuestas pero cada una preserva su propia cualidad y sustancia, dado que
se trata de un contacto superficial; if) por completa fusion (sygchysei di’ holon), donde las sustancias
y sus cualidades intrinsecas se pierden en la mezcla para dar lugar a un nuevo compuesto; iii) por un

58



Corporealismo y causalidad en la Estoa antigua: un enfoque desde un modelo...

motivos, consideramos que el corporealismo se expresa con mayor fidelidad desde
una imagen biologica que desde un paradigma tecnologico-matematico.

Nos preguntamos a continuacion: jcuan literal ha sido la apropiacion por parte
de la Estoa del modelo biologico a la hora de formular una nocién de cuerpo y, en
consecuencia, una teoria de la causalidad? Si nos referimos a la nocion de causalidad
ofrecida por los estoicos, debemos referir asimismo (al menos, sintéticamente)
a la nocion de destino. Es decir, la teoria de la causalidad ofrecida por la Estoa
constituye la clave para comprender el concepto de destino. En este sentido, resulta
pertinente aclarar que el determinismo estoico, es un determinismo de tipo causal.
Sin embargo, dada la serie de dificultades que implica una reconstruccion precisa
respecto de las diferenciaciones que se establecen entre causas y factores causales,
consideramos apropiado distinguir dos niveles de explicacion y analisis®. Desde
una perspectiva cosmica o divina, los filésofos del Portico postulan la existencia de
una unica causa que se identifica con el principio activo o pneiima. Mientras que
desde una perspectiva intracosmica o humana se adjudican diversas funciones a
diferentes condicionamientos en una cierta cadena causal.

IV. El determinismo causal

Respecto de la problematica del determinismo causal a nivel cdsmico mencionamos,
inicialmente, el testimonio de Ciceron (De fato) quien critica el argumento de Crisipo
que sefiala que el principio que afirma que nada sucede sin causas precedentes
conduce por si mismo a la idea de destino. En este sentido, el reporte sefiala: “quienes
introducen una serie eterna de causas (causarum seriem sempiternam) sujetan el
alma del hombre a la necesidad del destino y lo despojan del libre albedrio (voluntate
libera).” (Cicerdn, De fato, 20; SVF 11 954) Al parecer, Zen6n y Crisipo coinciden
en definir al destino (heimarméne) como “la causa (aitia) entrelazadora de los entes
o larazon (logos) en virtud de la cual se rige el cosmos.” (DL VII 149; SVF 11 915)
Es decir, a nivel cosmico la Estoa habria introducido como elemento novedoso
la definicion del destino en términos causales: todo lo que ocurre, ocurre por una
causa dado que no existen movimientos incausados. Especificamente, Crisipo
afirma que nada sucede sin causas antecedentes (proegouménas aitias).>' Mas aln,

tipo de mezcla o union (t6n mixeon krasin) donde las sustancias y sus cualidades son preservadas en
la mezcla, e inclusive pueden volver a ser separadas del compuesto. De este ltimo tipo es la mezcla
que, segun los estoicos, caracteriza al compuesto alma-cuerpo.

20 Ladistincion entre niveles de analisis constituye un recurso metodologico utilizado con frecuencia por
la critica especializada. Cf. Bobzien (1998); Frede (2006); Long (1996).

21 Cf. Ps. Plutarco, De fato, 11 (SVF 11 912); Plutarco, De Stoic. repugn. 1045¢ (SVF 11 973).

59



Natacha Bustos

segun el reporte de Alejandro de Afrodisia (De fato, 192.12; SVF 11 945; LS 55N),
los estoicos afirman que si algin movimiento incausado tuviese lugar (ei anaitios
tis eisagoito kinesis), el mundo se dispersaria de manera violenta, poniendo fin a
la cohesion que lo caracteriza. Al respecto, observamos que la concepcion estoica
restringe el significado de causa s6lo a un cuerpo que se encuentra activamente
involucrado en algin proceso o es responsable de cierto estado. De hecho, tal
restriccion es clave a la hora de comprender la distincion que la Estoa establece
entre causa (aition) y efecto (apotélesma).” Si retomamos lo sefialado en torno a
los principios cosmolégicos estoicos, hemos afirmado que todo lo que existe es
corpdreo. La causa, desde una perspectiva cosmica, se identifica con el /6gos en
tanto principio activo.

“Dicen, como sabes, nuestros estoicos que en la naturaleza de todos los seres hay dos

cosas, la causa y la materia (causam et materiam), de las que se hace todo. La materia

yace inerte, preparada para todo, que ha de permanecer quieta, si no la mueve nadie; mas

la causa, esto es, la razon (ratio), da forma a la materia y la dirige hacia donde quiere, y

produce de ella varias obras (ex illa varia opera producit). Por tanto, una cosa debe estar

creada desde (unde) algo y por (a quo) algo: éste es la causa; aquello la materia.” (Séneca,
Epistulae, 65. 2; SVF 11 303; LS 55E).»

Sin embargo, desde una perspectiva intracosmica las causas (corporeas)
que forman parte de una cadena causal son capaces de interactuar entre si, ya que
constituyen porciones de pneiima; estan permeadas por el principio activo?. En
cambio, la materia sobre la cual se ejerce una actividad es pasiva, incapaz de ser
causa, solo es condicion indispensable para que la causa suceda. Estobeo esboza
la teoria estoica de la causalidad del siguiente modo:

“Causa (aition) llama Zendn a aquello por lo cual (di’ho) [algo existe], y a aquello de lo

cual es causa, atributo (symbebekos). La causa es un cuerpo; lo causado, un predicado. Es

imposible que la causa esté presente y lo causado no comience a ser. Lo dicho tiene este

sentido: causa es aquello por lo cual algo se genera, como por la prudencia (tén phronesin)

se genera el ser prudente (f0 phronein) y por el alma se genera el vivir (f0 dsén) y por

la templanza (tén sophrosynen) se genera el ser templado (0 sophronein). Imposible es,
en efecto, que al existir en alguien la templanza, éste no sea templado, o que, existiendo

22 Tal como lo sefiala Bobzien (2004: 198), el término apotélesma es una expresion posterior; la Estoa
antigua parece no haber contado con un término especifico para la palabra ‘efecto’.

23 Seguimos la traduccion de Lopez Soto (2006), aunque la modificamos eventualmente. Con posterioridad,
agrega Séneca: “Los estoicos opinan que existe una sola causa, aquello que hace (Stoicis placet unam
causam esse id quod facit).” (Epistulae, 65.4; SVF 11 346a) Realizando una comparacion con la teoria
de la causalidad aristotélica, Hahm (1977: 44) interpreta que la Estoa distribuye las cuatro causas
distinguidas por Aristoteles en dos entidades; mas especificamente, en los dos principios cosmologicos.
Si bien el autor aclara que no contamos con fuentes que respalden estrictamente esta interpretacion
seria posible suponer lo siguiente: la causa material estaria asignada al principio pasivo y las otras tres
causas (motriz, formal y final) serian asignadas al principio activo.

24 Cf. Aecio, Placita 1, 11,5 (SVF II 340; LS 55G).

60



Corporealismo y causalidad en la Estoa antigua: un enfoque desde un modelo...

[en él] el alma, no viva o que, habiendo [en ¢l] prudencia, no sea prudente.” (Eclogae 1
138.14; SVF 1 89; LS 55A).

Respecto de la posicion de Crisipo, el testimonio continua:

“Crisipo establece que una causa es aquello por lo cual (di k) [algo existe]; y que la causa
es un existente y un cuerpo (aition on kai soma), [mientras que de lo cual es causa no es
ni existente ni un cuerpo] y que la causa es «porque» (46ti), mientras de lo que es causa
es «por qué?» (dia ti).” (Eclogae 1 138.23-139.2; SVF 11 336; LS 55A, trad. nuestra).

La causa se distingue del efecto en tanto éste es calificado como incorpdreo
ya que es incapaz de actuar como causa de cambio en otro cuerpo; el efecto refiere
a alglin cambio de estado en el cuerpo afectado. No obstante, tal diferenciacion
expresa asimismo la intimidad del vinculo que existe entre causa y efecto, ya que el
fenomeno causal es un “relativo” (prds ti),” y lo es en un doble sentido: es causa de
algo y para algo. La causa y el efecto se refieren mutuamente y son inseparables,*
como lo observamos en el ejemplo brindado por Sexto Empirico: el bisturi es causa
de algo en el corte (y) para algo en la carne.

Los estoicos establecen que toda causa es un cuerpo que se vuelve una causa (¢inos aition

ginesthai) para un cuerpo, de algo incorpdreo; tal como un bisturi, que es un cuerpo, se

vuelve una causa para la carne, que es un cuerpo, del predicado (kategorématos) incorporeo
«ser cortaday. (Adv. math. 1X, 211; SVF 1I 341; LS 55B, trad. nuestra).”’

Es decir, la posicion estoica toma distancia de una teoria de la causalidad que
se plantee s6lo como una relacion entre dos términos, del tipo: ‘4 es la causa de
B’. Retomando el ejemplo de Sexto, diriamos en tal caso que: ‘El bisturi (4) causa
la carne cortada (B)’. En cambio, el estoicismo afirma: ‘A es la causa del efecto e
causado en B’. De acuerdo con esta formula diriamos: ‘El bisturi (4) causa la carne
cortada (e) en la carne (B)’.

25 Cf. Sexto Empirico, Adv. math. 1X, 207; 1X, 237-240. En lineas generales, la categoria de “relativa”
permite analizar el grado de dependencia ontologica que puede decirse que una cosa tiene sobre otra.
De este modo, los géneros (géne) estoicos confirman su pertenencia mucho mas a la dimension fisica-
metafisica que al ambito de la logica. Siguiendo a Bréhier (1951: 133-134) agregamos que las cuatro
categorias estoicas o géneros del ser (hupokeimenon, poion, pés echon, pros ti) podrian dividirse en dos
grupos: el primero de ellos estaria comprendido por las cosas reales o corporeas (sustancia y cualidad);
el segundo, estaria comprendido por las cosas irreales o incorporeas (disposicion relativa, o disposicion,
y relativa). Estas dos ultimas categorias constituyen, en tanto incorporeas, aspectos exteriores de la
realidad. En este sentido, las categorias estoicas se asemejarian mas a constituir puntos de vista sobre lo
real que a propiedades que conjuntamente conforman el ser concreto. Cf. asimismo Long (1984: 162).

26 En palabras de Boeri: “dado que lo que causa y lo causado se encuentran en conexion mutua, resultara
que la accion causal es resultado de la interaccion de ambos factores, lo activo y lo pasivo. En efecto,
no hay accion causal si falta uno de estos ingredientes...” (2009: 18)

27 Cf.Clemente, Stromat. V111, 9.30.1-3 (SVF 11 349; LS 55 D). Cf. asimismo Sexto Empirico, Adv. math.
IX, 207; IX, 237-240 (LS 72N).

61



Natacha Bustos

Por tanto, si seguimos la explicacion de Sambursky (1959: 53), la relacion
causal se constituye como una triada compuesta por dos cuerpos (4, B) y un
incorpdreo (un predicado, e). El efecto es concebido como un proceso que se origina
en un cuerpo 4 y produce un cambio en un cuerpo B. El curso y la direccion que
toma ese proceso de 4 hacia B, expresa una especial caracteristica de la causalidad:
la precedencia o anterioridad®.

Por su parte, desde la perspectiva de Bobzien (1998: 19-21) es posible ampliar
la interpretacion de Sambursky. La autora afirma que la distincion principal entre las
interacciones de los cuerpos se establece entre sustento (estar siendo/ser sostenido
por algo) y cambio (estar siendo/ser cambiado por algo). En correspondencia con
tal diferenciacion y dentro de la actividad que es inherente a las causas, Bobzien
sefiala que es posible establecer una distincion central entre: causas de estados
cualitativos (schéseis) y causas de cambios o movimientos (kinéseis).” De este
modo se expresa como, en el nivel de la explicacion causal, la Estoa no solo ha
presentado la preocupacion en torno a por qué algo cambia, sino que ha investigado
asimismo por qué algo contintia siendo lo que es y estando en el estado en el que
esta. Ahora bien, la principal caracteristica de la causa de estado cualitativo es que
ésta se da en simultaneo con su efecto. Este proceso causal involucra una causa
cohesiva (sunektikon aition),*® dada por la porcion de pneiima presente en un objeto
que es responsable de que tal objeto sea lo que es. Es decir, esta causa es condicion
necesaria para que el objeto contintie existiendo como tal. En cambio, la principal
caracteristica de la causa de cambio en el universo requiere de la cooperacion

28 Asimismo, Sambursky (1959: 53), quien tiende a distinguir la concepcion estoica de causa de la
concepcion aristotélica, afirma que contigiiidad (i. e., 1a interaccion de las causas en tanto mediadas
por el pneiima) y precedencia constituyen las condiciones de posibilidad de la estructura espacio-
temporal de la causalidad. Por otra parte, también el analisis que realiza Annas (1992: 42) se propone
diferenciar la teoria de la causalidad estoica de la concepcion aristotélica. En este sentido, la autora
seflala que, mientras Aristoteles asocia la causa con la posibilidad de brindar una explicacion, los
estoicos consideran que lo central de la nocién en cuestion se vincula con aquello que mueve algo o
logra que algo se mueva. Esta tltima definicion, de acuerdo con el enfoque de Annas, es mucho mas
cercana a la interpretacion moderna, que a la definicion aristotélica. Si bien consideramos que —en
lineas generales— esta idea puede ser acertada, creemos pertinente asimismo tener cierta prudencia al
respecto, a fin de no confundir la concepcion mecanicista de la modernidad (que supone un vinculo de
tipo superficial entre la causa y lo causado), con la causalidad estoica donde la nocion de continuidad
constituye uno de los principales supuestos metafisicos.

29 Es valido aclarar que tanto la causa de los movimientos como la causa de los estados cualitativos
dependen del principio activo: en el primer caso, los produce; en el segundo, los conserva o sustenta.
Cf- Plutarco, De Stoic repugn., 1054a (SVF 11 449; LS 47M).

30 Long-Sedley (1987: 341) sefialan que en tanto la causa cohesiva es condicion suficiente para el efecto,
ha sido también denominada como causa completa (autotelés). Cf. Clemente, Stromat. VII1 9, 33, 1-9
(SVF1I1351; LS 551).

62



Corporealismo y causalidad en la Estoa antigua: un enfoque desde un modelo...

entre dos causas o factores causales, donde uno de ellos debe ser antecedente de
su efecto. En este sentido, y lejos de proponernos profundizar el andlisis respecto
de las multiples problematicas que se desprenden de las distinciones mencionadas,
nos interesa destacar lo siguiente: el cuerpo es causa antecedente si y solo si
contribuye activamente con su efecto. Esto es, aun cuando diversas causas y factores
causales sean condiciones necesarias para que un efecto acontezca, s6lo son causas
propiamente dichas aquellas que contribuyen activamente para que tal efecto se
produzca. Al respecto, el testimonio de Clemente de Alejandria permite sefialar que
dado un efecto podemos trazar una larga serie de condiciones que lo anteceden,
aunque s6lo habré una tnica condicion suficiente y necesaria:

“Medea no habria matado a sus hijos si no se hubiese enfurecido (orgisthe); ni se habria
enfurecido si no hubiese estado celosa (édsélosen); ni habria estado celosa si no se hubiese
enamorado (erdsthe), y eso no habria ocurrido si Jason no hubiese navegado hacia Colco;
ni habria ocurrido eso si el Argo no hubiese estado dispuesto para la expedicion; y esto
ultimo no habria sucedido si las maderas para la nave no hubiesen sido extraidas de Pelion.

Todas esas condiciones son «por las cuales» (di’ /o), pero hay una sola causa en sentido

estricto del asesinato de los nifios: Medea (ou pdnta tés teknoktonias aitia tunchdanei, mone
dé he Médeia).” (Stromat. VII1 9, 27, 3-5; SVF 11 347).3!

Finalmente, y precisando la nocion de causalidad respecto de los cambios o
movimientos, sefialamos que la misma no se define solo en términos de anterioridad
sino que tal anterioridad indica asimismo que el cuerpo (causa) contribuye
activamente en la obtencion del efecto. De este modo, y a partir de la serie de
aclaraciones que han sido detalladas a lo largo del presente apartado, es posible
destacar que el estoicismo, al definir el destino en términos causales, indica —valga
la redundancia— que el mismo esta constituido por una cadena de causas, y no por
una cadena de causas y efectos; de hecho, causa y efecto pertenecen a dos categorias
ontologicas distintas.

V. Consideraciones finales

En la primera parte de nuestro trabajo nos hemos propuesto dar cuenta de coémo
los estoicos logran distanciarse de un modelo matematico-geométrico a la hora
de definir una nocion de cuerpo. Al respecto, la nocion de lo corpéreo ya no sera
estrictamente concebida en funcion de las dimensiones espaciales que dicho
cuerpo ocupe, sino por su potencia interior. Esto es, lo que caracteriza a un cuerpo
es su fuerza vital la cual le permite interactuar con otros cuerpos, formando parte
de diversos procesos causales. En efecto, en la segunda parte de nuestro trabajo

31 Seguimos la traduccion de Boeri (2009).

63



Natacha Bustos

expresamos como la apropiacion literal del modelo bioldgico cobra relevancia en la
teoria de la causalidad formulada por el estoicismo, ya que s6lo los cuerpos cuentan
con poder causal. Por el contrario, los incorpdreos son incapaces de participar
activamente de alguna cadena causal (y, en el caso de los lektd, se expresan en
forma de predicados). En suma, hemos advertido como las nociones de cuerpo y
causalidad se refieren reciprocamente y, en ambos casos, toman distancia de un
paradigma matematico que supone una dinamica de tipo superficial o meramente
mecanica respecto de la interaccion de los cuerpos.

En la segunda parte del presente trabajo advertimos asimismo como
el modelo biologico de lo corporeo se expresa también en la formulacion del
determinismo estoico. En este caso, y partiendo de la teoria de la causalidad,
observamos —mediante la distincion de dos tipos de perspectivas sobre el tema—
en qué sentido el destino es definido por la Estoa en términos causales. El
determinismo casual se formula, precisamente, a partir de la teoria de la causalidad
que supone, a su vez, la vitalidad interior de los cuerpos. De este modo, cobra
relevancia la diferencia ontoldgica entre causa (cuerpo) y efecto (incorpéreo);
distincion que permite al estoicismo afirmar que el destino estd compuesto por
una cadena de causas —establecidas desde toda la eternidad—, y no por una cadena
de causas y efectos (los cuales carecen de vinculacion con el principio activo).

Bibliografia
Annas, J. (1992) Hellenistic philosophy of mind, Berkeley, University of California

Press.

Besnier, B. (2003) La conception stoicienne de la matiére, Revue de Metaphysique
et de Morale (1), pp. 51-64.

Bobzien, S. (2004) Chrysippus’ Theory of Causes. En lerodiakonou, K. (ed.).
Topics in Stoic Philosophy, Oxford, Oxford University Press, pp. 196-242.

(1998) Determinism and freedom in Stoic Philosophy, Oxford,
Clarendon Press.

Boeri, M. (2009) Causa sinéctica y actividad neumadtica en los estoicos, Revista
Latinoamericana de Filosofia vol 35 (1), pp. 5-34.

Bréhier, E. (1951) Chrysippe et I'ancien stoicisme, Paris, P.U.F.

(1928) La théorie des incorporels dans [’ancien stoicisme, Paris, Vrin.

64



Corporealismo y causalidad en la Estoa antigua: un enfoque desde un modelo...

Brun, J. (1977) El estoicismo, Trad. de T. Moro Simpson, Buenos Aires, Eudeba.
Cappelletti, A. J. (1996) Los estoicos antiguos, Madrid, Gredos.

Gourinat, J-B. (2009) The Stoics on Matter an Prime Matter. ‘Corporealism’ and the
Imprint of Plato’s Timaeus. En: Salles, R. (ed). God and Cosmos in Stoicism,
Oxford, Oxford University Press, pp. 46-70.

Frede, D. (2006) Stoic Determinism. En: Inwood, B. (ed.). The Cambridge
Companion to the Stoics, Cambridge, Cambridge University Press, pp.
179-205.

Furley, D. (2008) Cosmology. En: Algra, K. et al. (eds.). The Cambridge History
of Hellenistic Philosophy, Cambridge, Cambridge University Press,
pp. 412-451.

Hahm, D. (1977) The Origins of Stoic Cosmology, Columbus, Ohio Estate Univesity
Press.

Hankinson, R. J. (2008) Determinism and indeterminism. En: Algra, K. e al. (eds.).
The Cambridge History of Hellenistic Philosophy, Cambridge, Cambridge
University Press, pp. 513-541.

Long, A. (1984) La filosofia helenistica. Estoicos, epicureos, escépticos, Trad. de
P. Jordan de Urries, Madrid, Alianza.

. (1996) Stoic Studies, Berkeley, University of California Press.

. D. Sedley, (LS) (1987) The Hellenistic philosophers, Cambridge,
Cambridge University Press, 2 vols.

Platon (2007) Sofista, en Didlogos V. Trad. de Ma. I. Santa Cruz, A. Vallejo Campos,
N. Luis Cordero, Barcelona, Gredos.

(2005) Timeo. Trad. de C. Eggers Lan, Buenos Aires, Colihue.
Sambursky, S. (1959) Physics of the Stoics, London, Routledge and Kegan Paul.
Séneca (2006) Cartas a Lucilio, Trad. de V. Lopez Soto, Barcelona, Juventud.

Von Arnim, L. (SVF) (1903-1905) Stoicorum Veterum Fragmenta, Leipzig, Teubner,
4 vols.

65



