El trasfondo psicologista
en la Teoria schopenhaueriana de la percepcion”

Psychological background
in Schopenhauer’s theory of perception

Por: José Antonio Cabrera Rodriguez
G.I. Filosofia y cultura contemporanea
Facultad de Filosofia

Universidad de Sevilla

Sevilla, Espaia

E-mail: jecabrera7@us.es

Fecha de recepcion: 21 de noviembre de 2014
Fecha de aprobacion: 7 de mayo de 2015
Doi: 10.17533/udea.ef.n52a06

Resumen. El presente trabajo analiza la teoria schopenhaueriana de la percepcion y su trasfondo psicologista. A
tal efecto, se atendera al debate fructifero sobre la sensacion y la percepcion, considerado de gran impor-
tancia en la moderna psicologia. Desde este planteamiento, Schopenhauer propone la percepcion como
representacion cerebral, una nocion que asumird la Psicologia de la Gestalt a principios del siglo XX.

Palabras clave: objeto, intuicion, sensacion, percepcion, representacion cerebral, causalidad.

Abstract. This paper analyzes Schopenhauer's theory of perception and its psychological background. To this
end, it will attend to the fruitful discussion about sensation and perception, which is considered one of
the most important issues in modern psychology. In this way, Schopenhauer proposes perception as brain
representation, a notion that Gestalt Psychology will assume at the beginning of 20" century.

Keywords: object, intuition, sensation, perception, brain-imaging, causation

*  El articulo es producto del Grupo de Investigacion “Filosofia y cultura contemporanea” (HUM-110),
nerteneciente a la Universidad de Sevilla, Espana.

Como citar este articulo:

MLA: Cabrera, José. “El trasfondo psicologista en la teoria schopenhaueriana de la percepcion”. Estudios de Filosofia,
52 (2015): 95-110.

APA: Cabrera, J. (2015). El trasfondo psicologista en la teoria schopenhaueriana de la percepcion. Estudios de Filosofia,
52 (2015): 95-110.

Chicago: Cabrera, José. “El trasfondo psicologista en la teoria schopenhaueriana de la percepcion,” Estudios de Filosofia
52 (2015): 95-110.

Estud.filos ISSN 0121-3628 n° 52. Diciembre de 2015. Universidad de Antioquia pp. 95-110



José Antonio Cabrera Rodriguez
Introduccién

Resulta ya todo un clasico entre los epistemodlogos disputar sobre cual es la base en
que se cimenta nuestro saber objetivo del mundo, a lo que se ha ido respondiendo de
multiples maneras que han ido abarcando desde la apuesta por un ser ingénito ideal
extrapolado hacia el otro lado de nuestros confines empiricos, hasta la mas simple
asuncion —extremada por pensadores como Condillac— de la nuda sensacion
como generadora autosuficiente de todo cuanto conocemos. A tal respecto, la
Teoria del Conocimiento no ha escatimado en propuestas variopintas; pero no
fue hasta bien entrado el siglo XIX, con la publicacion de los Grundziige der
physiologischen Psychologie de Wundt en 1874 y el consiguiente surgimiento de
la escuela asociacionista, que al problema filosofico de la interaccidon sujeto-objeto
se le dio un moderno tratamiento cientifico y fisioldgico y que anos después habria
derivado en el vigente paradigma gestaltico de la percepcion. Pues bien, muchos
de estos avances en la moderna psicologia ya tuvieron antes grandes intuiciones
filosdficas que le habrian servido perfectamente de apoyo; y entre estas grandes
intuiciones, una de las mas importantes fue sin duda la teoria schopenhaueriana
de la percepcion.

Ante todo, hay que notar a todas luces que ya desde la antigliedad el
conocimiento humano ha supuesto la ineludible interaccion entre un sujeto
cognoscente y un objeto conocido. Pero si bien es cierto que para los pensadores
premodernos instalados en el realismo ingenuo el acto cognitivo constituia la
captura fidedigna de una realidad externa, de un mundo ahi fitera (como si lo
“fotografiaramos” con nuestra alma), subsistente y emancipado de nuestro poder
cognoscente, la mayoria de epistemoélogos modernos, sobre todo desde Descartes,
se hurtaron a dicha ingenuidad tras percatarse del papel inequivocamente activo y
constructivo que desempefiaba el sujeto. En efecto, el polo del “yo” tendria algo
que aportar al objeto conocido, pues este no lo obtendriamos ya mediante una
simple recepcion pasiva de data. Y Kant acometio por fin ese giro copernicano del
conocimiento merced al cual los objetos se amoldarian a las estructuras formales
que les impondria el sujeto, funcionando este como el baricentro de aquellos,
al igual que para Copérnico los planetas orbitarian en torno al Sol. El articulo
que nos ocupa, asi pues, pretende ofrecer una particular reflexion sobre la vision
schopenhaueriana del conocimiento empirico del mundo. Por un lado advertiremos
su cercania con Kant, a quien adeuda el apriorismo de la causalidad, pero por otro
comprobaremos, abundando en su intringulis, que dicho conocimiento empirico
toma la percepcion como hecho neurofisioldgico del animal (en cuyo reino nos

96



El trasfondo psicologista en la Teoria schopenhaueriana de la percepcion

incluimos los seres humanos) excediendo el sentido lato de la sensacion. Esta
comprension adelanta ya los ulteriores avances de la Psicologia de la Forma en la
que el todo perceptivo desborda la mera suma de las partes sensitivas, con lo que
quedaremos debidamente facultados para atribuir un trasfondo psicologista a la
teoria schopenhaueriana de la percepcion.

1. El a priori causal en la configuracion del mundo percibido

Aunque Schopenhauer ganara para su gnoseologia todo un resorte neurofisiologico
que habia brillado por su ausencia en el trascendentalismo kantiano, resulta
innegable su compromiso con la doctrina del regiomontano. Lo primero que,
para Schopenhauer, nos ensefia a simple vista hasta qué punto interviene nuestra
inteligencia para configurar el mundo percibido es el apriorismo de la causalidad.
Y es que, pese a descartar por completo su estatuto conceptual o categorial,
Schopenhauer si que coincide con Kant en no doblegar la causalidad al primado de
la experiencia. Junto con el espacio y el tiempo, la causalidad constituye la piedra
angular que articula la relacion representacional entre sujeto y objeto. Ni resulta de
un simple habito con que logramos predecir los conjuntos futuros de percepciones
(y por tanto quitaria la razén a la pretension humeana), ni tampoco resulta ser un
concepto puro de un entendimiento que no depende de los datos sensibles aunque
esté en contacto con ellos mediante la Imaginacion (contra Kant en este caso); por
el contrario,

la unica demostracion auténtica de que conocemos la ley de causalidad antes de toda

experiencia radica en la necesidad de efectuar un transito desde la afeccion sensorial —que

s6lo se da empiricamente— hasta su causa para llegar a la intuicién del mundo externo.
(Schopenhauer, 2005: 67)

El apriorismo de la ley causal se debe por tanto a un proceso genético
fundamental en la construccién del mundo percibido. El sujeto perceptor
cuando reconoce el objeto presuntamente real que se le aparece no ha procedido
sino derivando de una mera afeccidon subjetiva sin significado alguno —
gnoseologicamente, no autosuficiente— la causa que la provoca como exterior,
como fenémeno encuadrado simultaneamente en el espacio y el tiempo (formas
puras de la experiencia sensible anexas a la causalidad). Sin la colocacion de lo
netamente sentido en unas coordenadas espaciales, en las que la afeccion remitiria
a una causa actuante que dariamos por cuerpo real, nada podriamos en el fondo
conocer. Asi pues,

No llegamos a intuir, es decir, a conocer un objeto, hasta que el entendimiento refiere
aquella impresion que recibe el cuerpo a su causa, instala esta en el espacio intuido por él a

97



José Antonio Cabrera Rodriguez

priori de donde parte el efecto, y asi reconoce la causa como efectiva [wirkend], como real
[wirklich], es decir, como una representacion del mismo tipo y clase que el cuerpo. Mas
ese transito del efecto a la causa es inmediato, vivo y necesario: pues es un conocimiento
del entendimiento puro y no una inferencia de la razon, una combinacion de conceptos y
juicios segun leyes logicas. (Schopenhauer, 2013: 47)

Debido a la ontologia voluntarista que preside el sistema schopenhaueriano,
tener experiencia objetiva de las cosas consistiria primariamente en intuir un
mundo embozado bajo mascaras y fachadas distintas: a esto es a lo que bien
podriamos llamar carnaval fenoménico del mundo donde lo plural y discontinuo
imperan por doquier. En efecto, todo cuanto intuimos adquiere rasgos, contornos
y determinaciones concretas; la materia, propiamente hablando, no es algo que
exista como realidad apartada y externa a nuestra psique, sino que, por el contrario,
supone una abstraccion propia de nuestra razon. “Materia” seria en este punto una
transposicion nominal de la causalidad en cuanto efectiva, en cuanto operacion
que escenifica un desfile de mascaras y disfraces (formas) o sencillamente lo que
obtenemos al abstraernos de estos embozos bajo los que se esconde la voluntad
metafisica.! Pues no olvidemos que la experiencia tiene que ver para Schopenhauer
con el ambito del engafio, del disfraz y la ilusion. O como ¢l mismo afirma, por
materia no hay que entender, al cabo de todo, sino la “mera visibilidad de la
voluntad” (Schopenhauer, 2005: 75), un transparentarse ella a la conciencia que,
en cuanto mero transparentarse, no ofrece significado ni objeto alguno, viniendo a
comportar asi la simple presencialidad del ser bajo el principium individuationis
espacio-temporal (esto es, el acto de transitar de la ausencia a la presencia, un
desocultarse del ser a la conciencia, dicho a la heideggeriana), y por tanto, otro de
los nombres con que designamos la causalidad cuando la entendemos desde la pura
abstraccion, o sea, desde una operacion logica y no intuitiva.

Sin ir mas lejos, avizorando claramente la equipolencia entre conocimiento
e intuicidn, la profesora Avila Crespo ha circunscrito con bastante primor en qué
consiste el conocer segiin Schopenhauer:

Conocer es fundamente intuir. Es ordenar el mundo con el auxilio de las nociones puras
de espacio, tiempo y causalidad, pero es también estar en contacto directo con el mundo.

1 Son las formas las que, para Schopenhauer, se rigen por la ley causal, y no la materia propiamente
dicha, dado que, como estamos defendiendo aqui, esta no es mas que una simple abstraccion. Asi,
unicamente la forma da determinacion, essentia, a la materia abstracta, que en si misma solo origina
la existentia. Y, sintonizando con Aristoteles, el agregado entre materia y forma (sustancia hilemorfica)
daria lugar a los individuos concretos, que no son mas que esas modificaciones de la materia, sus estados
particulares (también recordando a Spinoza, los individuos como modos de “Deus sive Natura” —“sive
Materia”, pudiéramos afladir). En este sentido para Schopenhauer, que de alguna manera redefine la frase
heraclitea, la materia es lo unico de veras inmutable: “solo las formas cambian; la materia permanece”.
(Schopenhauer, 2005: 73).

98



El trasfondo psicologista en la Teoria schopenhaueriana de la percepcion

Conocer es, en fin, tomar parte activa en la representacion, en ese doble sentido que le
da Schopenhauer al término: como apariencia y como teatro, como fenémeno y como
espectaculo. (Avila Crespo, 1984: 155)

La perceptibilidad del objeto, esto es, la posibilidad de ser intuido por un
sujeto, nos sumergiria dentro de la arena cognoscitiva. Y ello conectaria con lo
que arriba he denominado carnaval fenoménico del mundo, metafora con la que
he designado el inextricable ensamblaje entre el principio de individuacion y la
ley causal que Schopenhauer ilustraba rescatando la metafora hindu del velo de
Maya. De ahi procede el sesgo ilusorio, onirico, que empafia a la materia como
sustrato de todas nuestras presuntas afecciones: conocer a nivel empirico (o sea, los
fenémenos) supone intuir el disfraz; pero el concepto, como meta-representacion que
es, constituye una mufieca rusa mas: el disfraz del disfraz. Por eso la ciencia, con
todas sus sofisticadisimas invenciones, solamente atrapa una verdad lejana, mas atin
que la del animal; cuanto mas elaborada y artificiosa la representacion, tanto mas nos
aleja de la vivencia primaria intuitiva. Una de esas verdades sin las que la ciencia
se esfumaria hogafio tiene que ver con el concepto de materia. Que la fisica teorica
apueste por una teoria de las supercuerdas o de pabulo a microparticulas tales como
los hadrones, leptones, quarks etc. no agota lo que la realidad podria dar de si sin
que pretendamos atraparla con todo nuestro acervo cientifico. Aun con el bosén de
Higgs descubierto, las supersimetrias, los taquiones o las singularidades astrofisicas,
no se despeja para siempre la incognita de como se comporta la materia en si misma;
antes bien, esto nos ensefa s6lo el modo como el ingenio humano comprende
su peculiar comportamiento. Cuanto mas objetivemos mediante conceptos, mas
tapaderas pondremos al indescifrable misterio del ser. Recordemos nuevamente que,
como diria Heraclito, “la naturaleza gusta de ocultarse”, y se oculta muchas veces
bajo estos dispositivos de la fisica tedrica. Diriase pues que nuestra ciencia mas que
descubrir lo que son las cosas, las encubre con los variopintos y refinados ropajes
de los conceptos (representaciones abstractas) para cuya elaboracion han abstraido
lo singular y contingente de imagenes discretas (representaciones intuitivas) —
en el caso ejemplificado, la fisica tedrica, descontextualizandolas de su marco
empirico.” Pero como no pretendemos sustraernos a este marco, puesto que es en

2 (A quéaluden las supercuerdas, sino a un hipotético conjunto infinitesimalmente pequefio de las cuerdas
que percibimos en nuestro dia a dia? ; Con qué derecho alza Hawking, por ejemplo, a entidad astrondomica
los famosos “agujeros negros”, sino con aquél que le faculta la experiencia de los agujeros concretos
y del color negro? Bien es cierto que, por mas que nos los imaginemos como fantasmas, con ellos se
persigue una comprension teorética mayor de la constitucion y funcionamiento de las subparticulas o del
cosmos, y por tanto su enunciacion nos sumerge en un plano absolutamente conceptual; pero en la medida
que nos falte la intuicion espacial de los mismos, no podemos decir que hayamos experienciado ni las
subparticulas ni los agujeros negros en parte alguna; en su construccion nos ha asistido la fantasia y por
ello empiezan siendo “fantasmas”, productos de nuestra facultad imaginativa que solo intuye en el tiempo.

99



José Antonio Cabrera Rodriguez

¢l donde alcanzamos a percibir objetos, lo que elabore el conocimiento cientifico
siempre vendria a posteriori de nuestras experiencias psicologicas sobre el mundo.
Es por ello por lo que la ciencia, tendiendo su manto sobre las representaciones
secundarias que son los conceptos, se fundamenta a fin de cuentas sobre los
poderosos cimientos de las representaciones primarias que son las intuiciones, o
lo que vale decir, las percepciones. El intuir intelectivo, y no el teorizar abstracto,
constituye la fuente auténtica de nuestros conocimientos, algo que compartimos
también con los animales. Y sobre este basamento comprenderemos mejor c6mo
la intuicion empirica, equivalente a lo que la psicologia entiende por percepcion,
requiere un sistema nervioso que la haga posible.

2. Gnoseologia de la percepcion: el mundo como representaciéon
cerebral

El gran desmarque epistemolégico de Schopenhauer con respecto a su influyente
Kant consistioé en haber reformulado la intuicidon (Anschauung) segregandola de
la mera sensacion (Eindruck). La cuestion crucial es la siguiente: asi como para
Kant sentir equivale a intuir, y por tanto toda intuicion es implicitamente sensible,
para Schopenhauer no se da en rigor tal equivalencia. Su nocién de intuicion la
liga inexorablemente a la Eindruck, desde luego, pero eso no significa que el acto
intuitivo se identifique totalmente con la nuda sensacion. Para Schopenhauer,
intuir introduce un plus a la sensacion, tanto que bien pudiera afirmarse que es
una suerte de un “sentir con sentido”. Este sentido seria aquello que los elementos
aprioristicos aportan a la nuda sensacion, por lo que de momento nos bastaria con
decir que intuir es algo asi como intelectualizar la sensacidn, o que la intuicion es
una sensacion intelectualizada, orientada en espacio y en tiempo; es la portadora
de la percepcion. El modo animal y humano de intuir es por tanto la percepcion
(Wahrnehmung); gracias a ella nos abrimos a un mundo objetivo, asignamos la
afeccion (impresion, sensacion) propia a una causa exterior; y esto, como acto
inteligente que es, bien lo atestigua Schopenhauer al principio de Sobre la vision y
los colores, donde pontifica, a modo de insignia, su concepto de intuicion intelectual
en su modalidad empirica:

Toda intuicion es intelectual. Pues sin el entendimiento no llegariamos nunca a la intuicion,
ala percepcion o aprehension de objetos, sino que nos quedariamos en la mera sensacion,
que a lo sumo podria, en cuanto dolorosa o placentera, tener un significado en referencia a
la voluntad, pero por lo demas seria una variacion de estados vacios de significado y nada
que se asemejase a un conocimiento. (Schopenhauer, 2013: 47)

100



El trasfondo psicologista en la Teoria schopenhaueriana de la percepcion

Con esta divisa se concede partida de nacimiento al ya clasico problema
del conocimiento cassireriano, que Schopenhauer emparenta con su concepto de
Vorstellung. So6lo en el mundo de la representacion, es decir, un mundo en que la
nuda afeccion subjetiva se ha tornado intuicion objetiva, accedemos a un primer
estadio cognoscitivo. Para conocer no basta con sentir; hace falta intuir. Y el intuir
es lo que en puridad sostiene la percepcion. A menos que el entendimiento ejerza
su particular funcién causal conduciendo la Eindruck hacia su Ursache (causa), no
obtendremos ninguna representacion, no habra desdoblamiento entre sujeto y objeto.
Por eso afirma Schopenhauer que la neta sensacion queda justipreciada “en referencia
a la voluntad”, teniendo en cuenta que tal voluntad es lo que somos internamente,
desde nuestro lado invisible para los demas pero vivenciado internamente por
nosotros; y ni el placer (Genuss) ni el dolor (Schmerz) concomitantes podrian ser
nunca objetivados, jamds llegarian a poseer un rango gnoseoldgico preciso por
cuanto el entendimiento no interviene ahi para nada.

Al contrario de Kant, Schopenhauer sienta su gnoseologia de la percepcion
sobre unas claras bases fisiologicas, lo que bien podrian haber compartido los
psicologos desde la segunda mitad del siglo XIX. Por ello, el filésofo de Danzig se
pregunta por la linde que separa el sentir del percibir dentro de los seres organicos
que habitan la naturaleza. Grosso modo, en el reino de los vivientes Schopenhauer
solo parece adjudicar facultad intuitiva a los seres humanos y a los cordados
superiores, excluyendo segun se desprende de su obra tanto a las plantas como a
los animales inferiores (hoy dia los catalogados como protozoarios, platelmintos,
celenterados o poriferos). A nivel infimo, la planta es el primer ser vivo al que podria
atribuirsele sensacion, por cuanto se daria en ella la excitabilidad o irritabilidad,
esto es, la capacidad de reaccionar ante unos estimulos externos sin tener por ello
representacion de ninguna clase. No en balde la planta constituye asi el grado
mas bajo en que puede objetivarse a escala organica la voluntad de vivir; lo
separa del animal la ausencia de representaciones intuitivas, y del ser humano, la
ausencia tanto de estas como también de representaciones abstractas; de ambos,
en resumidas cuentas, se distingue porque le falta la capacidad representativa:
“aparece, por lo tanto, conciencia enteramente clara y neta de la existencia tanto
propia como ajena, con la razon (facultad de los conceptos), facultad que eleva al
hombre tan sobre el animal como a este le pone sobre la planta su representacion
meramente intuitiva” (Schopenhauer, 1970: 119). Ahora bien, y al igual que todo
ente, el organismo vegetal si que expresa una clara voluntad de vivir, evidenciada
mediante su susceptibilidad a radiacion solar en el proceso fotosintético, gracias

101



José Antonio Cabrera Rodriguez

al cual sintetizan los nutrientes mediante los cloroplastos, cubriendo la necesidad
alimenticia; asi como se reproducen mediante polinizacion merced a la excitacion
de los pistilos.

En el apartado sobre “Fisiologia vegetal” de Sobre la voluntad de la
naturaleza, Schopenhauer cita un extracto perteneciente al volumen I de la Histoire
des progres des sciences naturelles depuis 1789 jusqu’'a ce jour, escrita por Georges
Cuvier y publicada en 1826, donde entresaca una puntualizacion pertinente para
lo que aqui estamos tratando. Segun cuenta Cuvier, para el fisidlogo francés Henri
Dutrochet (1776-1847) “los movimientos de las plantas son espontaneos, esto
es, dependientes de un principio interno que recibe inmediatamente el influjo de
agentes exteriores. Y como siente escrupulo en atribuir sensibilidad a las plantas,
emplea en vez de esa palabra la de nervimotilidad” (Schopenhauer, 1970: 109).2
Junto con Schopenhauer, nosotros desharemos estos escriipulos discurriendo que la
planta no traspasa la facultad sensitiva, por mas que fisioldgicamente se le quiera
presuponer una cierta mocion pseudonerviosa a nuestro juicio so6lo asumible desde
una perspectiva metaforica. Asi que, llamesele como se prefiera, Eindruck seria
todo lo mas a lo que podria aspirar el organismo vegetal. Asunto distinto y no poco
interesante seria la cualidad de espontaneidad que Dutrochet le concederia.

La conclusion que aqui extraemos estd asi pues mas que cantada: la planta
siente, mas no percibe. Su incapacidad para percibir viene explicada por carecer de
un entendimiento que le reporte Vorstellungen, o sea, por serle imposible construir
un mundo objetivo. Por el contrario, todo su contacto con lo real es inconsciente y
desprovisto de inteligencia; lo tangible para ella es la sensacion del calor que excita
sus hojas o de la humedad penetrando en sus raices, pero siempre desde el puro
desconocimiento, lo cual no quita para que igualmente exprese un impulso vital,
un deseo traducible en la sobredicha espontaneidad, siendo asi que esta no haria
sino describir lo que como voluntad interna se nos hace manifiesto por fuera, bajo
la representacion intuitiva del espacio. (Schopenhauer, 1970: 109).

Comoquiera que fuese, esta claro que desde el orden vegetal hacia abajo (los
actuales reinos plantae, fungi, protista, bacteria y archea en la escala orgénica),
no cabria advertir ningin indicio cognitivo como tal. Puesto que sélo con la
actividad intuitiva en la que interviene la Verstand el ser vivo se construye un
universo representacional, so6lo a los animales (si bien no cualquier animal, sino
concretamente quienes posean un sistema nervioso con un cerebro, entre los que
destacan los cordados superiores) les esta destinado el privilegio de conocer. Para

3 Lacursiva es mia. La referencia también esta disponible en la obra original con traduccion al castellano
(Buffon et al., 1835: 176).

102



El trasfondo psicologista en la Teoria schopenhaueriana de la percepcion

Schopenhauer, en lo animal el conocimiento y la conducta motivada expresan sus
rasgos distintivos:

De ahi que el conocer, junto con el moverse por motivos condicionados por ¢él, constituya

el verdadero cardcter de la animalidad, al igual que el movimiento por estimulos es el

caracter de las plantas: pero lo inorganico no posee mas movimiento que el producido por
causas en el sentido mas estricto. (Schopenhauer, 1970: 24)

Lo inorganico obviamente solo puede explicarse adoptando una etiologia
fisicalista: cualquier cambio en el estado de la naturaleza inorganica tiene su razon
en una causa motriz que le ha dado lugar; asi, por ejemplo, cuando un conjunto
de piedras compuestas por calcita se expone a temperaturas muy altas e influyen
en ellas la presion atmosférica o calorifica, metamorfosean a marmol, y por tanto
cambian de estado segun las condiciones ambientales y la indole metamorfica
que aquellas piedras ostentan. Pero para comprender el comportamiento animal,
precisamos mucho mas que etiologia fisicalista o incluso conductista; tendremos
que presuponerle el poder representarse fenomenos y, con ellos, el poder conocerlos.
Por si fuera poco, la misma voluntad que se esparce por todos los seres, organicos
o inorgénicos, afecta de manera peculiar al organismo animal precisamente qua
organismo, o sea, gracias a su dimension corpdrea y, mas en concreto, gracias a su
sistema neuronal; le afecta por cuanto su querer va encauzado hacia el conocimiento:

Establezco, pues, primeramente la voluntad, como cosa en si, completamente originaria;

en segundo lugar su mera sensibilizacion u objetivacion, el cuerpo; y en tercer término el

conocimiento, como mera funcién de una parte del cuerpo. Esta parte misma es el querer

conocer (Erkennenwollen, la voluntad de conocer) objetivado (hecho representacion), en
cuanto necesita la voluntad para sus fines, del conocimiento. (Schopenhauer, 1970: 64).

Sea como fuere, hay algunos autores que no le conceden a la intuicion el
marchamo merecido, al decantarse por conectarla muy de lleno con el aprendizaje,
la imitacion, las costumbres recurrentes o el método por ensayo-error. Tal es el caso
en nuestro pais de José Luis Pinillos, quien a propdsito de unos experimentos con
chimpancés sostiene:

Tras los famosos experimentos de Kohler en Tenerife, durante la primera guerra europea,

algunos psicologos exageraron un poco el papel de la Einsicht, o intuicion intelectual, con

que chimpancés especialmente dotados parecian resolver de pronto ciertos problemas.

Experiencias posteriores méas controladas han mostrado, no obstante, que el tanteo y la

experiencia previa, el azar y la observacion de modelos humanos o de animales mas viejos,

facilitan en gran manera la aparicion subita de esos «destellos» o intuiciones repentinas
de los animales. (Pinillos, 1993: 149).

Nosotros sin embargo no vamos a coincidir con esta postura. Cierto es que
cuanto mas experiencia acopiemos, mejor equipados iremos en el viaje de la vida.
Pero el acto intuitivo no se “alcanza” a modo de recompensa tras haberse enriquecido

103



José Antonio Cabrera Rodriguez

con la experiencia; toda intuicion esta bafiada de inteleccion, y por tanto los elementos
inteligentes que intervienen en cada una de nuestras intuiciones son decisivamente
innatos. En el mismo tono se han expresado también los psicologos alemanes de las
formas a comienzos del siglo XX, entre cuyos representantes se hallarian Wertheimer,
Kohler o Koffka. Y es que no dudaria un instante de que Schopenhauer habria hecho
buenas migas con el paradigma gestaltico tan significativo para nuestra época,
donde la percepcion aventaja en el orden cognoscitivo a la simple sensacion. Segun
la Psicologia de la Forma o Gestalt, cuanto conocemos como objetivo del mundo
es un todo perceptivo, que excede la simple adicion entre las partes sensitivas.* A
finales del siglo XIX, la escuela asociacionista de Wundt, anticipandose al método
experimental de la naciente psicologia moderna, ya habia distinguido claramente
entre sentir y percibir: el &tomo del conocimiento seria la sensacion, que ningun
significado aporta per se, mientras que la molécula o agregado de sensaciones lo
constituiria la percepcion. Esta manera quasi-mecanica de asociarse los estimulos
entre si impedia que en lo percibido hubiera algo mas que lo que de por si aportaban
sus estimulos sensibles. Sin embargo, los psicologos de la Forma confutaron esta
postura: bajo lo que denominamos “percepcion” se esconde la construccion mental
de un conjunto de estimulos sensoriales que adquieren orientacion significativa,
ilegitimando la reduccion de aquella a estos. Asi, por ejemplo, cuando Schopenhauer
advierte que en las ilusiones Opticas polarizadas nuestro entendimiento coliga un
conjunto de estimulos visuales desde una orientacion determinada, lo perspectiviza
en un determinado sentido, y a esto es a lo que se refieren los psicologos de la
Gestalt cuando sostienen que toda percepcion supone “con-figuracion” mental
de datos sensibles, incapaces por si solos de aportar informacion significativa. El
intuir un melocotdn, verbigracia, presume asi pues la actividad indispensable de
un intelecto configurador al que se ordenan y por el que cobran sentido el peculiar
color, la aspera textura o el encantador aroma que reconocemos en la fruta. Por
ello Schopenhauer bien rubricaria el ideal gestaltico, subsumiendo la percepcion
bajo la categoria de intuicion.

No en vano, Schopenhauer llega a citar unas interesantes reflexiones
fisiologicas hechas por Flourens en Opposition entre les tubercules et les lobules
cérébraux, de gran vigencia, como digo, por el parecido tan asombroso que muestra
su explicacion con los ultimos resultados en neurociencia. Como el propio Flourens
distingue y recoge Schopenhauer, que los globos oculares pierdan la susceptibilidad
de recibir estimulos visuales (colores, figuras, etc.) no es lo mismo que perder la
vision del objeto, puesto que una cosa es el hecho sensorial y otra bien distinta el
hecho cerebral (Schopenhauer, 1980: 132). Alguien podria perder la vision objetiva

4 Para ahondar en el paradigma gestaltico, cfr. Koffka, 1973; o Ertel, Kemmler y Stadler (eds.), 1975.

104



El trasfondo psicologista en la Teoria schopenhaueriana de la percepcion

de la realidad si sus l6bulos cerebrales fueran dafiados, aun cuando quedara intacto
el nervio optico, la retina y el iris de sus ojos y siguiera recibiendo igualmente
cualquier estimulo visual. La conclusion a todo esto no se haria esperar: “El percibir,
y no el sentir, es, pues, el primer elemento de la inteligencia. La percepcion es
parte de la inteligencia, porque se pierde con la inteligencia, y por la ablacion del
mismo o6rgano, los lobulos o los hemisferios cerebrales; y la sensibilidad no es
parte suya.” (Idem)

En Sobre la vision y los colores, Schopenhauer trata mas en concreto y sin
escatimar pormenores sobre la percepcion visual. El ojo, la vision y el espectro
cromatico son estudiados por el filésofo en este opusculo que congratuld a su
admirado Goethe. Y no solo a Goethe llegd a llamar la atencion esta obrita. Al
parecer el oftalmoélogo austriaco Anton von Rosas (1791-1855) fue claramente
influido por la posicion de Schopenhauer, tal y como este, acusandolo incluso
de plagio, confiesa en su tesis doctoral (Ibid: 101). Mas atn, en 1830, Rosas
llegaria a publicar la obra cientifica Handbuch der teoretischen und practischen
Augenheilkunde (Rosas, 1829), donde recogeria algunos de los supuestos que el de
Danzig llegd a exponer en su tesis, mayormente los que afectaban al modo como la
retina desintegraba el foco luminoso en los diversos colores que todos conocemos:
el color resulta de la actividad nerviosa de la retina ante los estimulos luminosos
que le llegan.

Pero de un modo y otro, lo que anticipa Schopenhauer sobre las funciones
cerebrales es un respecto muy conectado con la representacion, y que muestra con
absoluta claridad que lo que un realista ingenuo o una persona en “actitud natural”
estima absoluto, con entidad propia y subsistente aun cuando desapareciera toda
conciencia sobre la faz de la tierra, no es mas que un constructo generado por
nuestra actividad neurologica. Sincopado en una frase: que el mundo sea nuestra
representacion quiere decir, prima facie, que el mundo es representacion de nuestro
cerebro. Lo que llamamos “objetos externos” o “fendémenos” no son sin mas las
impresiones que registra pasivamente nuestro aparato sensorial, sino elaboraciones
que, a partir de los receptores que conforman nuestros cinco sentidos, produce
nuestro cerebro.

Actualmente existe toda una teoria neurofisiolégica que abona las tesis
schopenhaueriana. En esquema, el proceso representativo empieza con 1) el impacto
de estimulos externos (impresiones) sobre nuestros 6rganos exteroceptores (sentidos
externos); 2) transmision de la informacion sensorial a través del nervio optico hasta
nuestro sistema nervioso central; 3) elaboracion via circuitos neuronales, desde el
primer impulso nervioso que llega al hipotdlamo mediante los neurotransmisores,

105



José Antonio Cabrera Rodriguez

de la “imagen” del objeto y proyeccion de la misma como representacion externa.
Una vez completado el proceso, tendremos ante nosotros el fendmeno; su intuicion
es justamente la facultad que permite este mismo proceso con increible celeridad
(Mora, 2005).

Una prueba cientifica fehaciente de lo que Schopenhauer defendiera hace
poco menos de dos siglos la constituye la vision estereoscopica. En ella se explican
varios procesos sumamente curiosos que acentiian la divisoria entre nuestra
representacion cerebral y lo situado fuera de ella. La vision estereoscopica plantea
como cada globo ocular capta una imagen invertida que luego el cerebro se encarga
de ajustar mediante un enfoque binocular,’ proporcionando asi una sensacion de
tridimensionalidad al combinar la imagen derecha con el ojo izquierdo, y la imagen
izquierda con el derecho.® Si no fuera por este fenomeno bifocal, nuestro mundo
representado apenas tendria que ver con el que visualizamos a diario.” La intuicion
empirica agrega por tanto un plus de intelecto al bruto material capturado por los
sentidos, y la vision estereoscopica se presenta ad hoc como un motivo coadyuvante
a su adjetivacion de “intelectual”. ®

Hay otras razones por las que a Schopenhauer se le antoja ilegitimo identificar
la sensacion con la percepcion elaborada por el cerebro. Los sentidos, frente al
sensualismo de Locke y el de su epigono Condillac, adoptan un papel netamente
pasivo en su pensamiento, sin representar nada de por si ni otorgar significacion

5 “Del aprendizaje de la intuicion forma parte también el ver derechos los objetos, aun cuando su impresion
se da invertida.” (Schopenhauer, 2013: 30)

6  “De ahi que, aun viendo con los dos ojos y recibiendo dobles impresiones, lo conozcamos todo simple:
lo sentido doblemente se convierte en intuido simplemente: y ello, precisamente porque la intuicion es
intelectual y no meramente sensual.” (Ibid: 31).

7  Aqui entran en juego multitud de técnicas y mecanismos psiconeurales que posibilitan nuestra presente
facultad visual. Baste con citar algunos mecanismos como la disposicion de la iluminacion, el juego
entre luces y sombras, la superposicion de imagenes, la diplopia fisioldgica (impresion de cercania con
la imagen mas grande y de lejania con la mas pequefia, siempre y cuando se ponga una junta a la otra) o
la paralaje por movimientos; y técnicas como cross eyed, parallel eyed, el método anaglifo, el sistema
Cromatek o el efecto Pulfritch, indispensables muchos de ellos para originar experiencias virtuales en
3-D (cada vez mas desarrolladas en el cine y en los videojuegos). El fenomeno de la estereoscopia, tan
de actualidad para nosotros, atrajo ya la atencion del propio Schopenhauer en un contexto cognoscitivo
algo mas larvario (Cfr. Ibid: 33).

8 Poco aportaria aqui la sensacion, mas que —si acaso— para lo que Cassirer interpretd como una cierta
“direccion” (por ella se orientan también las plantas sin en absoluto conocer nada de donde se sitian
ni hacia donde se dirigen) sin repercusion alguna a efectos gnoseologicos: “La sensacion, en cuanto
que le atribuimos una determinabilidad cualquiera dentro del espacio, queda limitada simplemente a la
superficie; la percepcion y la intuicion aiaden a la vision planimétrica la estereométrica, a la superficie
la profundidad. La sensacion nos suministra, en todo caso, un determinado concepto de la direccion
en que se hallan los objetos, pero no la distancia a que se hallan ni, por tanto, el /ugar que ocupan.”
(Cassirer, 1957: 195).

106



El trasfondo psicologista en la Teoria schopenhaueriana de la percepcion

alguna al percepto que fabrica el cerebro. Antes bien, Schopenhauer contempla en
la nuda sensibilidad una mera protesis estimuladora del cerebro, sin cuya actividad
neuronal habria que descartar cualquier atisbo de representatividad o mundo
significativo para un sujeto.’ La vision condillacista, heredada como hemos indicado
de la lockeana, pretende sin embargo deducir la actividad animica (introspeccion)
desde la atencion primaria a los sentidos; ellos imprimen en nuestra mente, in-
formandola, todas y cada una de las ideas que somos capaces de concebir.'

Schopenhauer salvaguarda el caracter neutral de las afecciones visuales y
auditivas, que caerian en el redil de los sentidos objetivos, mientras que concede
al tacto, y sobre todo al gusto y al olfato, un estatuto mas subjetivo, por cuanto
su receptividad con respecto al objeto va siempre acompaiiada de las sensaciones
concomitantes de placer y dolor. Esta postura es obviamente discutible, aunque el
de Danzig se preocupe por aclarar que tal aserto tiene validez siempre y cuando
consideremos la actividad sensorial en una franja estandarizada de accion. Desde
el momento en que se arrojara sobre nuestros ojos un potente y cegador haz de luz
se irritaria nuestra esclerdtica, y otro tanto aconteceria con nuestro oido ante un
ascenso desmedido de los decibelios en derredor. Por lo demas, nada empece a que
la vista y la audicion nos informen de los objetos proyectados como externos sin el

9 “Los sentidos son simples prolongaciones del cerebro, por medio de las cuales este recibe de fuera (en
forma de sensacion) el material que elabora para la representacion intuitiva.” (Schopenhauer, 2005: 55)

10 A imitacion de la intentona cartesiana, Condillac se ensimisma para, buscando y rebuscando en sus
adentros, hallar el fundamento de la sucesion de nuestros pensamientos, sensaciones y juicios, asi como
de cualquier otra afeccion interna de nuestra psique. No deberia extrafiarnos en absoluto la conexion
natural entre los sentidos y las afecciones mentales, porque bioldgicamente hablando cada organismo
estaria preparado para transferir la informacion sensible hacia el entendimiento. Mas que de que el ojo
viera, se trataria de que, aprovechando que este posibilita la vision, nuestro “yo” consiguiera ver todo
lo que hubiera ante sus 0jos; y otro tanto se podria agregar de los demas sentidos. Sentidos e ideas se
hallarian entonces insensiblemente fundidas. Es por eso por lo que escribe Cassirer: “la unidad de la
persona presupone necesariamente la unidad del ser sensible, la existencia de una sustancia psiquica
simple que, merced a las diferentes impresiones que se hacen sobre el cuerpo y sus diversas partes, se
modifica multiplemente. Por esto los sentidos, hablando con rigor, sino apenas la causa ocasional de
todos nuestros sentimientos. No son ellos sino el alma la que siente con ocasion de los cambios que
ocurren en los 6rganos corporales.” (Cassirer, 1984: 122). Efectivamente, esta “unidad del ser sensible”
es la que suscribe Condillac como aprioristica y generativa en el “yo”, y de cuya radicalidad se nutre
la actividad psiquica; el idedlogo francés estima que el flujo de los estados animicos vendria motivado
por ciertos factores impulsivos y volitivos, mas concretamente por dos: la necesidad y la inclinacion.
Esto nos hace considerar que nuestras ideas no son ni mucho menos inocentes ni desinteresadas; antes
bien, el que ellas verdeen en nuestra conciencia se ve condicionado por tales motivos biologico que
no tendria poco que ver con la teoria evolucionista darwiniana naciente casi un siglo después y, en esta
misma medida, bien pudiera estar de acuerdo con ello Schopenhauer, quien desde luego respaldaba la
hipdtesis de que el individuo de a pie —salvo casos infrecuentes como el genio bohemio, el compasivo
o el asceta— dirige su conducta guiandose por motivos interesados que favorecerian la autoproteccion
y perpetuacion de la especie.

107



José Antonio Cabrera Rodriguez

menor efecto colateral, ora agradable, ora desagradable; su radical indiferentismo
ofrece suficientes pruebas de su rango objetivo (Ibid: 56).

De esta forma el cerebro, como agente organico central para la construccion
del mundo objetivo, nos facilita las claves interpretativas basicas de su conocimiento
(el del mundo): la mutua colaboracion entre neurologia y filosofia (en la cada
vez mas boyante neurofilosofia) se vuelve entonces indispensable toda vez que
pretendamos abarcar con una mayor anchura de miras el grosor y riqueza de la
percepcion.

3. Conclusiones

Hasta aqui hemos visto que Schopenhauer adquiere una postura muy definida
con respecto a la percepcion. Sintetizando, asi pues, el trasfondo psicologista que
hallamos en Schopenhauer obedece a los siguientes puntos principales:

1)  Lapercepcion (Wahrnehmung) del objeto comporta la configuracion innata
que nuestro cerebro efectiia sobre las impresiones que reciben nuestros
organos sensoriales.

2) El objeto percibido no se explica por si s6lo mediante sus sensaciones
constituyentes, sino que concita una legalidad aprioristica (la decretada por
nuestro entendimiento), que los psicologos de la Forma reconvertirian en
las “leyes de la Gestalt”, conforme a las cuales se organizaria aquél.

3)  Elproceso perceptivo, al radicar en la actividad cerebral y no poder prescindir
por tanto de su soporte material, supera con creces los planteamientos
estrictamente idealistas de Fichte o Hegel, sin abandonarse tampoco en brazos
de Berkeley o Kant. Por mas que el representacionismo schopenhaueriano
arranque de estos Ultimos, para nuestro autor no puede obviarse el estudio de
la fisiologia y la neurologia si queremos acercarnos a conocer empiricamente
las diferencias entre la actividad perceptiva de unos organismos inteligentes
y otros. La ventana hacia el naturalismo se abre, pues, aqui.

4)  Aconsecuencia de todo ello, se colige que la representacion animal y humana
del mundo es fruto de las operaciones cerebrales, pues el cerebro es la cara
objetivada de nuestro entendimiento y, sin él, ni siquiera podriamos llegar a
percibir.

Por todo lo expuesto, se evidencia a las claras que el concepto de “sensacion”
debe sustituirse por el de “percepcion” cuando hablamos de conocimiento empirico.

108



El trasfondo psicologista en la Teoria schopenhaueriana de la percepcion

Pese a todo, muy dificilmente acertaria el intelecto a objetivar nada si no fuera
por la sensaciéon, maxime cuando esta nos entrega su rico y variopinto material;
mas poco avanzariamos si delegaramos todo nuestro poder cognitivo en ella; nos
clausurariamos tanto dentro de nuestra mismidad que jamds nos abririamos hacia
ningiin mundo objetivo. Si bien ante ella nos encontramos con una condicion
necesaria para conocer un mundo externo, no basta por si misma; precisariamos
ademas de un entendimiento. Es en la armoniosa conjuncion entre entendimiento e
impresion sensible donde gravita toda percepcion. Y dado que poseemos asimismo
un nucleo de actividad cerebral, donde se manifiesta lo que por dentro concebimos
como entendimiento, el proceso cognoscitivo nos aboca sin remision hacia la
asuncion de los mecanismos neurofisiologicos operantes en el acto perceptivo.
Asi es como, con gran acierto, Cassirer o Segala han calificado el pensamiento
schopenhaueriano de una gnoseologia radicada en los procesos fisiologicos y
bioldgicos operativos en nuestro organismo (Cassirer, 1974; Segala, 2002) en tanto
que regulado como todos los demas cuerpos por las mismas leyes de la naturaleza.
Estas leyes, sin embargo, se originan por nuestro pensamiento discursivo, ya que
cualquier investigador de la fisica no podria trabajar sin sus constructos abstractos,
conceptos que extrac —y aqui se da el circulo vicioso— a partir de su experiencia
fundamentalmente intuitiva, por la que conoce y se desenvuelve en su vida diaria.
El mundo como representacion intuitiva nos permite intuirnos en tercera persona
como poseedor de cerebro —basta que nos hagan una trepanacion—; el problema es
que Schopenhauer contradiria entonces la prerrogativa idealista que a capa y espada
parece esgrimir varias veces en su obra, al dejarse convencer por los adelantos
de las ciencias naturales —hombre de sentido comun y con gran fe y respeto a la
ciencia— sefialando hacia una simple parte intuida de la experiencia (el cerebro con
su sistema nervioso) como lo que a su vez la hace factible. Pero, sea como fuere,
desde su tesis doctoral deja claro que sin el hecho cerebral no podria admitirse con
validez universal la perceptibilidad del mundo. Concluimos asi que neurofisiologia
y psicologia penetran a fondo esta peculiar gnoseologia schopenhaueriana de la
percepcion, anticipando los logros de un paradigma holistico y gestaltico que
pervive hasta nuestros dias.

Bibliografia

1. Avila Crespo, R. (1984). Metafisica y arte: El problema de la intuicién en
Schopenhauer. Anales del Seminario de Metafisica. (XIX), 149-167.

109



©° ® =N

I1.

12.

13.

14.

15.

José Antonio Cabrera Rodriguez

Buffon, G. L. L. ef al. (1835) Obras completas de Buffon, aumentadas con
articulos suplementarios sobre diversos animales no conocidos de Buffon, por
Cuvier, tomo III, Barcelona, Biblioteca U. C. M.

Cassirer, E. (1957) El problema del conocimiento en la filosofia y la ciencia
modernas, vol. 111, México, Fondo de Cultura Econémica.

. (1984) Filosofia de la Illustracion, México, Fondo de Cultura
Econdémica.

Ertel, S., Kemmler, L. & Stadler, M. (eds.) (1975) Gestalt-theorie in der
modernen psychologie, Alemania, Dietrich Steinkopf.

Koftka, K. (1973) Principios de psicologia de la forma, Buenos Aires, Paidos.
Mora, F. (2005) Como funciona el cerebro, Madrid, Alianza.
Pinillos, J. L. (1993) La mente humana, Madrid, Temas de Hoy.

Rosas, A. (1829) Handbuch der teoretischen und practischen Augenheilkunde,
Wien, M. K.

. Segala, M. (2002) La fisiologia de Schopenhauer. En: Montesinos, J., Ordofiez,

J. & Toledo, S. (eds.). Ciencia y Romanticismo, Gran Canarias, Fundacion
Canaria Orotava de Historia de la Ciencia.

Schopenhauer, A. (1970) Sobre la voluntad en la naturaleza, Trad. de Miguel
de Unamuno, Madrid, Alianza.

. (1980) Sobre la cudadruple raiz del principio de razon suficiente,
Buenos Aires, Aguilar.

. (2005) El mundo como voluntad y representacion, introd., trad. y
notas de Pilar Lopez de Santa Maria, vol. 11, Madrid, Trotta.

.(2013) Sobre la vision y los colores, seguido de la correspondencia
con J. W. von Goethe, introd., trad. y notas de Pilar Lopez de Santa Maria,
Madrid, Trotta.

Wundt, W. (1874) Grundziige der physiologischen Psychologie, Leipzig,
Wilhelm Engelmann.

110





