La influencia de Salomon Maimon en el pensamiento
de Gilles Deleuze’

Salomon Maimon’s influence in Gilles Deleuze’s thought

Por: Diego Abadi

Facultad de Filosofia y Letras

Universidad de Buenos Aires

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET)
Buenos Aires, Argentina

E-mail: diego.abadi@gmail.com

Fecha de recepcion: 21 de noviembre de 2014
Fecha de aprobacion: 25 de junio de 2015
Doi: 10.17533/udea.ef.n53a09

Resumen. En el presente texto nos proponemos brindar una lectura de la obra de Salomon Maimon que
permita echar luz sobre algunas de las problematicas que el pensamiento deleuziano aborda en la
etapa de produccion filosdfica que se completa con Diferencia y repeticion. Para ello haremos en un
primer momento una exposicion general del pensamiento maimoniano, trazando comparaciones con el
pensamiento kantiano e intentando dar cuenta de sus puntos de contacto y de sus eventuales divergencias.
En un segundo momento aprovecharemos lo expuesto anteriormente para hacer un doble movimiento:
intentaremos por una parte problematizar algunos de los conceptos de Maimon, mientras que por otra
procuraremos mostrar en qué sentido esas tensiones abren a cuestiones especificamente deleuzianas.
Por ultimo, exhibiremos algunos caracteres de la Idea deleuziana y de los conceptos relacionados con
ella, destacando los condicionamientos de los cudles parte y las novedosas resoluciones que propone.

Palabras clave: Maimon, Deleuze, Kant, idea, diferenciales

Abstract. In the present article we will try to provide a reading of Salomon Maimon's work, with the aim of
shedding light on some of the central issues the Deleuzian thought envisaged in the period of philosophical
production that is accomplished with the publication of Difference and Repetition. To do this we will, at
first, give an overview of the Maimonian thought, drawing the necessary comparisons with the Kantian
concepts and trying to account both for their points of contact and their possible divergences. In a second
stage we will make a double movement: on the one hand we will try to problematize some of Maimon's
concepts, while on the other hand we will seek to show in what sense these tensions may open to specifically
Deleuzian questions. Finally, we will exhibit some characters of the Deleuzian Idea and other concepts
related to it, highlighting the constraints of which they part and the novel solutions they provide.

Keywords: Maimon, Deleuze, Kant, idea, differentials

* El articulo forma parte de la investigacion doctoral sobre Deleuze y la ontologia de la diferencia.

Universidad de Buenos Aires en cotulela con la Universidad de Paris 8.
Como citar este articulo:

MLA: Abadi, Diego. “La influencia de Salomon Maimon en el pensamiento de Gilles Deleuze”. Estudios de Filosofia
53 (2016): 183-205.

APA: Abadi, D. “La influencia de Salomon Maimon en el pensamiento de Gilles Deleuze”. Estudios de Filosofia
(2016) 53, 183-205.

Chicago: Abadi, Diego. “La influencia de Salomon Maimon en el pensamiento de Gilles Deleuze”. Estudios de Filosofia,
53 (2016): 183-205.

Estud.filos ISSN 0121-3628 n° 53. Junio de 2016. Universidad de Antioquia pp. 183-205.



Diego Abadi

1. Introduccion

En su libro Nietzsche y la filosofia Deleuze sienta una posicion con respecto al
kantismo, cuyas consecuencias excederan sin embargo el campo propio de la
obra nietzschena: el proyecto de la Critica de la razon pura habria abierto una via
novedosa para la filosofia, intentando llevar a cabo una critica total y positiva, una
critica inmanente en la cual la razon se examinaria a si misma, pero dicho proyecto
no habria logrado concretarse.! Asi pues, construyendo una interpretacion de
Nietzsche hasta su momento heterodoxa, Deleuze afirma que éste se propone llevar
a término la abortada critica kantiana, teniendo como verdadero rival filosofico al
pensamiento hegeliano.

Ahora bien, aun cuando dicho diagnoéstico se lleva adelante en nombre
de Nietzsche y de su obra, Deleuze concibe su propio proyecto bajo los mismos
parametros, ubicando su produccion filoséfica en una linea alternativa al
hegelianismo y a la dialéctica, concebidos estos como los herederos consumados
del kantismo. Sin ir mas lejos, puede considerarse a Diferencia y repeticion,
primera gran obra deleuziana escrita en nombre propio, como revisitando los
topicos delineados en el Nietzsche y la filosofia, profundizandolos y creando con
ello los conceptos necesarios para dar consistencia a muchos de los problemas
alli planteados. Diferencia y repeticion puede leerse entonces —en resonancia con
como Deleuze comprende a La genealogia de la moral nietzschena-, como una
reescritura de la Critica de la razén pura,? y la filosofia de la diferencia que de alli
se desprende como una alternativa a las filosofias de la negatividad. Es pues en el
afan de reconstruir esa via afirmativa que Deleuze recurre a los mas variados aliados
filosoficos, pero si bien de entre ellos sean quiza Nietzsche, Spinoza y Bergson
los que mayor presencia tienen en el conjunto de la obra deleuziana, en lo que se

1 “Parece que Kant haya confundido la positividad de una critica con un humilde reconocimiento de
los derechos de lo criticado. Nunca se ha visto una critica total tan conciliadora, ni un critico tan
respetuoso. Y esta oposicion entre el proyecto y los resultados (y aun mas entre el proyecto general
y las intenciones particulares) se explica facilmente. Kant no ha hecho mas que llevar hasta el final
una vieja concepcion de la critica. (...) Kant no realiza su proyecto de critica inmanente. La filosofia
trascendental descubre condiciones que permanecen atn exteriores a lo condicionado. Los principios
trascendentales son principios de condicionamiento, no de génesis interna.” (Deleuze, 1971: 127, 129)

2 Esta es la interpretacion de Joe Hughes, que en su guia de lectura de Diferencia y repeticion afirma:
“The theme of critique alludes to one of the most important philosophical contexts of Difference and
Repetition: Kant’s critical philosophy. In Nietzsche and Philosophy Deleuze somewhat infamously
concluded that the formal structure of the Genealogy of Morals suggested that Nietzsche ‘wanted to
re- write the Critique of Pure Reason’. While this may be a stretch for the Genealogy of Morals it is
certainly true of Difference and Repetition. The entire formal structure of Difference and Repetition is
modelled after the Critique of Pure Reason, but only as it is seen from the point of view of the Critique
of Judgment.” (Hugues, 2009: 3)

184



La influencia de Salomon Maimon en el pensamiento de Gilles Deleuze

refiere a la lectura de Kant, la influencia de Salomon Maimon resulta de la mayor
importancia. Este autor post-kantiano, cuya obra la tradicion fue gradualmente
olvidando, tuvo una gran relevancia en la escena filosofica alemana de su tiempo, al
punto de ser considerado por Fichte como una de sus maximas referencias.® Pero si
Deleuze posa su atencion en este fildsofo “menor” no lo hace por el afan romantico
de reivindicar a un autor marginal, sino porque considera que Maimon ha sido uno
de los mas agudos lectores de Kant. Sin ir mas lejos, fue Maimon quien planted
la critica, que Deleuze retomara una y otra vez en su obra, de que las categorias
kantianas no proveian mas que las condiciones de posibilidad de la experiencia,
cuando lo que una verdadera filosofia trascendental deberia buscar son en cambio
las condiciones genéticas de esta. Pero lejos de agotarse en el sefialamiento de dicha
limitacion, el pensamiento de Maimon construye su propia respuesta al problema,
creando conceptos que encontraran su eco en la produccion deleuziana.

Es pues esa influencia del pensamiento maimoniano en la obra de Deleuze
-al menos en lo que se refiere a la etapa de produccion filosofica que se completa
con Diferencia y repeticion-, 1o que nos proponemos mostrar a continuacion. Para
ello dividiremos el texto en dos secciones. En la primera de ellas haremos una
exposicion general de lo que puede considerarse como el pensamiento de Maimon,
segun la forma que adquiere en el Ensayo sobre la filosofia trascendental. Haremos
las comparaciones necesarias con el pensamiento kantiano, intentando dar cuenta de
sus puntos de contacto y de sus eventuales divergencias. Partiremos del problema
comun a ambos autores, nos detendremos en la critica que Maimon le dirige a Kant
con respecto al criterio de la constructibilidad, y a partir de la solucion puntual que
se le da a dicho problema haremos una exposicion del entramado de los conceptos
maimonianos. En la segunda seccion aprovecharemos lo expuesto anteriormente
para hacer un doble movimiento: intentaremos por una parte problematizar algunos
de los conceptos de Maimon, mientras que por otra procuraremos mostrar en qué

3 Enlaactualidad la figura de Maimon esté siendo recuperada. Como ejemplo de este renovado interés
puede contarse la compilacion de textos editada por Gideon Freudenthal (Freudenthal, 2003). En lo que
respecta especificamente al analisis del pensamiento maimoniano en la obra de Gilles Deleuze, podemos
destacar como antecedentes a los articulos de Graham Jones (Jones, 2009) y Daniela Voss (Voss, 2011).
En el caso de Jones se hace una presentacion general tanto de Maimon como de su influencia de éste en
la obra de Deleuze, proveyéndose una imagen bastante completa de las nociones fundamentales de la
ontologia deleuziana. El articulo de Voss, aunque mas condensado, también intenta reconstruir el pasaje
de Kant a Maimon, y de éste a Deleuze, poniendo el acento sobre todo en la nocion de diferencial y
recuperando las formulaciones de algunas figuras del pensamiento francés de las cuales Deleuze se ha
nutrido en su lectura de Maimon, como es el caso de Jules Vuillemin y Martial Gueroult. En relacion
a estos dos antecedentes, nuestro texto repite en su exposicion el inevitable orden de filiacién que se
da entre Kant, Maimon y Deleuze, pero se propone presentar las formulaciones de cada uno de ellos
a partir del desarrollo de lineas problematicas que se repiten y se contintian diferenciandose.

185



Diego Abadi

sentido esas tensiones abren a cuestiones especificamente deleuzianas. En el primer
apartado, marcaremos los puntos en comun que consideramos mas relevantes
entre ambos autores. En el segundo, mencionaremos algunas de las dificultades
surgidas del planteo maimoniano. En el tercero, por tltimo, indicaremos en qué
sentido las tensiones aludidas marcan una linea de divergencia entre ambos planteos
y exhibiremos algunos caracteres de la Idea -y de los conceptos deleuzianos
relacionados con ella-, destacando los condicionamientos de los cuales parte
y las novedosas resoluciones que propone. Vale aclarar, sin embargo, que una
acabada exposicion de las nociones deleuzianas mencionadas excederia en mucho
las posibilidades del presente ensayo. Hemos preferido, pues, concentrarnos en
las cuestiones que, a través de Maimon, conforman quiza una constelacion de
problematicas poskantianas, para hacer notar el origen, a veces pasado por alto,
de muchos de los conceptos deleuzianos.

2. Maimon y su reformulacién del proyecto critico kantiano

a) La critica de la Critica

En su Ensayo sobre la filosofia trascendental Maimon se propone una tarea
compleja: partir de una lectura muy cercana al texto kantiano, produciendo un
texto que por momentos parece ser un comentario de la Critica de la razon pura,
pero a través de ese rastreo minucioso ir construyendo, manteniendo algunos
conceptos y modificando otros, una version propia e innovadora de la filosofia
trascendental. Ahora bien, quiza lo més interesante de su texto sea que no se trata
de una mera refutacion. Maimon aclara que su proyecto no se propone oponerse
a la critica kantiana, sino por el contrario profundizarla y mejorarla. Tal como lo
resume Martial Gueroult: “La reconstruccion de la Critica no puede en realidad
efectuarse mas que por una critica de la Critica, por una aplicacion mas estricta
del espiritu critico, opuesto muchas veces por Maimon a la filosofia kantiana
que se dice critica” (Gueroult, 1929: 11).* Para ello, en lugar de intentar elevar la
filosofia critica a principios superiores tal como hace Reinhold, Maimon se propone
descender a sus principios inferiores, prestando atencion a los métodos que proveen
las ciencias particulares.

Pero si Maimon considera que va a llevar a cabo una investigacion kantiana
es porque cree que ambos parten del mismo problema. Segun su lectura, el problema
rector de la Critica de la razon pura no es otro que el de la posibilidad de los juicios
sintéticos a priori, en la medida en que éstos abren una via no escéptica, pero

4 Todas las traducciones del texto de Gueroult son nuestras.

186



La influencia de Salomon Maimon en el pensamiento de Gilles Deleuze

tampoco dogmatica, de justificacion tanto del conocimiento matematico como del
conocimiento de la naturaleza. Asi pues, si el proyecto de la critica es esencialmente
el de refundar las posibilidades del conocimiento, sera sobre la novedosa nocion
de juicio sintético a priori, hasta ese momento una mera contradiccion, que se
construird el nuevo edificio de la ciencia. Tal como lo reconstruye Maimon, en
la Introduccion a la Critica de la Razon Pura Kant parte de la existencia de los
juicios sintéticos a priori (tenemos nociones sintéticas a priori, como por ejemplo
el concepto de causa), constatacion a partir de la cual se derivan dos preguntas
conectadas: quid facti? Es decir, ;es este hecho real o ilusorio; y quid juris? Si
es real, ;de donde surge su legitimidad? Queda claro que, si se da una respuesta
negativa a la pregunta por el hecho del conocimiento, la pregunta por su derecho
sera superflua, mientras que, si se da una respuesta afirmativa a la primera, sera
necesario encontrar una respuesta satisfactoria que asegure la pretension de tales
conocimientos. Ahora bien, si Maimon considera que la tarea critica debe ser
corregida o continuada, es porque cree que si bien Kant ha planteado acertadamente
este problema, no ha dado sin embargo con una solucion satisfactoria.

b) El problema de la constructibilidad

Pero para comprender esta afirmacion, es necesario reconstruir el planteo kantiano,
tal como este se despliega desde la perspectiva de Maimon. Partamos pues de la
cuestion de hecho. Si aceptamos, junto con Kant, que tenemos juicios sintéticos a
priori, en un primer momento no podemos reconocer en ellos mas que sintesis de
palabras, o sintesis simbolicas, no contradictorias. Pero ignoramos sin embargo
en ese momento inicial si tales sintesis tienen un correlato objetivo. Por ejemplo,
si tomamos el concepto de circulo, como aquel de una figura compuesta por una
infinidad de lineas que, partiendo todas del mismo punto, son iguales entre si, o
si tomamos el concepto de causa como la afirmacién hipotética de que, si algo
ocurre, una segunda cosa debe ocurrir, nos encontramos con conceptos solamente
problematicos. Para que tales conceptos dejen de ser problematicos y adquieran
validez objetiva, es necesario hallar el modo de realizarlos en la intuicion. En el caso
del circulo, por ejemplo, haciendo girar una linea alrededor de uno de sus extremos;
en el caso del concepto de causa, encontrando en la experiencia una intuicion «a tal
que, una vez acontecida, le siga necesariamente otra intuicion b.

Para que dicha realizacion no pueda ser catalogada como ilusoria se requiere
también que pueda mostrarse que dichos conceptos son anteriores a toda intuicion, lo
que significa que la construccion en la intuicion debe permitir solamente reconocer la
posibilidad de los conceptos en cuestion, y no de crearlos. Entonces, para que tengan

187



Diego Abadi

validez objetiva, tienen que ser anteriores a la intuicion. Pero con ello solamente se
afirma el hecho del conocimiento. Lo que se impone entonces es la pregunta por el
derecho: si la realizacion de tales conceptos a priori en la intuicion no puede ser
justificada, el hecho de la realizacion se torna incierto, haciendo dudosas las verdades
matematicas y fisicas. Kant resuelve esta cuestion mediante el esquematismo. En
el caso de las matematicas no parece haber muchos problemas, ya que, aunque la
intuicion a la que se recurre sea extrafia a la espontaneidad del entendimiento, es
sin embargo igualmente a priori, razon por la cual puede someterse a las reglas del
entendimiento de modo a priori. El caso de los juicios dindmicos exige mayores
sutilezas, ya que la intuicion a la que se aplican es a posteriori. Sin embargo, Kant lo
resuelve marcando que aquello a lo que se aplican las categorias del entendimiento
que conforman los principios dinamicos es a la intuicion a priori del tiempo, y que
mediatamente estas se aplican a su vez la materia de la intuicion empirica. De tal
manera, si bien el esquematismo concilia facultades heterogéneas, la subsuncion
de una a la otra se hace posible en la medida en que en ambos casos los contenidos
son a priori.

Pero Maimon considera que se trata de una falsa resolucién, ya que si bien
las intuiciones del espacio y del tiempo son efectivamente a priori, este tipo de
intuicién no es producida por el entendimiento mediante una regla, lo que mantiene
a la adecuacion entre éste y la sensibilidad como arbitraria y, en el limite, como
desconocida. Si, en el caso de las matematicas, planteamos que es mediante la
posibilidad de la construccién que una nocion adquiere una existencia de hecho
y de derecho, pero al mismo tiempo fallamos en proveer las reglas completas
de construccion de la nocidn en cuestion, no logramos asentar su legitimidad de
derecho, lo que a su vez retorna sobre su existencia de hecho. El caso que Maimon
trabaja y retoma en repetidas ocasiones, en la medida en que le permite explicitar
el funcionamiento de esa fundamentacion incompleta, es un ejemplo que da Kant
en la Introduccion a la segunda edicion de la Critica, el del juicio que afirma que
la linea recta es el camino mas corto entre dos puntos (Kant, 2007: 72). Lo que
tenemos alli son dos reglas que el entendimiento se prescribe, la regla de ser recta
y la regla de ser la mas corta, pero sin que terminemos de saber como estas dos
propiedades pueden ser atribuidas al mismo sujeto, que seria la linea. Cuando
construyo efectivamente la recta puedo comprender el sentido de dicha proposicion
pero no puedo percibir cdmo accedi a ella. Segiin Maimon, el entendimiento no
puede admitir con completa certeza en el objeto mas que lo que €l mismo ha puesto
en él, pero la propiedad de ser recta parece ser independiente de la regla segun la
cual el entendimiento produce el objeto, no siendo la ligazon necesaria entre “recta”
y “mas corto” una forma universal a priori, sino la forma o la regla de un objeto

188



La influencia de Salomon Maimon en el pensamiento de Gilles Deleuze

particular, que no resulta del entendimiento sino de la naturaleza de una intuicién
dada a priori que es irreductible al concepto.

Asi pues, la sensibilidad, al ser heterogénea al entendimiento, introduce ciertas
propiedades que al entendimiento le resultan extrafias, de manera que, al no poder
dar cuenta acabadamente de si misma, la constructibilidad deviene contingente,
perdiendo su necesidad objetiva. A los fines de evitar esa deriva indeseada, Maimon
intentara pasar de un principio de constructibilidad a un principio de produccion.

¢) La solucion de Maimon

Para exponer la solucion que Maimon da al problema general de la posibilidad de
los juicios sintéticos a priori puede resultar util enfocarnos en un primer momento
en la solucion que provee al caso particular de la linea recta. Al igual que Kant,
Maimon no pone en duda el hecho de conocimiento de que la linea recta sea el
camino mas corto entre dos puntos, su pregunta es en cambio: ;cudl es la relacion
que hay entre las dos propiedades, la de ser recta y la de ser la mas corta? Para dar
respuesta a tal interrogante, Maimon, tomando la definicion provisoria de linea como
superponible a si misma en todas sus partes, provee un criterio de diferenciacion
entre una linea recta y una linea no-recta o curva: las lineas del segundo tipo pueden
comprenderse como varias lineas del primer tipo unidas. De tal manera, si queremos
demostrar que la linea mas corta entre dos puntos sera siempre la linea recta, lo que
habra que probar es que, entre dos puntos, cubrird siempre una distancia mas corta
una sola linea que varias de ellas. Maimon recurre pues a Euclides: si suponemos
dos lineas entre dos puntos, y la comparamos con una linea entre los mismos dos
puntos, tendremos un tridngulo. Segun uno de los teoremas de Euclides, si en un
triangulo tomamos dos lados cualesquiera, la magnitud de la suma de estos siempre
sera mayor que la del lado restante, y ese teorema puede extenderse a todos los
casos de lineas compuestas de mas de dos lineas.

A partir de ello, Maimon puede dar una respuesta a su pregunta por la relacion
de las dos propiedades. Segtn €l, las dos propiedades no estaran en pie de igualdad:
una pertenecerd, como regla, al entendimiento, mientras que la otra no sera mas
que un efecto reconocido en la intuicion. Asi, para producir una linea recta como
objeto, el entendimiento piensa la regla de que tiene que ser la mas corta entre dos
puntos. “Ser recta” no puede considerarse como una regla del entendimiento, porque
la propiedad de “ser recta” es una propiedad perteneciente a la intuicion, dominio
que cae fuera del entendimiento. La regla de ser la mas corta, en cambio, es un
concepto de reflexion, ya que se trata de una relacion de diferencia con respecto a

189



Diego Abadi

magnitudes, pero a magnitudes puras (intensivas), previas a la aplicacion de éstas a
la intuicidén (magnitudes extensivas). De esta manera, la propiedad interna al objeto,
la de ser recta, no precede a su propiedad externa, es decir, la relacion de “ser la
mas corta”, sino que sucede al revés. “Ser recta” seria entonces so6lo la imagen de
la propiedad relacional de “ser la mas corta”. Es por ello que la propiedad de “ser
recta” no puede considerarse como un concepto del entendimiento, lo que implica
que nada puede derivarse de aquella nocion. De hecho, si consideramos todas las
propiedades que se siguen de la linea recta, encontraremos que ellas se derivan
no de su “ser recta” sino de su “ser la mas corta”. Para Maimon, decimos que una
linea es recta s6lo porque es una expresion mas corta para expresar su relacion de
“ser la mas corta”.

Como se verd, en dicha resolucion hay subtendidos una serie de conceptos
que, si bien llevan los mismos nombres que muchos conceptos kantianos, se
encuentran alterados al punto de cumplir funciones completamente diferentes. Es
por ello que el caso de la linea recta sirve como via para mostrar de un modo sucinto
el reordenamiento conceptual que lleva a cabo Maimon. En un primer momento,
es necesario distinguir entre los conceptos del entendimiento y las intuiciones. Los
primeros, segin Maimon, son puras relaciones, mientras que la intuicion provee los
términos que actualizan esas relaciones. Alli podemos ver que hay una diferencia
de naturaleza entre entendimiento e intuicion, pero que sin embargo hay también
una mutua dependencia. Asi pues, los conceptos del entendimiento son puros
conceptos de relacion pensados, mientras que en la intuicion emergen los objetos
relacionados entre si, pero sin que las relaciones en si mismas sean perceptibles. En
el caso de la linea, el entendimiento piensa la relacién, como pura relacion, es decir,
sin magnitud definida, y como pura diferencia, en una comparacion virtualmente
infinita (la linea recta es la mas corta en comparacion con todas las otras lineas
trazables); la intuicion nos da la linea recta construida, pero sin presentarnos todas
las otras lineas infinitas de las cuales difiere y la hacen ser lo que es.

Esa primera distincion sin embargo no nos hace avanzar un so6lo paso en
la respuesta a la pregunta de por qué, si hay una diferencia de naturaleza entre
entendimiento e intuicion, los conceptos relacionales del primero se ven efectuados
en el dominio de la segunda. Para ello es necesario trazar una segunda distincion,
introduciendo lo que Maimon denomina conceptos de reflexion. Estos, que seran
los conceptos de identidad y diferencia, proporcionaran las formas mas universales
del pensamiento, ya que a diferencia de las categorias, que se aplican sélo a los
objetos de la experiencia, se aplican a los objetos de la percepcion en si misma
(Maimon, 2010: 129-131). Asi, entre las categorias relacionales del entendimiento

190



La influencia de Salomon Maimon en el pensamiento de Gilles Deleuze

y la intuicidon habra un punto de contacto que vendra dado por los conceptos de
reflexion. Sera entonces a través de los conceptos de identidad y diferencia que
podra salvarse la heterogeneidad aparentemente irreductible entre entendimiento
e intuicion. Sin embargo, el caso de la linea no nos provee mas que un ejemplo
parcial, y no da cuenta mas que de los juicios matematicos, que son un tipo particular
de juicios, en los que el entendimiento es capaz de crear su propio objeto. {Como
puede extenderse entonces este esquema a los casos de juicios empiricos, en los que
los objetos en lugar de ser creados nos son dados de un modo espacio-temporal?

d) El entramado de los conceptos maimonianos: ldeas, diferenciales
y entendimiento infinito

Para ello Maimon debe apelar a la limitacion de nuestro entendimiento finito e
introducir la hipétesis de un entendimiento infinito. Nuestro entendimiento, a causa
de su limitacion, no puede eludir la pasividad que implican los datos de la intuicion;
no puede determinar completamente lo empiricamente dado mediante sus conceptos.
Pero si bien estos objetos no pueden ser completamente determinados de hecho,
el peculiar modo de Maimon de comprender el entendimiento infinito y la nocion
de idea que introduce si permiten establecer una legitimidad de derecho. Entre el
entendimiento infinito y el entendimiento finito no hay una diferencia cualitativa,
sino simplemente una diferencia cuantitativa. Nuestro entendimiento finito es, en
relacion al entendimiento infinito, incompleto pero no heterogéneo. De tal manera,
se puede tomar el ejemplo de la linea y de los juicios matematicos para construir un
modelo de lo que es la operacion de pensamiento para un entendimiento: si la linea
recta puede producirse seglin las reglas meramente relacionales de un entendimiento,
también los objetos espacio-temporales de nuestra percepcion pueden considerarse
como efectos de la produccion de un entendimiento infinito. En nuestro caso, a causa
de nuestra limitacion, no podemos llegar a dar cuenta de su modo de produccion, y es
por ello que no podemos mas que percibir lo que son puras diferencias relacionales
como diferencias ya efectuadas espacio-temporalmente.

Pero si Maimon puede afirmar que, aun a pesar de nuestra limitacion, nuestro
entendimiento no es completamente heterogéneo al entendimiento infinito es
porque, si bien lo dado se nos presenta a la intuiciéon como ya producido, podemos
igualmente a través del pensamiento acercarnos, aunque nunca completamente, a
su regla de produccion. Serd la nocion de idea del entendimiento la que operara
ese pasaje. Maimon define a la idea del entendimiento como “la completitud
material de un concepto, en la medida en que su completitud no puede darse en

191



Diego Abadi

la intuicion” (Maimon, 2010: 44),° y para explicarla retoma el primer ejemplo
que hemos mencionado, el de la definicion de circulo. Asi pues, si en dicho caso
el entendimiento prescribe la regla de que un nimero infinito de lineas iguales
debe trazarse desde un mismo punto, de modo que al unir sus extremos se forme
el concepto de circulo, con ello tenemos la completitud formal del circulo, cuya
posibilidad se puede mostrar en la intuicion mediante la rotacion de una linea
alrededor de un punto dado. Ahora bien, su completitud material no puede darse en
la intuicion, ya que s6lo un numero finito de lineas puede trazarse desde un mismo
punto. Maimon afirma que estamos ante conceptos limite, ya que no se trata en
tales casos de “un concepto del entendimiento al que corresponda un objeto, sino
solo una idea del entendimiento, algo a lo que podemos acercarnos infinitamente
en una intuicion por medio de la adicion sucesiva de dichas lineas” (Maimon,
2010: 45). Asi pues, es la idea del entendimiento la que permite el pasaje de lo
finito a lo infinito, pero segun reglas del entendimiento. El ejemplo mas claro de
esta operatoria lo proveen las matematicas, con algunos casos de series infinitas:
si tomamos el nimero , alli tenemos una regla del entendimiento traducible como
“un nimero tal que, multiplicado por si mismo, dé como resultado el niimero 2”,
lo que implica que las condiciones formales de su producciéon son comprensibles
a un entendimiento finito, mientras que su completitud material, el nimero que
satisface esas condiciones, no es sin embargo dable en la intuicion ya que se trata
de una serie infinita expresada siempre aproximativamente por el numero cuyos
primeros términos son 1,41421356. Asi pues, la idea del entendimiento es la que,
en tanto completitud material, permite el pasaje de las reglas del entendimiento
finito a las reglas de produccion y a la continuidad del entendimiento infinito.

Pero para expresar en qué sentido la Idea es una regla de produccion de
los objetos de la experiencia hay que dejar de lado el ejemplo puntual de la serie
infinita para enfocarse en la nocion matematica de diferencial. Esta nocion, que
fue introducida por Leibniz y Newton, proviene del analisis de las curvas. Si, por
ejemplo, pensamos en una curva de dos dimensiones, cuyos valores variables se
representan segun los ejes de coordenadas y abscisas x e y, una curva vendra dada
por los valores que toman x e y en un intervalo. Si tenemos los valores que toman
x e y en un intervalo determinado, podremos trazar la curva. Ahora bien, en tal
caso tendremos la curva en extension. Pero los diferenciales lo que permiten es
definir una curva en intension, mediante la siguiente operacion. Si tomamos un

5 Todas las traducciones del texto de Maimon son nuestras. Querriamos aclarar, sin embargo, que se
trata de traducciones a partir de la edicion inglesa. Nos excusamos asi por los posibles errores que una
traduccion de segunda mano pudiera acarrear.

192



La influencia de Salomon Maimon en el pensamiento de Gilles Deleuze

valor cualquiera de x, y a ese valor le sumamos una cantidad infinitesimal,’ es
decir, mas pequefia que la cual no hay otra, obtendremos el crecimiento minimo
en el eje de las ordenadas; si repetimos la operacion en el caso de las y, tendremos
el mismo tipo de crecimiento en el eje de las abscisas. Si bien cada uno de dichos
crecimientos seran imperceptibles en relacion a cada una de las variables, la relacion
entre ellos sera una relacion diferencial, por tanto, una relacion perfectamente
determinada. De tal manera, si invertimos el orden de los procedimientos, es decir,
si en lugar de tomar una curva construida y achicar cada vez mas el intervalo de
su extension hasta llegar a los crecimientos infinitesimales de cada una de sus
variables, partimos de una relacion diferencial, tomando como elementos genéricos
y genéticos de la curva a dichos infinitesimales, tendremos alli mismo la ley de
produccion de toda la curva. Estos elementos genéticos seran irrepresentables
en si mismos, y por tanto, cuantitativamente incognoscibles, pero sin embargo
cualitativamente determinados. Asi pues, una idea del entendimiento sera una
relacion diferencial en la medida en que, a través de puras relaciones, provee la
regla de produccion de sus objetos. Maimon extiende esa logica a la intuicion,
afirmando que la diferencial es el notimeno (pensado por el entendimiento), fuente
de los objetos como fenémeno (que aparecen a la intuicion). Asi pues, tal como
las diferenciales son elementos imperceptibles, cuantitativamente indeterminados
pero cualitativamente determinados que dan la regla de produccion de una curva
(o de una figura geométrica en general), lo que aparece a nuestra percepcion es
como la integral de relaciones diferenciales reales: no tenemos percepcion de los
diferenciales que dictan la ley de aparicion y produccion de los objetos, nuestra
percepcion nos pone ante los objetos ya hechos, pero nuestro pensamiento nos
permite concebir tales leyes de produccion y acercarnos a ella aunque sin nunca
poder poseerlas por entero.

Si agregamos que las ideas de la razon denominaran la completitud formal
de un concepto y de la totalidad de los mismos, obtendremos los siguientes
ordenes subjetivos y objetivos, que condicionan la posibilidad del conocimiento.
Subjetivamente, el orden de las operaciones de la mente es el siguiente: 1)
sensibilidad, que provee la materia de la conciencia; 2) intuicidén, que ordena las
representaciones sensibles bajo las formas a priori del espacio y el tiempo; 3)
conceptos del entendimiento, a partir de los cuales surge el pensamiento, es decir,
la unidad en la multiplicidad; 4) ideas de la razén, que consisten en la totalidad de
los conceptos del entendimiento. Objetivamente, en cambio, el orden de produccion
seria el siguiente: 1) ideas del entendimiento, que expresan lo infinitamente pequeiio

6 Segun las formulaciones de Leibniz, infinitesimal resulta equivalente a diferencial. En este pasaje
conservamos esa equivalencia.

193



Diego Abadi

de toda intuicion sensible y de sus formas, 2) conceptos del entendimiento, 3)
ideas de la razon. En consecuencia, en lo que respecta al problema kantiano del
conocimiento, Maimon resuelve la subsuncion de la materia de la intuicidn a las
categorias del entendimiento transformando lo sintético en un analisis, incompleto
materialmente a causa de las limitaciones de nuestro entendimiento, pero pensable en
su completitud material y en su continuidad a través de las ideas del entendimiento.
Objetivamente, entonces, la materia no seria mas que un estado de las ideas del
entendimiento, de las cuales nosotros recibiriamos pasivamente su efecto.

e) Representacion y cosa en si

Dentro de tal reformulacion del recorrido del conocimiento, la representacion pierde
el lugar privilegiado que habia ocupado en el planteo kantiano. En lugar de ser el
signo que diferencie a lo fenoménico de la cosa en si, no sera mas que un efecto de
la diferencia que hay entre lo parcial —como caracteristica de la finitud de nuestro
entendimiento- y lo completo —como caracter del entendimiento infinito-. Ello
conduce a Maimon a romper la identificacion entre pasividad y exterioridad. Segun
su punto de vista, tal identificacion no es mas que una ilusion filosofica, generada
por una incorrecta ampliacion de la operacion de la imaginacion. La proyeccion de
la sintesis completa como una causa exterior de las representaciones es un modo de
“representarnos” el sentimiento de pasividad que resulta de nuestra ignorancia de la
sintesis originaria del entendimiento infinito. Asi pues, comprender la representacion
como la relacion entre una imagen en la conciencia, y un objeto del cual esta es la
copia, es plantear confusamente la diferencia que hay entre la sintesis completa y
la sintesis parcial. Gueroult afirma al respecto: “La cosa en si como principio de la
materia viene de transferir, al punto de vista del entendimiento infinito, una ilusion
necesaria desde el punto de vista del entendimiento finito” (Gueroult, 1929: 67). No
habria asi para Maimon necesidad de postular un objeto incognoscible, por fuera
del pensamiento, que funcionara como causa de las representaciones y se asumiria
como el objeto completo.

La imaginacion, por su parte, en la medida en que nos presenta como dadas
espacio-temporalmente diferencias que no son en efecto mas que inteligibles, es
denominada por Maimon como una facultad de ficciones.” Pero eso no significa

7  “En tanto intuicion, el espacio (y sucede lo mismo en el caso del tiempo) es pues un ens imagi-
narium: aparece porque la imaginacion imagina como absoluto lo que existe solo en relacion a
otra cosa (...). En este caso la imaginacion (como la facultad de las ficciones, para determinar
objetos a priori) sirve al entendimiento” (Maimon, 2010: 14).

194



La influencia de Salomon Maimon en el pensamiento de Gilles Deleuze

que tales ficciones no puedan estar sin embargo bien fundadas, ocupando un lugar
de transito para llegar a las ideas. Asi resume pues Maimon lo dicho anteriormente:
Sostengo que la representacion o el concepto de una cosa no es tan heterogéneo con la
cosa en si misma (o con lo que pertenece a su existencia), como comtiinmente se cree. Para
mi, la cosa en si misma, por fuera de su representacion, es complementum possibilitatis,
i.e., lo que pertenece a su posibilidad sin que nosotros tengamos acceso a ello. La realidad
de la primera proviene solamente de la negacion o la limitacion de la segunda. Para un
entendimiento infinito, la cosa y su representacion son una y la misma. Una idea es un
método para encontrar un pasaje de la representacion o el concepto de una cosa a la cosa
en si; no determina ninglin objeto de intuicion pero igualmente determina un objeto real
cuyo esquema es el objeto de la intuicion (Maimon, 2010: 188).

Puede considerarse entonces que las ideas del entendimiento unifican las
nociones de noumeno y cosa en si, deliberadamente diferenciadas por Kant.® Si la
cosa en si se refiere a los objetos incognoscibles que afectan a nuestros sentidos, y
el noumeno se refiere a puros objetos del pensamiento que, aun si no pueden darse
en la experiencia tienen una funcion regulativa en tanto agentes de unificacion de las
representaciones sensibles, Maimon utiliza el rasgo comun de ser irrepresentables
en la experiencia para hacer coincidir ambas nociones. Las ideas seran asi el
objeto del pensamiento, siempre parcial para el entendimiento finito, completo
para el entendimiento infinito, y seran a su vez causa, principio constitutivo de las
representaciones.

Asi pues, para concluir esta seccion, quiza sea Util sefialar los caminos
divergentes a los que conducen los planteos de Maimon y Kant en lo que se
refiere al problema del conocimiento. Si Kant logra mantener la posibilidad del
conocimiento, lo hace resignando lo absoluto y transformando a la representacion,
en tanto fenémeno, en el legitimo locus del conocimiento. El objeto de la
representacion se distingue de la mera aprehension de la imaginacion en la
medida en que esta sujeto a la regla formal de la causalidad, lo que permite dar
al fendmeno un estatuto objetivo, distinto de la mera apariencia o aparicion, y
mantener asi un espacio para la verdad como correspondencia, aunque al precio
de transformarla en una correspondencia formal. Es decir, el fendmeno, en tanto
objeto, deviene el foco de contrastacion que permite que un concepto halle o no
su concordancia. Dice al respecto Kant:

Pronto se advierte que, puesto que la verdad es la concordancia del conocimiento con el

objeto, aqui s6lo se puede preguntar por las condiciones formales de la verdad empirica;

y el fendbmeno, en contraposicion a las representaciones de la aprehension, puede ser

representado como el objeto de ellas, distinto de ellas, solo si esta bajo una regla que lo
distingue de toda otra aprehension, y hace necesaria una especie del enlace de lo multiple.

8 En este punto seguimos el sefialamiento que lleva a cabo Graham Jones (Jones, 2009: 111-112).

195



Diego Abadi

Aquello en el fenomeno, que contiene la condicion de esta regla necesaria de la aprehension,
es el objeto (Kant, 2007: 284-285).

Para Maimon, por su parte, si hay conocimiento es justamente en la medida en
que no hay heterogeneidad entre cosa en si y representacion, y por el hecho de que
el terreno del conocimiento no es el fendmeno, sino un nivel sub-representativo en el
que ya no pueden identificarse objetos. Los objetos de la experiencia no serian mas
que los esquemas de las ideas del entendimiento infinito, las apariciones extensivas
de una realidad intensiva que los funda. Asi pues, si agregamos que para Maimon
todas las facultades humanas se resumen en la facultad de pensamiento, que segin
el funcionamiento de los conceptos de reflexion se define como la posibilidad de
dar unidad a la multiplicidad, puede verse como el conocimiento deja de concebirse
como una tarea del entendimiento, referida a objetos, y se transforma en una tarea
del pensamiento referida a ideas. Sin embargo, cabe resaltar que la relacion con la
adecuacion como criterio de verdad resulta ambigua. Por una parte, el pensamiento
no precisa de una adecuacion de hecho para desarrollar su tarea, adecuacion que
resultaria imposible dada la ineludible multiplicidad de partida que provee la
intuicion. Pero por otro lado, tampoco cabria decir que se abandona dicho criterio,
en la medida en que el pensamiento tiende a la identidad, moviéndose, cuanto le
sea posible, hacia un minimum de diferencia o un maximum de identidad. Habria
entonces que postular una adecuacion material posible de derecho, pero esta seria
inevitablemente infinita.

3. La interpretacion deleuziana de Maimon
a) Condiciones genéticas y principio de diferencia

Maimon es el primer autor que dirige a Kant una critica que se transformara para
Deleuze en una suerte de leitmotiv, al menos durante el periodo de produccion
filosofica que se completa con Diferencia y repeticion. Maimon sostiene que Kant
ha concebido lo trascendental como condicion de posibilidad, en lugar de haberlo
postulado como condicioén genética o real de la experiencia. Deleuze, siguiendo
la iniciativa de Maimon, ha enfocado sus lecturas de Nietzsche y de Bergson bajo
ese mismo prisma, encontrando en la nocion de voluntad de poder del primero un
principio genético y genealdgico, una condicion que no permanece exterior a lo
condicionado (Deleuze, 1973: 129-130), y en el empirismo superior del segundo
un método “apto para plantear los problemas y sobrepasar la experiencia hasta
sus condiciones concretas” (Deleuze, 1987: 28). Ha definido también su proyecto
filosofico, tal como este resulta desarrollado en Diferencia y repeticion, como un

196



La influencia de Salomon Maimon en el pensamiento de Gilles Deleuze

empirismo trascendental, haciendo de lo trascendental un principio genético y no
un mero condicionamiento.

Pero en lo que respecta a la critica de Maimon, podemos precisar a qué
aspectos del planteo kantiano ésta apunta. Las categorias para Kant proveen la
condicion de la experiencia, es decir, aquello sin lo cual no podria haber experiencia,
pero en tanto son discursivas, no aportan la materia de la experiencia, sino que
condicionan una materia ya dada. Lo dado, tal como lo hemos sefialado en repetidas
ocasiones, se mantiene como heterogéneo a unas condiciones que no pueden dar
cuenta de su aparicion. Es por ello que, para hacer que sus categorias den cuenta
de la génesis de la experiencia, Maimon abre lo trascendental hacia un principio
de diferencia, reformulando la distincion kantiana entre 1dgica general y logica
trascendental. Esta tiltima es una logica en la medida en tiene como objeto relaciones
necesarias y racionales, pero a diferencia de la lo6gica general, cuyo objeto es un
objeto en general, las relaciones que constituyen la 16gica trascendental supondran
una alteracion originaria extrafia al pensamiento puro. Asi pues, si las categorias
del entendimiento aseguran la forma de identidad que se requiere en los juicios
de conocimiento, hay que postular algo otro, un dado que, en la medida en que
es otro, no puede deducirse ni derivarse de la identidad. Este otro principio sera
el concepto de la diferencia, de lo otro en si mismo, a partir del cual surgiran las
cosas diferentes que le son dadas a la intuicion.’

A este respecto Deleuze sigue a Maimon al pie de la letra, afirmando que
para pasar del condicionamiento a la génesis es necesario proporcionar un principio
diferencial. Dice pues al respecto:

Por lo tanto, en Kant, la diferencia sigue siendo exterior y, como tal, impura, empirica,
suspendida de la exterioridad de la construccion, “entre” la intuicion determinable y
el concepto determinante. La genialidad de Maimon consiste en mostrar hasta donde
el punto de vista del condicionamiento es insuficiente para una filosofia trascendental:
los dos términos de la diferencia deben ser igualmente pensados, es decir, que la misma
determinabilidad debe ser pensada como yendo mas alla de si misma para alcanzar un
principio de determinacion reciproca (Deleuze, 2002: 264-265).

Asi pues, mientras que Kant no lograba dar cuenta de la verdadera diferencia
de lo determinable, recurriendo a las formas del espacio y del tiempo como meras

9  “La forma de la identidad refiere a un objectum logicum, i.e. a un objeto indeterminado, porque todo
objeto en general es idéntico a si mismo. En contraste, la forma de la diferencia refiere solo a un
objeto real, porque presupone objetos determinables (en cuanto que un objectum logicum no puede ser
diferente de otro objectum logicum, i.e. de si mismo). La forma de la identidad es entonces la forma
de todo pensamiento en general (asi como la forma de lo meramente 16gico); mientras que la forma
de la diferencia es la forma de todo pensamiento real, y en consecuencia el objeto de una filosofia
trascendental” (Maimon, 2010: 178-179).

197



Diego Abadi

condiciones de diferenciacion de lo que las categorias por si mismas no podian
terminar de singularizar, en Maimon las diferencias espacio-temporales seran efecto
de relaciones diferenciales que funcionaran como razon suficiente de lo diverso. Sin
embargo, para sopesar hasta qué punto la determinacion reciproca de las relaciones
diferenciales en el entendimiento infinito puede mantenerse como un principio de
diferencia puro, deberemos pasar al problema que nos ocupara a continuacion.

b) La ambigiiedad del entendimiento infinito

Al momento de brindar un tratamiento mas preciso del entendimiento infinito,
Maimon da respuestas ambiguas y parece dejar problemas abiertos. La pregunta
bajo la cual se resumen esas problematicas es la de si puede o no considerarse que
haya algo que le sea dado al entendimiento infinito, pregunta que emerge con sélo
continuar las lineas argumentativas tendidas por Maimon. Asi pues, si se afirma que
el entendimiento infinito no posee una diferencia de naturaleza con el entendimiento
finito, y este Gltimo contiene en si mismo un margen de dato que provee el principio
de diferencia, ;puede haber también en el entendimiento infinito alguna especie de
dado que ocupe el lugar de lo multiple determinable?

Si se pone el foco en sostener el modelo del conocimiento tal como lo hemos
expuesto, la respuesta a lo anterior deberia ser negativa. En el entendimiento finito,
las categorias son relacionales pero no determinan el objeto real mas que a posteriori,
una vez que les ha sido dado un determinable en la intuicion. En el entendimiento
infinito, en cambio, la determinacion reciproca resulta necesariamente en una
determinacion completa, ya que en €l son pensadas todas las relaciones posibles.
Es a partir de los niveles de determinacion, de la dependencia de unos con otros de
los diferenciales, que se van deduciendo, de manera relativa, sujetos y predicados,
sustancias y accidentes. Asi pues, en el entendimiento infinito sera sujeto lo que
es pensado como posible, siendo predicado lo que resulte necesariamente de esa
posibilidad, en una relacion unilateral en la que el primero puede ser pensado sin el
segundo pero no asi a la inversa. En un entendimiento finito, en cambio, el sujeto
no sera lo posible sino lo dado, y el predicado sera aquello que es pensado acerca
de €l como objeto. De esto habria que deducir entonces que en el entendimiento
finito lo dado no seria mas que el efecto de su propia limitacion, mientras que en
el entendimiento infinito la diferencia deberia ser subsumida en una identidad
ultima. Esta formulacion, siguiendo la via leibniziana, conducira a afirmar que todo
lo posible es necesario, ya que si el entendimiento infinito es razon suficiente de
la produccion de lo real, y mediante la determinacion reciproca pueden derivarse

198



La influencia de Salomon Maimon en el pensamiento de Gilles Deleuze

todas las consecuencias necesarias de un concepto pensado, no se veria cual podria
ser la distincion entre lo completamente determinado y lo efectivamente existente.

Sin embargo, Maimon rechaza explicitamente esta via:

De acuerdo a la escuela leibniziano-wolfiana, la actualidad es la completa posibilidad de
una cosa. Pero en mi teoria, la actualidad de una cosa es su representacion en el espacio y
el tiempo. De esto se sigue: 1) que posibilidad y actualidad son totalmente independientes
una de la otra: i.e. no todo lo posible es actual, y a la vez, no todo lo actual es posible en
un sentido positivo (Maimon, 2010: 131).

Maimon encuentra dificultades a la hora de diferenciar lo posible y lo actual
en un entendimiento infinito. Si en un entendimiento finito el concepto de una cosa
es lo posible, y su presentacion en la intuicion su actualidad, ;como puede trazarse
una distincion semejante en el entendimiento infinito? Un entendimiento infinito
debe poder pensar todo, y si se piensa, por ejemplo, una figura en general como
la figura de triangulo, en tanto concepto posible, y un tridangulo completamente
determinado como actual, el entendimiento tiene que poder pensarlos a ambos.
Pero, segiin Maimon, no puede hacerlo en un mismo pensamiento porque ello seria
contradictorio. Tiene que pensarlos pues de un modo analogo al de un entendimiento
finito, en intuiciones diferentes. No puede decirse, sin embargo, que tales intuiciones
sean diferentes porque aparecen espacio-temporalmente diferenciadas, lo que
conducira a preguntarse de qué tipo son esas diferencias que el entendimiento intuye
y debe pensar. Maimon afirma asi que hay un dado que el entendimiento infinito
intuye, pero no termina de precisar de qué tipo es ese dado:

Lo dado intuido por un entendimiento infinito es o bien un objectum reale, significando

algo presente en el entendimiento infinito, pero no pensado por ¢l (esto no contradice su

infinitud porque esta consiste inicamente en la habilidad de pensar todo lo que es pensable,

y lo dado es por naturaleza no pensable); o bien lo dado es una mera idea de la relacion

del concepto con algo por fuera de €l, que es en si mismo meramente una modificacion

del entendimiento. En este Gltimo caso la actualidad no consistiria en algo por fuera del
entendimiento, sino solamente en esta relacion (Maimon, 2010: 132).

Pero resulta extrano el modo en que Maimon presenta la alternativa: o se trata
de un dado extrafio pero interior al pensamiento, o de un dado que es aparentemente
exterior pero no es mas que una modificacion interna. Estas alternativas, que si son
excluyentes no podrian ser ambas posibles, y que si fueran compatibles no tendrian
por qué presentarse como dos alternativas diferenciadas, parecen dar cuenta de
una vacilacion irresoluble en el planteo maimoniano. Si la segunda opcion retorna
sobre la via leibniziana, y al hablar de la relacion con algo que esta por fuera del
concepto pero que no es mas que una modificacion interna, en lugar de dar una
indicacion que sirva para resolver el problema parece mas bien dejarlo intacto, la

199



Diego Abadi

primera opcidn provee en cambio nuevos matices para pensar lo dado, pero al precio
de poner en riesgo mucho de lo hasta el momento construido. Si se afirma que hay
en el entendimiento infinito un margen de dado que no lo hace menos infinito en
la medida en que no se trata de algo pensable, se puede considerar que ese algo
funciona como la cualidad oculta que en Kant representaba la cosa en si. Gueroult
sostiene esa critica, y considera que tal reintroduccion de una cualidad oculta genera
una duplicacion, en el nivel del entendimiento infinito, del problema de la unién
entre el entendimiento y la materia. Ello daria por tierra con la posibilidad del
conocimiento para el entendimiento finito, ya que si la multiplicidad irreductible
de la intuicion podia reducirse hasta un minimum, era porque se suponia una idea
que daba cuenta acabadamente de su produccion. Si en cambio se reconoce una
multiplicidad no determinable completamente ni en idea, el conocimiento no puede
desprenderse de un caracter esencialmente aproximativo.

¢) El proyecto deleuziano

Deleuze se ubicara en una perspectiva diferente a la de Gueroult. Si este ultimo
consideraba que el proyecto maimoniano quedaba trunco a causa de la incapacidad
de dar una respuesta satisfactoria a la cuestion de lo dado en el entendimiento
infinito, Deleuze retoma ese mismo punto critico, pero para partir de alli en otra
direccidn, tomando lineas de desarrollo maimonianas pero despojandolas de ciertos
condicionamientos extrinsecos. Dicho resumidamente, el proyecto deleuziano
se propone continuar un pensamiento de la diferencia que logre hacer de lo
trascendental una condicion genética y no meramente posible, pero liberando a su
vez a la diferencia de una correlacion aparentemente estructural con la identidad.

Desde la perspectiva deleuziana entonces, la oscilacion que exhibe Maimon
puede comprenderse como una consecuencia de la voluntad de conciliar un
principio verdaderamente diferencial con un principio de identidad que asegure, o
al menos resuelva de derecho, la posibilidad de adecuacion del conocimiento de una
conciencia finita con un saber completo. La ambigiiedad en Maimon responderia
al acento que se ponga, ya sea en el principio de identidad —subjetivo u objetivo-,
como necesario a los fines de sostener un ideal del saber, o bien en el principio de
diferencia y en el margen irreductible de dado que éste implica y que es origen
del pensamiento y garante de su incompletitud. En la medida en que la primera
opcion provea la ultima palabra del planteo general, el proyecto maimoniano se
inscribira, en consonancia con los sistemas de Leibniz y de Hegel, en la linea de
los pensamientos que hacen a la representacion infinita. Ello supone comprender

200



La influencia de Salomon Maimon en el pensamiento de Gilles Deleuze

al entendimiento infinito como un fundamento que, en tanto foco de convergencia
de todos los diferenciales, provea una identidad que permita unificar, aun en un
horizonte infinito, las diferentes apariciones espacio-temporales sobre las mismas
ideas del entendimiento, y las diferentes ideas del entendimiento sobre una misma
idea de la razon. Es entonces justamente para evitar esas derivas, fuertemente
criticadas, que Deleuze pone el acento en el rol imborrable que lo dado ocupa
tanto en el entendimiento finito como en el infinito. Si aludimos al primero como
el polo subjetivo de la relacion de diferencia e identidad, y al segundo como el polo
objetivo supuesto por la primera, podremos organizar quiza con mayor claridad las
dos operaciones conceptuales deleuzianas que nos proponemos sefalar.

Asi pues, si nos detenemos primero en el polo subjetivo, veremos que para
Maimon es necesario que en la conciencia haya un principio de identidad. Segun €l,
si bien partimos de las diferencias seglin nos las presenta el espacio-tiempo, estas
diferencias no pueden ser absolutamente heterogéneas entre si, ya que si ese fuera el
caso, no podriamos tener conciencia ni de los objetos de la experiencia ni de nuestra
propia conciencia. Para poder pensar entonces una experiencia “unificable”, aun
cuando la unidad completa no podria alcanzarse mas que al infinito, es necesario
postular un principio de permanencia que haga de las puras diferencias o los cambios
de una misma conciencia o los cambios de los objetos. Si bien no se tratard de un
sustrato sustancial, sera el principio de continuidad el que funcione como principio
de identidad o semejanza, asegurando que entre las presentaciones de la conciencia
haya un minimum de diferencia. Sera pues al referirse a la critica hecha a Maimon
de que al concebir las Ideas como diferenciales del pensamiento se introduce en éste
un minimum de dato que restaura la dualidad entre entendimiento finito e infinito,
que Deleuze indicara el camino que seguira su reformulacion:

Pero esa objecion solo vale en la medida en que las Ideas, segin Maimon, tienen por

facultad el entendimiento; del mismo modo que, segun Kant, tenian por facultad la razoén,

es decir, de todas maneras una facultad que constituye un sentido comiin, ¢l mismo incapaz

de soportar en su seno la presencia de un nticleo donde se quebraria el ejercicio empirico de

las facultades conjuntas. Es solo en esas condiciones que lo impensable en el pensamiento,

o el inconsciente de un pensamiento puro, debe realizarse en un entendimiento infinito

como ideal del saber, y que las diferenciales estan condenadas a devenir simples ficciones,

si no encuentran, en ese entendimiento infinito, la medida de una realidad plenamente
actual (Deleuze, 2002: 291-292).

Para Deleuze entonces las Ideas no perteneceran a una facultad en particular,
sea ésta el entendimiento o la razoén, ya que ello implicaria otorgar a una sola
facultad la potestad de unificar, bajo su regla propia, al resto de las facultades.
Se constituye asi un sentido comun que funciona como el dador de unidad a una
conciencia, asegurando el ejercicio conjunto de las diferentes facultades bajo el

201



Diego Abadi

presupuesto esencial de que el objeto representado es uno y el mismo, sin importar
la facultad que reciba su efecto. Al rechazar la necesidad de postular un sentido
comun, Deleuze niega pues tanto un Cogito sustancial en el sentido cartesiano como
un sujeto trascendental entendido como mera forma de la sintesis.

Por ello, las Ideas de ningin modo se relacionan como un Cogito como proposicion de

la conciencia o como fundamento, sino como el Yo fisurado de un Cogito disuelto, es

decir, con el desfundamento universal que caracteriza al pensamiento como facultad
en su ejercicio trascendente (Deleuze, 2002: 294).

Es entonces la diferencia misma quien toma sobre si el principio de sintesis,
ya que si hay una comunicacion entre facultades, ella se debe justamente a la
violencia que una le hace a la otra al presentarle un dato que, en cuanto objeto
trascendente, es para cada facultad particular tanto su condicion de constitucion
como su “objeto” imperceptible. Lo que se genera asi es un acuerdo discordante que
pone en movimiento a las facultades sin necesidad de asegurar entre ellas la armonia
de un sentido comtn. La Idea no remitira entonces a una facultad en particular,
sino que recorrera todas las facultades, proveyendo esa peculiar presentacion sub-
representativa que funciona como objeto diferencial y hace posible la existencia
de una facultad determinada. Asi pues, ni el Yo ni las Ideas implican una unidad
de sintesis, siendo el primero un Yo fisurado y las segundas multiplicidades
diferenciales y no multiples de un uno.

Desde el polo objetivo, la critica dirigida a Maimon y la operacion deleuziana
para eludir sus consecuencias se repiten. Si en el entendimiento infinito se postulaba
una continuidad de los diferenciales que comprendia a las ideas del entendimiento
en la unidad de una idea de la razon que funcionaba como fundamento, Deleuze
trazara al respecto una distincion que sera clave en todo su planteo: separara el
caracter de principio positivo de determinacion que tienen las Ideas del caracter de
fundamento que implicitamente se le asociaba. Asi, razon suficiente y fundamento
se divorcian, y la Idea deleuziana deviene un principio de determinacion de lo
desfundado, de la pura diferencia. Es justamente gracias a la nocion de diferencial, y
ala caracterizacion de las Ideas como diferenciales, que principio de determinacion
y fundamento pueden considerarse como distinguibles. Asi, retomando los caracteres
peculiares de lanocion de diferencial tal como la comprendia Maimon, la Idea tiene
como elementos a los diferenciales, que si bien son en si mismos indeterminados,
producen sin embargo en sus relaciones reciprocas un principio de determinacion.
La Idea esta pues emplazada en la diferencia en-si como en lo indeterminado, pero
logra una multiplicidad de relaciones puras que, en cuanto constituyen un plano
completamente determinado, funcionan como razén suficiente de lo actualizado.

202



La influencia de Salomon Maimon en el pensamiento de Gilles Deleuze

Esto nos conduce a un ultimo sefialamiento. Ya hemos visto en qué sentido la
distincién maimoniana entre posible y actual en el entendimiento infinito resultaba
problematica. Deleuze, por su parte, resolvera esas dificultades caracterizando al
plano de las Ideas no como posible sino como virtual. Siguiendo a Bergson, Deleuze
denuncia en lo posible un “falso” concepto de génesis, en la medida en que oculta
lo esencial del problema al que se propone dar respuesta. Lo posible se opone
por un lado a lo real, siendo su proceso la realizacion, pero por otro no consigue
identificar qué diferencia a lo existente de lo no existente, ya que lo no existente
se encuentra ya recogido en el concepto como posible. La existencia entonces
duplicaria al contenido del concepto, pero puesto fuera de este, en el espacio y
el tiempo como medios indiferentes. Asi pues, si se quiere ir mas alla del mero
condicionamiento, logrando dar cuenta del proceso de produccion de lo existente,
es preciso dejar de identificar a lo trascendental con lo posible, y sera justamente
la nocion deleuziana de virtual la herramienta que se establecera para superar esas
inconsistencias. Asi, en contraposicion a lo posible, cuya realizacion implica la
semejanza de un existente con la identidad de un concepto previo, la actualizacion
de lo virtual se hace por diferenciacion, rompiendo el proceso de semejanza que
unia a la condicion con lo condicionado: los términos actuales no se parecen a las
relaciones virtuales que los determinan. La actualizacion, en tanto diferenciacion,
es entonces siempre una creacion. Si Maimon sostenia que no podia identificarse,
segun el estilo leibniziano, la determinacion completa del objeto con su actualidad
espacio-temporal, las categorias de virtual y actual permiten a Deleuze trazar una
linea de demarcacion en esa zona confusa. Se dice pues al respecto:

Hemos visto que un doble proceso de determinacion reciproca y de determinacion completa

definia esa realidad: lejos de ser indeterminado, lo virtual estd completamente determinado.

(-..) Pero (como se puede hablar a la vez de determinacion completa, y solo de una parte

del objeto? La determinacion debe ser una determinacion completa del objeto, y sin

embargo, no formar sino una parte de ¢l. Es que, siguiendo las indicaciones de Descartes

en las Respuestas a Arnauld, se debe distinguir con cuidado el objeto como completo y

el objeto como entero. Lo completo es solo parte ideal del objeto (...). Lo que falta a la

determinacion completa es el conjunto de determinaciones propias de la existencia actual
(Deleuze, 2002: 315).

Asi pues, si bien lo virtual estd completamente determinado, lo esta bajo el
modo de lo problematico. Lo virtual procedera por determinacion progresiva, yendo
de la determinacion reciproca a la determinacién completa y viceversa, delimitando
campos problematicos de los cuales lo actual serd una solucién por diferenciacion.
El orden de las Ideas, en tanto multiplicidades virtuales, no sera ya el de los juicios
posibles entre si, sino el de los problemas, cuyas condiciones implican resoluciones
de ordenes anteriores y cuyas soluciones proveen las condiciones a problemas de

203



Diego Abadi

ordenes posteriores. De tal manera, no podra considerarse que ninguna de las dos
esferas, actual o virtual, tenga mas realidad que la otra, sino que ambas constituiran
las dos mitades dispares del objeto.

4. Conclusion

Como habiamos anticipado en nuestra Introduccion, la reconstruccion del vinculo
filosofico que se tiende entre Maimon y Deleuze tenia como meta cumplimentar
una serie de objetivos: el de, a través de Maimon, dar cuenta de una constelacion de
problemas que conformaron la escena post-kantiana; el de, a partir de ello, reconocer
algunos lineas, quiza implicitas pero fundamentales, de la lectura deleuziana de
Kant; y el de extraer, de esa constelacion de problemas y de cuestiones, elementos
que, bajo otras circunstancias y junto con otro tipo de materiales, formaran parte
de algunas de las nociones fundamentales de la ontologia deleuziana, como es el
caso de las nociones de Idea y de virtual.

Para ello, mas que proveer imagenes integrales de los autores estudiados
o de brindar un cuadro comparativo de sus proposiciones filosoficas, hemos
intentado presentar algunos de los problemas que animaron sus planteos, con el
fin de dar sentido a las soluciones que cada uno de ellos supo elaborar. Por las
obvias limitaciones de espacio del presente texto, en el caso de Deleuze, no hemos
logrado proveer una reconstruccion general de las nociones que conforman su
ontologia diferencial y que, por tanto, dan respuesta a las dificultades heredadas
del planteo maimoniano, pero tenemos la esperanza de haber planteado de modo
suficientemente claro algunos de los problemas de los que se nutre con el fin de, a
partir de alli, poder seguir trabajando en la reconstruccion y en la elucidacion del
complejo aparato filoséfico deleuziano.

Bibliografia
1. Deleuze, G. (1973) Nietzsche y la filosofia, Trad. de Carmen Artal, Barcelona,

Anagrama.

2. . (1987) El bergsonismo, Trad. de Luis Ferrero Carracedo, Catedra,
Madrid.

3. .(2002) Diferencia y repeticion, Trad. de Maria Silvia Delpy y Hugo
Beccacece, Amorrortu, Buenos Aires.

204



La influencia de Salomon Maimon en el pensamiento de Gilles Deleuze

4,

10.

Freudhental, G. (2003) Salomon Maimon: Rational Dogmatist, Empirical
Skeptic. Critical Assessments, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht.

Gueroult, M. (1929) La philosophie transcendentale de Salomon Maimon,
Alcan, Paris.

Hughes, J. (2009) Deleuze’s Difference and repetition. 4 readers guide,
Continuum, Londres.

Jones, G. (2009) Solomon Maimon. En: Jones, G y Roffe, J. (eds.). Deleuze's
philosophical linneage, Edinburgh University Press, Edinburgh.

Kant, 1. (2007) Critica de la razon pura, Trad. de Mario Caimi, Colihue,
Buenos Aires.

Maimon, S. (2010) Essay on transcendental philosophy, Trad. de Nick Midgley,
Henry Somers-Hall, Alistair Welchman y Merten Reg, Continuum, Londres.

Voss, D. (2011) Maimon and Deleuze: the viewpoint of internal genesis and
the concept of differentials, Parrhesia, vol 11, 62-74.

205



