
Estud.filos  nº 60.  Julio-diciembre de 2019.  Universidad de Antioquia.  pp. 111-140.
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana*

Masks of skepticism in Hegelian philosophy

Sergio Montecinos Fabio
Hegel-Archiv (visiting fellow)

Instituto de Filosofía
Ruhr-Universität Bochum

Bochum, Alemania
E-mail: montecinos.fabio.s@gmail.com

ORCID: 0000-0002-4967-3455

Fecha de recepción: 20 de noviembre de 2018
Fecha de aprobación: 8 de febrero de 2019

Doi: 10.17533/udea.ef.n60a06

Resumen. Se sostiene que la apropiación del escepticismo antiguo por parte de Hegel juega un papel fun-
damental para la formación de su sistemática, tanto en vista de aspectos metódicos que anticipan 
rasgos esenciales de la dialéctica especulativa, como en vista de su confrontación con la filosofía 
trascendental y la superación del conocer finito en general. Para ello, se reconstruyen dos figuras 
y funciones que el escepticismo adopta en la fase temprana de su pensamiento (Frankfurt y Jena). 
Se concluye con una reflexión sobre la conexión general entre escepticismo y sistema en Hegel, y 
en este contexto se anuncia una tercera figura del escepticismo: la Fenomenología del Espíritu.

Palabras clave: escepticismo, isostenia, reflexión, conocimiento especulativo, sistema, (anti)fundacionalismo

Abstract. This article claims that Hegel’s appropriation of ancient skepticism plays a fundamental role in 
the formation of Hegelian systematics. This is affirmed both in relation to some methodical aspects, 
which anticipate some essential characteristics of speculative dialectics, and in view of Hegel’s 
confrontation with transcendental philosophy, such as the sublation of finite cognition in general. 
To this end, two figures and functions that skepticism adopts in the early phase of Hegelian thought 
(Frankfurt and Jena) are reconstructed. The article concludes with a reflection on the general 
connection between skepticism and system in Hegel’s philosophy, and presents a third form of 
skepticism: The Phenomenology of Spirit.

Keywords: skepticism, isostheny, reflexion, speculative knowledge, system, (non)foundationalism

*	 El artículo ha sido escrito durante mi estancia de investigación postdoctoral en el Centro de Investigación 
sobre Filosofía Clásica Alemana / Archivo-Hegel de la Rühr-Universität Bochum, apoyada por 
CONICYT-Chile.

Cómo citar este artículo: 
MLA: Montecinos Fabio, Sergio. “Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana”. Estudios de Filosofía 60 (2019): 

111-140.
APA: Montecinos Fabio, S. (2019). Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana. Estudios de Filosofía, 60, 111-140.
Chicago: Sergio Montecinos Fabio. “Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana”. Estudios de Filosofía n.º 60 

(2019): 111-140.



Sergio Montecinos Fabio

 112
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140.

ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

1. Planteamiento

Durante los primeros años de su estancia en Jena, Hegel desarrolla una estrategia 
frente a una variante moderna del escepticismo que había alcanzado notoriedad 
en el debate post-kantiano a raíz de la polémica de Schulze contra los intentos de 
una fundamentación trascendental del conocimiento, llevados a cabo por Kant y 
Reinhold. En términos muy generales, la crítica de Schulze buscaba mostrar una 
serie de aporías en los intentos de Reinhold y Kant a través de la utilización de 
argumentos tomados de la tradición del escepticismo (Elon, 2018, pp. 127-138; 
Hoyos, 2001, pp. 107-230). A diferencia de los antiguos, y en proximidad con 
Hume, la crítica de Schulze busca reconducir la búsqueda de un fundamento 
subjetivo para nuestras representaciones a la aceptación de estas como “hechos de 
conciencia”. Estos hechos se originarían en la experiencia y podrían servir como 
material para representaciones más complejas, de modo que a través de ellos bien 
podríamos conocer las cosas del mundo. Lo que rechaza Schulze, en cambio, es 
que podamos acceder a un fundamento último de la posibilidad de tales hechos, 
tal como se buscaba en el Yo trascendental kantiano o en la proposición de la 
conciencia de Reinhold. 

La polémica causó tal impacto en Fichte (1982), que en su temprana Reseña 
del Enesidemo de 1794 señala que “es innegable que la razón filosofante debe cada 
progreso notable, realizado en cualquier tiempo, a las advertencias del escepticismo 
sobre la inseguridad de los fundamentos en los que se iba apoyando” (p. 59). A 
raíz de esto, Fichte se propone un fortalecimiento del enfoque trascendental por 
medio de su concepción del Yo absoluto y sus tres proposiciones fundamentales 
en la Grundlage. 

Pero más allá del modo específico en que Fichte lleva a cabo ese programa, 
nos interesa subrayar que, poco tiempo después, Hegel elabora una estrategia 
frente al escepticismo en tensión con la filosofía trascendental. Esta estrategia, 
resueltamente anti-subjetivista, se nutre de las fuentes antiguas del escepticismo, 
así como del Parménides de Platón, cuyas ideas Hegel dirige contra el subjetivismo 
del escepticismo moderno de Schulze, al cual califica como un “fantasma […] con 
el que se ha tratado de asustar a la filosofía” (1998a, p. 275).

Esta estrategia resulta clave para comprender el origen y el desarrollo de 
la sistemática hegeliana; ello tanto en el sentido metódico de presentar una suerte 
de proto-dialéctica, como en el sentido polémico de encontrarse en la base de su 



Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana

113
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140. 
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

discusión con Kant y la filosofía post-kantiana en el contexto inaugurado por la 
construcción de un nuevo sistema, a saber, el de la filosofía especulativa. Por este 
motivo, nos proponemos presentar el modo en que el escepticismo adquiere en 
Hegel una función sistemática, localizando para ello su presencia en dos momentos 
fundamentales del desarrollo de su filosofía: el período de Frankfurt (1797-1800) 
y los primeros años de su estancia en Jena (1801/02). 

En términos generales, buscaremos poner de relieve, por un lado, el hecho 
de que la estrategia anti-escéptica de Hegel expone ella misma un escepticismo que 
sería propio de la razón, y ello de un modo tal que dicha exposición adquiere una 
función sistemática en el marco del problema de una introducción a la filosofía. Por 
otro lado, se subrayará cómo es que esta estrategia conforma una suerte de recepción 
y al mismo tiempo corte con respecto al modelo de exposición trascendental; este 
doble carácter explica, por su parte, el hecho de que la exposición del escepticismo 
en Hegel no pueda ser meramente enmarcada dentro de lo que en términos amplios 
se entiende como filosofía trascendental, pero al mismo tiempo tematice de un 
modo peculiar su objeto propio: el Yo o la conciencia.

Procederemos del siguiente modo: en primer lugar (2), nos dirigiremos al 
período de Frankfurt con el doble objetivo de, por un lado, determinar una serie 
de conceptos que posteriormente serán operativos en la concepción sistemática 
del escepticismo en Jena y, por otro lado, localizar una primera recepción del 
escepticismo en el pensamiento de Hegel, la cual se encuentra en estrecha relación 
con cierta función crítica asignada a la filosofía en el marco de un proceso de 
elevación por sobre la finitud que culmina en la religión; en segundo lugar (3), 
reconstruiremos lo que consideramos es la primera formulación del problema 
sistemático de una introducción a la filosofía, lugar en el que localizamos una 
segunda recepción del escepticismo, esta vez en conexión con una exposición 
lógica introductoria cuyos rasgos fundamentales buscaremos determinar; finalmente 
(4) nos referiremos brevemente al destino del escepticismo en el pensamiento de 
Hegel, considerando especialmente el hecho de que en Jena tuvo lugar una tercera 
recepción de este concepto, concretamente en la Fenomenología del Espíritu.

2. Reflexión, escepticismo y filosofía en Frankfurt

La primera figura que adopta el escepticismo en el pensamiento de Hegel no está 
ligada a una concepción de la filosofía como conocimiento especulativo de lo 



Sergio Montecinos Fabio

 114
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140.

ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

absoluto, sino más bien a cierta función negativa de esta en cuanto antesala de 
un acceso a lo absoluto que es llevado a cabo por una forma de unificación de 
religiosa, i.e. no conceptual. Esta figura se anuncia en uno de los últimos manuscritos 
elaborados por Hegel en Frankfurt, denominado Sobre la Religión (fechado el 14 
de septiembre de 1800). Aquí no se trata de que la filosofía exhiba un momento 
“escéptico”, sino más bien de comprenderla como el momento “escéptico” dentro 
de un proceso que culmina con la religión. 

Por la biografía de Rosenkranz (1969) sabemos que, durante su estadía en 
Frankfurt, Hegel se ocupó intensamente —junto a los escritos de Schelling— de los 
“clásicos griegos”, entre los cuales “tuvo que haber estudiado muy particularmente 
a Platón y Sexto Empírico” (p. 100). Esto indica que el contacto temprano de Hegel 
con las fuentes antiguas de la dialéctica y el escepticismo se da en el contexto 
de su adscripción a la “filosofía de la unificación”, proyecto filosófico-poético 
emprendido en Frankfurt por Hölderlin y sus amigos Isaac von Sinclair y Jacob 
Zwilling. Este proyecto filosófico-poético buscaba asumir (aufheben) críticamente 
las limitaciones de lo que entonces comprendían de modo general bajo el término 
‘reflexión’: cierta forma hegemónica de racionalidad en la cultura moderna, cuya 
expresión filosóficamente más elaborada y radical era el sistema de Fichte. Ante 
todo, lo que se buscaba subrayar era el carácter abstracto y limitante de la reflexión y 
sus productos, vale decir, denunciar las insuficiencias de esta forma de racionalidad 
como principio organizador de la experiencia humana en sus diversas esferas.

Según sus críticos, la forma de la reflexión es la forma de la finitud porque 
lo que es uno aparece por y para ella necesariamente envuelto en oposiciones 
que no consiguen ser internamente mediadas, sino que sólo pueden conectarse 
exteriormente entre sí: ya sea bajo la forma de una relación mecánica, como 
subordinación de un contenido vivo bajo su principio abstracto de determinación 
o como un avance infinito de una secuencia de oposiciones. En este contexto es 
que Hegel establece una oposición entre lo “vivo” y lo “muerto”: mientras que lo 
vivo es aquello que aún contiene un vínculo unificante originario, lo “muerto” es 
aquello que ha sido abstraído por la acción de la reflexión, lo cual da lugar a las 
abstracciones propias del mundo moderno y su forma específica de racionalidad: 
el entendimiento: “lo que es contradictorio en el reino de lo muerto, no lo es en el 
reino de la vida” (2014a, p. 258). Lo “vivo” contendría entonces cierta armonía 
entre contrarios que la reflexión, entregada a sus propios medios, no sería capaz 
de reestablecer puesto que ella consiste en la fijación de las oposiciones, de modo 



Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana

115
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140. 
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

que su actividad se dirige a la expansión de este acto a todas las esferas de la vida 
natural y espiritual. 

2.1. La estructura reflexiva de la experiencia en Fichte

Para comprender el profundo alcance del concepto de reflexión en cuanto acción 
de fijar la finitud es fundamental acudir a la definición fichteana de entendimiento 
(Verstand) como facultad de fijar lo intuido (opuesto) en el Yo. Es este el modelo 
que el grupo de Frankfurt tiene en mente y para cuyos problemas ensayan una 
superación.

En la Grundlage (1794), Fichte elabora un complejo modelo de constitución 
subjetiva de la experiencia que intenta deducir la totalidad de esta a partir de tres 
actos básicos del Yo: su auto-posición o realidad, su negación o limitación y la 
referencia entre la esfera de su realidad y la esfera de su negación. Con ello, da 
cuenta de la posibilidad trascendental de la relación entre conciencia y objeto, 
entendido este último como No-Yo; es decir: algo que se diferencia y opone al Yo 
(lo limita), pero que es al mismo tiempo configurado y condicionado por su actividad 
(es puesto en el Yo). En este contexto, el sentido de la referencia entre la realidad 
y la negación del Yo (su tercer acto) consiste en que el Yo determine cada vez su 
opuesto a fin de expandir la magnitud de su realidad. Sin embargo, esto requiere 
que lo que niega al Yo subsista, o sea, se dé la limitación en el Yo como pivote de 
su acción ponente. A partir de esta limitación es que el Yo niega, i.e. determina, 
lo que le limita, precisamente buscando suprimir su propio carácter limitado. La 
completa supresión de esta limitación daría paso a una completa realidad del Yo, que 
puede entenderse como un regreso al carácter incondicionado del primer principio 
(su autoposición), a saber, el que la reflexión sea idéntica a sí misma como realidad 
pura: Yo=Yo. Sin embargo, tal supresión completa es a fin de cuentas tan sólo una 
aproximación infinita, ya que el poner del Yo requiere de aquello que lo niega, de 
su opuesto. El Yo no puede superar completamente el carácter finito de su actividad 
y se mantiene preso de su referencia a lo que lo niega, justo porque la superación 
de este estado constituye su sentido.

La exposición de Fichte en la Grundlage comienza con estos tres actos básicos 
del Yo, considerándolos como principios (Grundsätze) del sistema. Por tal motivo, 
el avance de la exposición es organizado de modo tal que el desarrollo de tales 



Sergio Montecinos Fabio

 116
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140.

ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

principios conforma un proceso deductivo mediante el cual estos se hacen cada 
vez más concretos. De esto resulta que la dinámica de los principios se configura 
como un factum: el que la experiencia se dé según esta forma, que es la forma de 
la conciencia empírica; es decir, aquella que precisa que algo le sea dado a fin 
de conocerlo.1 Al mismo tiempo, este desarrollo del Yo involucra cada vez más 
actos, cuya forma y movimiento básico están dados por los principios, pero que 
exhiben a su vez actos sintéticos más complejos y concretos, así como diversas 
facultades específicas, teoréticas o prácticas, del Yo. El pasaje que quisiéramos 
poner de relieve está dentro de la deducción de las facultades teoréticas, las cuales, 
en términos generales, explican el hecho de que lo intuido nos sea inmediatamente 
dado sólo en la medida en que seamos nosotros quienes lo hemos puesto: primero 
como inmediatez evanescente y luego como conciencia de un objeto, i.e. como 
algo representado por y para el Yo. Atendamos al pasaje:

La intuición como tal debe ser fijada para que algo pueda ser captado como 
uno y lo mismo. Pero el intuir como tal no es en ningún caso algo fijado 
[Fixiertes], sino la oscilación de la imaginación [Einbildungskraft] entre 
direcciones que están en conflicto. Que eso mismo deba ser fijado quiere 
decir: la imaginación no debe oscilar más; con lo cual la intuición sería 
completamente aniquilada y suprimida. Pero esto no debe suceder; más bien 
debe permanecer al menos el producto de este estado [de oscilación] en la 
intuición: la huella de las direcciones contrapuestas, que no es ninguna de 
ellas sino algo compuesto por ambas. […] Todo el fijar acontece en función 
de la reflexión por espontaneidad, acontece por esta espontaneidad de la 
reflexión misma […] con ello, la acción de fijar se adscribe a la facultad 
absolutamente ponente del Yo o de la razón. […] Tal es la facultad por 
la que algo variable adquiere consistencia [besteht], siendo al mismo 
tiempo puesto como estante-y-entendido [verständigt] (o sea, al mismo 
tiempo llevado a erguirse [Stehen]), y por eso con justa razón se le llama 
entendimiento [Verstand]. El entendimiento es entendimiento, solamente en 
la medida en que algo está fijado en él; y todo lo que está fijado, es fijado 
solamente en el entendimiento (Fichte, 1997, SW 1 pp. 233).2

1	 Dado que el filósofo trascendental conoce las condiciones trascendentales de la experiencia (entre ellas, 
que el Yo contiene su propia negación), se encuentra en la posición de deducir a priori, a partir del Yo, 
la posibilidad de la datitud del objeto.

2	 En la última parte del pasaje, Fichte realiza un juego con las palabras ‘Verstand’, ‘verständigt’ y ‘Stehen’ 
que es dificil de verter al español. La idea básica es que el entendimiento (Ver-stand) se asocia con el 
verbo ‘stehen’, que significa estar de pie, erguirse o encontrarse en algún lugar. Por lo tanto, entender 
algo equivale a fijarlo como algo que se encuentra frente al yo, como un Gegen-stand.



Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana

117
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140. 
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

El pasaje es importante porque explica la profundidad del concepto de 
reflexión puesto en juego. En un sentido positivo, la reflexión hace posible la 
experiencia a través de la fijación de la oposición entre conciencia y objeto 
(Gegenstand). En un sentido negativo, en cambio, ella limita el conocimiento y 
la praxis a esta forma de la experiencia, marcada por la exterioridad y el dominio 
de lo subjetivo. 

Pues bien, en el pasaje Fichte describe primero un modo de reflexión 
inmediato e inconsciente, que no consiste sino en un oscilar de la imaginación entre 
las direcciones opuestas del Yo (su realidad y negación) sin solución de continuidad. 
Mas para que el Yo sea consciente de que algo está-ahí para él se requiere de un 
segundo nivel de reflexión, que Fichte atribuye a una facultad encargada de fijar 
el movimiento pendular de la imaginación: ponerlo como algo en sí para el Yo. 
Esta facultad, el entendimiento, fija el movimiento señalado al ponerlo como un 
compuesto entre el material sensible intuido y el acto intelectual que lo fija: lo pone 
como algo que el Yo se re-presenta (vor-stellt). Con ello, Fichte establece la forma 
de la experiencia de la conciencia como una oposición puesta y fijada en el Yo. En 
esto se diferencia de Kant, pues tal estructura comprende lo en sí como momento 
del Yo: la posición del objeto que el Yo se representa como objeto (en sí).3

Ahora bien, es esta segunda forma de reflexión, suscrita por Fichte a 
la facultad del entendimiento, la que pasa a formar parte de los argumentos 
desarrollados en el seno de la filosofía de la unificación. El empleo de este sentido 
de “reflexión” es incorporado por Hegel como parte de su vocabulario técnico: la 
oposición fundamental entre conciencia y objeto constituye una oposición fijada 
por el entendimiento y configura el ‘espacio’ para la actividad representadora del 
Yo, es decir, para la fijación y oposición de cada una de sus posiciones relativas a 
“lo en sí”. Según los mismos términos planteados por Fichte, a esta estructura de 

3	 En su estudio dedicado a la relación entre escepticismo e idealismo en la antigüedad, Gabriel (2009) 
sostiene que el problema del representacionalismo y la existencia del mundo exterior, presente en Kant 
como el problema de la cosa en sí, es lo que conduce a la disolución escéptica de las representaciones 
referidas a tal mundo exterior. En tal sentido, Gabriel afirma que “grandes proyectos filosóficos como 
el idealismo postkantiano pueden ser entendidos fundamentalmente como estrategias anti-escépticas” 
(2009, p. 10) que incorporan la disolución escéptica del conocer representativo (de la diferencia entre 
la cosa en sí y el conocimiento) como una suerte de movimiento de progresiva idealización del mundo 
aparentemente exterior: “Fichte, Schelling y Hegel argumentan unisono que toda reflexión trascendental 
que diferencie lo en-sí y el fenómeno ya ha ido por sobre el límite entre lo en-sí y el fenómeno, entre 
ser y apariencia […]. A través de esta reflexión sobre las condiciones de posibilidad de la distinción 
metafísica entre lo en-sí y el fenómeno, que cada escéptico elige al menos como punto de partida 
dialéctico, los idealistas postkantianos piensan poder domesticar al escepticismo” (2009, p. 11). 



Sergio Montecinos Fabio

 118
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140.

ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

la experiencia le quedaría opuesta, como una aproximación infinita, su superación 
en la figura del Yo=Yo, la reflexión o forma pura, sin resto.

Puesto así el asunto, la crítica consistiría en que la acción de la reflexión sólo 
reproduce un infinito de la limitación ese “devenir de un mecanismo de avance sin 
punto de reposo” (Hegel, 2014b, p. 344) denunciado por Hegel. Y esto por y pese 
al enfoque del propio Fichte, pues este opone el estado de limitación del Yo al de 
su ilimitación. Con esto se proyecta la ilimitación como un horizonte de sentido 
de la experiencia finita que está más allá de la misma, un más allá que expande 
la dinámica reflexiva. La unidad ilimitada, absoluta, de la reflexión se enuncia 
entonces como un juicio tético: una aproximación infinita (cf. Fichte, 1997, SW 1 
p. 115). Por este motivo, el modo de aquel “más allá” de la reflexión es más bien 
un poner característico de ésta, no un verdadero más allá: la finitud se fija como 
oposición entre la tarea y la actividad que la realiza; entre la experiencia finita del 
Yo y su forma pura.

2.2. Ir “más allá” de la reflexión 

Frente a tal dinámica es que se revela el círculo de Frankfurt: “ir más allá” de la 
reflexión consiste más bien en no reproducir sus productos; en la necesidad de 
otra consideración de lo infinito. En este contexto, Hölderlin formula un nuevo 
concepto de intuición intelectual: ella configuraría el acceso a la unidad del ser, 
unidad que antecede a la acción fijadora de la reflexión, tal como se ejecuta en el 
juicio. A esta unidad, empero, sólo puede accederse desde un mundo producido 
(ya) por la reflexión. Por tanto, si la reflexión es un poner (Setzen) de lo opuesto 
(Gegensatz), se trata de acceder a lo pre-supuesto (Voraus-gesetzt) por tal poner, 
entendiéndolo como verdadera unidad del poner y lo opuesto. 

Inspirado en Hölderlin (cf. Förster, 2012, p. 278), Hegel formula el problema 
en vista de la estructura judicativa: “Unificación y ser son sinónimos; en cada 
proposición la cópula «es» expresa la unificación de sujeto y predicado —un ser. 
Ser sólo puede ser creído; creer presupone un ser” (Hegel, 2014c, p. 11). El pasaje 
muestra que el lenguaje proposicional de la reflexión conserva la exterioridad 
entre la existencia intuida del objeto (el sujeto del juicio) y su determinación como 
algo representado mediante conceptos de la reflexión. Por un lado, esto refleja la 
tendencia fijadora y limitadora de la reflexión; mas por el otro es el propio lenguaje 
proposicional lo que ofrece, como cópula, la posibilidad de apuntar a una salida 



Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana

119
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140. 
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

de la reflexión: Si bien la cópula tiene el sentido lógico de referir un concepto-
propiedad a un sujeto, tiene también el sentido metafísico de anunciar la unidad que 
se encuentra más allá de los límites de la reflexión, por cuanto apunta al presupuesto 
de todo acto reflexivo: el ser.

El círculo de Frankfurt comprende en general el acceso a lo infinito a partir de 
los productos finitos de la reflexión desde la perspectiva de un platonismo estético, 
conducido por el ideal de la belleza (cf. Düsing, 1986), mientras que el escepticismo 
vale para ellos como la negación del conocer condicionado por la oposición entre 
lo finito y lo infinito, como la disolución de lo puesto por la reflexión que conduce 
al acceso a la presuposición originaria.4 En el caso específico de Hegel, él proyecta 
el horizonte de unificación desde una perspectiva religiosa, asignando a la facultad 
espiritual de la creencia (Glauben) la posibilidad de acceder a la unidad que las 
contraposiciones de la reflexión desplazan a un infinito reflexivo. 

Junto con ello, Hegel se pregunta por el significado cultural de la religión, 
entendiéndola como un espacio en el que el individuo que ha sido formado en 
una cultura reflexiva puede alcanzar cierta plenificación de la existencia. En este 
contexto, llama a la religión una “elevación del ser humano, no de lo finito a lo 
infinito —pues estos son productos de la mera reflexión, y en cuanto tales su 
separación es absoluta—, sino de la vida finita a la vida infinita” (2014b, p. 343). 
Se aprecia entonces que el paso por la finitud toma el sentido de una elevación 
(Erhebung) por sobre ella, mas aún no apreciamos cómo es que Hegel incorpora 
concretamente la operación del escepticismo en el marco de esta concepción 
religiosa.

4	 Como ha destacado Heidemann, esto es claro en Wahrheit und Gewissheit (1811) de Isaac von 
Sinclair, que expone la skepsis en la conciencia natural, entendiéndola como indicadora de una 
menesterosidad histórica (historisch) de la filosofía y propedéutica del saber: “Desde una duda hallada 
así de empíricamente ha de transitarse luego ‘inmediatamente a la construcción filosófica’, esto es, a la 
exposición de la verdad filosófica” (Heidemann, 2007, p. 330). Sin duda, el objeto de la exposición de 
Sinclair coincide en puntos centrales con el objeto de la Fenomenología de 1807, sin embargo —como 
esperamos mostrar— no corresponde al de la primera función sistemática que adoptó el escepticismo en 
Hegel, ni tampoco su proceder expositivo coincide con la intención general que Hegel tuvo de vincular 
al escepticismo con un principio metódico de deducción. Otro antecedente que refuerza la tesis de la 
presencia del escepticismo es la función que Sinclair, por el año 1795, asigna al escepticismo en el 
contexto de la crítica a Fichte del círculo de Frankfurt: “Sinclair tuvo al escepticismo por un punto de 
vista importante debido a que por él se explicitarían las contradicciones tanto de la tesis como de la 
antítesis” (Hegel, Hannerlore, 1971, p. 147). Al respecto, Düsing (1976, p. 55) sostiene que la crítica 
a Fichte y la reflexión a través de argumentos tomados del escepticismo antiguo era una posición 
común del círculo de Frankfurt. Posiblemente esta situación haya llevado a Hegel a estudiar a Sexto 
en Frankfurt.



Sergio Montecinos Fabio

 120
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140.

ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

2.3. La función crítica de la filosofía como primera recepción 
del escepticismo

En el contexto de una elevación religiosa a la vida infinita la filosofía adquiere una 
función subordinada y negativa. Esta función es la que da cuenta de la primera 
recepción del escepticismo. En tal respecto, lo primero a tener en cuenta es el motivo 
por el que Hegel asigna a la filosofía una posición subordinada a la religión. En 
efecto, por le época el pensador es enfático al señalar que “la filosofía tiene que 
finalizar con la religión” (2014b, p. 344). Esto es así porque por la época identifica 
filosofía y reflexión, vale decir, aún no ha concebido la idea de un conocimiento de 
carácter no-reflexivo o al menos capaz de asumir desde sí mismas las oposiciones 
de la reflexión. 

Pero Hegel advierte, por otro lado, que —de un modo análogo a la cópula en 
el juicio— tanto la razón en Kant como el Yo=Yo en Fichte apuntan, de un modo 
insatisfactorio, a un “más allá” de lo condicionado. Por ello, Hegel se pregunta 
por la posibilidad de que la filosofía misma contenga al menos un aspecto que no 
pueda ser meramente reducido a una función reflexiva. Es allí donde surge la idea 
de que la filosofía, conducida por la razón, bien podría dirigir la reflexión contra sí 
misma al evidenciar cada vez el carácter limitado de sus productos. En tal sentido, 
la filosofía debería “hacer evidente la finitud en todo lo finito y exigir por medio 
de la razón la cumplimentación [Vervollständigung] de lo finito, particularmente 
debería reconocer por medio de su infinito sus ilusiones [de alcanzar lo infinito 
a través de determinaciones reflexivas], y entonces habría de poner el verdadero 
infinito fuera de su alcance” (Hegel, 2014b, p. 344). Es precisamente este choque 
entre la exigencia incondicionada de la razón y la operatoria regular de la reflexión 
lo que permitiría disolver el carácter fijo sus productos. Y a fin de exponer este 
choque el modelo escéptico de la igualdad de validez de todas las determinaciones 
del conocer se presenta como alternativa. En efecto, Hegel observa que “siempre 
que algo es puesto [por la reflexión], al mismo tiempo es excluido algo diferente, 
que no es puesto” (2014b, p. 344); desde aquí, disolver lo fijo de cada determinación 
quiere decir referirla a aquello que excluye, lo cual se consigue al contra-poner 
la determinación exterior, formar una antinomia; lo cual “ya recuerda mucho a la 
posición fundamental del escepticismo antiguo” (Buchner, 1990, p. 229). Así, la 
filosofía permitiría negar cada vez los productos fijos de la reflexión, indicando 
con ello el sentido de su superación.



Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana

121
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140. 
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

Ahora bien, si consideramos que el individuo se encuentra inmerso en 
un contexto cultural concreto, en este caso, una cultura reflexiva, entonces es 
evidente que cuenta con una serie de certezas presupuestas que articulan y fijan 
su comprensión del mundo. Desde aquí, la filosofía, en cuanto conocimiento 
orientado por la razón, se perfila como una esfera en la que el individuo se libera 
de tales certezas, conoce su nulidad, para acceder a una dimensión más plena de 
la existencia. Esta tarea crítica y negativa de la filosofía constituye una primera 
recepción del escepticismo que se continuará en un tratamiento sistemático de los 
conceptos de la reflexión. Se aprecia, entonces, que Hegel concibe en Frankfurt 
un momento negativo, propio de la filosofía, y junto a ello concibe un momento 
positivo en el que las determinaciones de la finitud serían asumidas en el acto 
positivo de la creencia. Esta matriz básica adquiere al poco tiempo, en Jena, una 
forma sistemática en la que el escepticismo adquirirá una nueva figura.

3. La primera recepción sistemática del escepticismo en Jena

El traslado de Hegel a Jena coincide con un giro en su pensamiento: lo absoluto 
se abre a una forma de conocimiento porque la razón ya no es comprendida por 
Hegel simplemente como una facultad de indicar un más-allá de la reflexión, sino 
como un modo de conocimiento que asume la reflexión y sus determinaciones 
desde sí mismas. Por este motivo, el papel subordinado que la filosofía tuvo frente 
a la religión se invierte, mientras que surge, en el interior de la propia filosofía, la 
necesidad de elevarse a la razón desde el entendimiento, lo que significa: transitar 
desde un conocimiento meramente reflexivo o finito a un conocimiento racional de 
lo absoluto, que desde entonces Hegel denominará como conocimiento especulativo.

Pues bien, a raíz del giro mencionado muchos de los conceptos y problemas 
característicos del período de Frankfurt son resignificados en vista de una 
consideración sistemática del conocimiento de lo absoluto y la consecuente 
necesidad, para Hegel, de escribir un sistema de filosofía especulativa. Por este 
motivo, debemos primero caracterizar en sus líneas generales el modo en que Hegel 
enfoca en Jena la relación entre reflexión y lo absoluto, pues esto nos permitirá 
localizar la función sistemática que adopta el escepticismo en este marco. 

Lo primero, en este sentido, es abordar el problema desde su perspectiva 
cultural.



Sergio Montecinos Fabio

 122
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140.

ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

3.1. La liberación de la conciencia como crítica de la cultura

El primer aspecto mencionado retoma la dimensión cultural del problema ya avistada 
en Frankfurt; sin embargo, esta vez ella adquiere un perfil marcadamente histórico: 
la reflexión se muestra como el principio de la formación cultural (Bildung) 
del individuo y la comunidad dentro de una época específica, de modo que las 
oposiciones propias de la cultura del entendimiento —así como el consecuente 
desgarro del individuo moderno y su comunidad— son figuras o configuraciones 
(Gestalten) en las que la razón se ha dado una existencia (Dasein) histórica 
determinada. En este sentido, Hegel sostiene en el escrito Sobre la Diferencia que:

La formación cultural de diversos tiempos ha establecido en diversas 
formas aquellas contraposiciones que deberían valer como productos de la 
razón y de lo absoluto; y el entendimiento se ha afanado con ellos. Las 
oposiciones que fueron significativas […], en las que todo lo importante 
de los intereses humanos se concentró en sí, han pasado en el curso de la 
formación cultural a la forma de la oposición entre razón y sensibilidad, 
inteligencia y naturaleza; en términos generales, entre absoluta subjetividad 
y absoluta objetividad (1986a, p. 13).

El pasaje muestra que lo absoluto se configura en el tiempo a partir de 
contraposiciones. Esto indica que lo negativo, la oposición de lo finito en general, 
es esencial a lo absoluto, pues de otro modo carecería de existencia. A su vez, indica 
que cada época debería encontrar el modo específico de asumir sus oposiciones. 
Por eso, es posible afirmar que la reflexión, en cuanto principio característicamente 
moderno —la oposición de lo absoluto en la forma de subjetividad y objetividad— 
es un modo en que lo absoluto existe en el tiempo. La reflexión es aparición 
(Erscheinung) de lo absoluto de un modo tal, que el acceso a este en el marco de 
la modernidad no puede prescindir de ella. O de otro modo: su forma pertenece 
esencialmente al modo en que lo absoluto ha de ser expuesto y conocido.5 Desde 
este punto de vista, se trata de reconocer en qué sentido los productos de la reflexión 
constituyen formas en que lo absoluto se determina en la finitud. Esto conduce a 

5	 Este es el núcleo del distanciamiento de Hegel de toda salida “neoplatónica” o “intuicionista” al problema 
de la reflexión, aunque requerirá mucho más tiempo para establecer su propio camino en este punto, 
que es precisamente el punto en el que rompe con el intuicionismo de Schelling. Sin embargo, ya en 
el escrito Sobre la Diferencia Hegel desecha su anterior concepción de la creencia como un poder 
sobre la reflexión. Contrariamente, ahora plantea que la creencia, para los modernos, es ella misma 
una relación reflexiva: “[el creer] no expresa lo sintético del sentimiento y la intuición, es una relación 
de la reflexión con lo absoluto” que “conserva la forma de la separación” (Hegel, 1986a, p. 21).



Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana

123
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140. 
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

Hegel a “pensar la unificación de los términos contrapuestos radicalmente desde 
la escisión” (Bonsiepen, 1972, p. 30) pues, como reconoce Hegel en Introductio 
in Philosophiam, “sin ir hacia la oposición no es posible su asunción”, de modo 
que “asumir la oposición, no ignorarla ni abstraerse de ella, esto es el conocer 
absoluto” (1998b, p. 265).

No obstante lo anterior, el pasaje también señala que el entendimiento “se ha 
afanado” con los productos de la razón, vale decir, ha fijado la oposición entre lo 
subjetivo y lo objetivo de un modo tal que la unidad de la razón parece encontrarse 
más allá de nuestro conocimiento. Ciertamente, este “afán” del entendimiento nos 
informa de la hipertrofia del subjetivismo moderno tal como se ha caracterizado, 
pero a su vez nos permite dar un paso más, conducente a la siguiente paradoja: 
para nosotros, lo absoluto ha de aparecer en términos reflexivos, pero al mismo 
tiempo es la reflexión aquello que lo fija como un conjunto de abstracciones; o, lo 
que es lo mismo: fija cada una de las determinaciones finitas como si fuesen algo 
aislado que subsiste por sí mismo (selbständig). Sintetizando podemos decir: como 
reflexión, lo absoluto se exhibe y sustrae al mismo tiempo. 

Ahora bien, si la reflexión es en cierto modo irreductible, ¿cómo recuperarla 
para lo absoluto, para el desarrollo de un conocimiento racional? Enfrentado a este 
problema, Hegel distingue entre dos niveles (Standpunkte) de consideración de la 
reflexión: por un lado, se encuentra la reflexión inmersa en su propia inmediatez, 
vale decir, tal como opera sin una (auto)reflexión crítica dirigida a su modo de 
operar; por otro lado, se encuentra la reflexión considerada desde el nivel de la 
razón, vale decir, la consideración filosófica de su operar inmediato. A su vez, el 
filósofo relaciona el primer nivel de consideración con el carácter empírico de la 
conciencia inmediata6, es decir, el hecho que la conciencia opera de esa forma en 
la experiencia y que, además, construye un saber condicionado por ese modo de 
operar y organiza el mundo a partir de tales certezas. 

Pues bien, para que la reflexión ofrezca un rendimiento dentro del 
conocimiento especulativo sería necesario cierto giro en el modo de considerar 
un mismo factum, a saber, el de la operación de la reflexión en la inmediatez de 
la experiencia: la oposición conciencia-objeto. Hegel considera este giro como 
la elevación del entendimiento a la razón o la asunción de la reflexión en la 

6	 En este sentido, la crítica general de Hegel a la filosofía trascendental consiste, justamente, en que esta 
no consigue superar completamente lo empírico, vale decir, no logra cumplir cabalmente su propio 
propósito. 



Sergio Montecinos Fabio

 124
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140.

ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

especulación. Se aprecia entonces cómo la elevación por sobre la finitud de la 
reflexión se transforma en un problema interno a la filosofía, concretamente, el 
problema de cómo ingresar en el conocimiento especulativo a partir del factum 
de la reflexión. ¿Pero cómo puede realizarse el giro mencionado?

En Sobre la Diferencia, Hegel señala dos condiciones del conocimiento 
racional de lo absoluto: en primer lugar, que, de algún modo, lo absoluto se encuentre 
ya presente en las contraposiciones de la conciencia inmediata; en segundo lugar, 
que este sea producido por la razón “sólo en la medida en que libera a la conciencia 
de sus limitaciones” (1986a, p. 15). Se aprecia nuevamente la diferencia de niveles 
respecto a un mismo factum: lo absoluto está presente en la reflexión como aquello 
que se le sustrae en la medida en que ella permanece en su modo habitual de 
considerar lo verdadero (modo condicionado por el factum de su propia finitud), 
pero al mismo tiempo, lo absoluto no puede estar presente sino allí, de modo que 
se trata de que la conciencia abandone su modo habitual de considerar lo verdadero 
para poder hacer explícito, como una forma del saber, lo que sólo está implícito 
en su experiencia inmediata. Para Hegel, esto torna necesaria una liberación de 
la conciencia. 

El problema de una liberación de la conciencia ocupará insistentemente a 
Hegel en Jena debido a que es la condición de acceso al saber especulativo. Esta 
liberación es una tarea de la razón vinculada esencialmente con el carácter histórico 
de su aparición: si bien absoluto y conciencia se presuponen recíprocamente, la 
conciencia en tanto aparecer de lo absoluto es primero en el orden del tiempo; es 
decir, se da antes de que lo absoluto se haga explícito en una figura histórica (tal 
como Hegel planea hacerlo con la construcción de su sistema, la figura de la ciencia). 
En este mismo sentido, podemos decir que lo absoluto mismo, al aparecer en el 
tiempo como conciencia, se encuentra inmediatamente afectado por la limitación, 
de manera que la liberación de la conciencia es al mismo tiempo una auto-liberación 
de lo absoluto. ¿Pero liberación de qué? 

Hegel entiende el límite, las oposiciones fijadas en la conciencia, como una 
apariencia (Schein) de exterioridad contenida en la aparición (Erscheinung). De 
ahí que sostenga, contra Fichte, que “el entendimiento se da por medio de esta 
forma [del absoluto poner] apariencia de razón” (1986a, p. 13), idea que formula 
también en Logica et Metaphysica: “el entendimiento imita a la razón en su finitud” 
(1998a, p. 272). De acuerdo con Hegel, lo que para la razón se encuentra vinculado 
esencialmente, se encuentra separado, abstraído, en el conocimiento afectado por 



Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana

125
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140. 
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

la apariencia. Esto puede explicarse considerando, como Fichte, al entendimiento 
como facultad de fijar: el entendimiento, para fijar, debe determinar sus objetos 
según un principio de identidad formal (A=A), que excluye la diferencia. Con 
esto, se le otorga a una forma particular de la aparición la apariencia de subsistir 
de manera independiente, se la fija en su carácter finito, se la aísla. Justamente 
por esto, la liberación de la conciencia pasa por la negación de esa apariencia que 
condiciona el conocimiento finito, fijándolo en una determinación particular. Desde 
un punto de vista cultural, esto equivale a la crítica de sus certezas naturalizadas, 
disponibles como saber inmediato del mundo.

3.2. Lógica como introducción al sistema

La tarea de conectar los extremos de la conciencia y lo absoluto se configura en 
Jena como el problema de una introducción sistemática a la filosofía especulativa. 
Esto indica que el tránsito desde el nivel de la reflexión al de la especulación es 
una tarea que debe realizar la propia filosofía en su primer nivel, como un modo de 
hacer su entrada en la formación cultural al conducir al individuo histórico al inicio 
(Anfang) de su propio modo de conocimiento. Grosso modo, esta tarea consiste 
en la ejecución del paso desde el conocimiento finito al especulativo a través de 
una exposición especulativa del conocimiento finito mismo, cuya finalidad es la 
negación íntegra de la apariencia contenida en él. Tal exposición está destinada a 
ser la primera parte e introducción al sistema de la filosofía especulativa. 

De lo anterior se sigue que no se trata de iniciar directamente con el modo 
filosófico de conocimiento, sino de preparar ese inicio por medio de una exposición 
crítica del conocer finito que le permitiera desarrollar en y por sí mismo el modo de 
conocimiento filosófico. Tal exposición constituye una mediación entre la reflexión 
y la especulación, y posibilita el giro en el modo en que la conciencia comprende 
lo verdadero. En cuanto término medio, tal exposición tiene por objeto al conocer 
finito, pero es realizada desde el nivel de la razón. 

Ahora bien, conviene despejar una dificultad inherente al concepto hegeliano 
de “introducción”, pues parece que tal proyecto introductorio se contradice con sus 
propias declaraciones. En efecto, Hegel sostiene en Introductio que la ciencia “no 
requiere ni tolera una introducción” e incluso que “no hay […] nada que deba ser 
más evitado, que transformar la entera filosofía en un introducir, o que el introducir 
sea tomado por filosofía” (1998b, pp. 259-260). Esto se explica, en primer lugar, 



Sergio Montecinos Fabio

 126
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140.

ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

porque la filosofía, para Hegel, es el conocimiento de lo absoluto, y lo absoluto 
no tiene afuera ¿Desde dónde podría entonces ingresarse a ello? El conocimiento 
filosófico ha de exhibir, entonces, la inmanencia de su propio objeto; ser una auto-
tematización de lo absoluto. En segundo lugar, esto se explica si se tiene en cuenta 
que Hegel está criticando en el pasaje la estrategia de exposición de la filosofía crítica 
(cuyo extremo Hegel ve en Schulze), consistente en determinar las condiciones 
subjetivas del conocer previas al conocimiento mismo, es decir, antes de sumergirse 
en lo verdadero y objetivo. Este procedimiento tiene como resultado la separación 
entre el reino de las formas subjetivas y el contenido del conocimiento, lo cual fija 
a la filosofía, entendida como una suerte de “inventario” de facultades subjetivas. 

Pero si la filosofía no requiere ni tolera una introducción, ¿en qué sentido 
sería válida una introducción como primera parte del sistema? La pregunta puede 
responderse si consideramos la naturaleza peculiar del objeto de la exposición 
introductoria.

Debemos retomar brevemente un punto que ya hemos desarrollado, a saber, 
el condicionamiento empírico del conocer. En efecto, hemos dicho que el conocer 
es finito porque su comprensión inmediata del objeto se encuentra afectada por 
la apariencia de exterioridad; no porque dicha exterioridad no pueda ser asumida 
a través de un giro en su comprensión del objeto. Pues bien, en cuanto modo de 
conocimiento, la filosofía es producida en las mismas condiciones que la conciencia 
inmediata. Por tanto, si ella no se ha liberado suficientemente de su propio 
condicionamiento empírico, habría de repetir, en su elemento, los productos del 
mismo principio reflexivo. En Creer y Saber Hegel denomina a estas filosofías como 
“Filosofías de la reflexión”, lo que explica por qué él subraya la raíz empírica de 
toda filosofía: “el filosofar es algo empírico y puede partir de muy diversos niveles” 
(1998b, p. 259), es decir, la filosofía, en virtud de su origen empírico, situado, puede 
consistir en una mera posición aseverada frente a otras, lo cual devendría en una 
diversidad de opiniones o representaciones. Nuevamente se constata el hecho de 
que una forma de la aparición es fijada y desconectada de las restantes, de manera 
que la filosofía misma se transforma en una serie de “posiciones subjetivas” que 
no encuentran un vínculo objetivo. 

Pues bien, en relación con ese “punto de inicio empírico del filosofar es 
posible una introducción a la filosofía” (Hegel, 1998b, p. 261), que consistiría en 
la elevación del conocer por sobre su condicionamiento empírico. O de otro modo, 



Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana

127
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140. 
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

porque “el filosofar es algo empírico […] puede partir de diversas posiciones y de 
variadas formas de la formación cultural y de la subjetividad” (1998b, pp. 260-261), 
“el fin de una introducción podría ser meramente el de clarificar estas posiciones 
subjetivas respecto de sí mismas y ponerlas de acuerdo con lo objetivo de la filosofía 
y consigo mismas” (1998b, p. 259), aprendiendo con ello “a conocerse en el objeto 
de la filosofía” (1998b, p. 259). Claramente, esto conduce nuevamente a la idea 
de una negación del carácter limitado y fijo de cada determinación (en este caso: 
cada posición filosófica), destinada a producir una transformación en la forma de su 
relación con lo verdadero. Desde aquí se aprecia que la exterioridad del sistema de 
filosofía especulativa no tiene que ver, para Hegel, con su objeto, sino con el grado 
del desarrollo alcanzado por el conocer. La idea de una introducción es, entonces, 
elevar al conocer hasta el nivel de la especulación.

Ahora bien, la pregunta por la validez de una exposición introductoria nos 
conduce a otro punto, central para nuestro problema. Se trata del carácter híbrido 
de la exposición introductoria en cuanto tal. Ya el hecho de que se trate de una 
mediación entre entendimiento y razón nos indica que debería contener un aspecto 
de cada extremo. Concretamente, se trata de un objeto que es tematizado desde 
el nivel de la especulación y que, al mismo tiempo, no sólo exhibe la forma de lo 
condicionado, sino también se encuentra afectado por ese condicionamiento. En 
suma, se trata de exponer especulativamente al conocer que se encuentra afectado 
por la oposición de la conciencia, con el objetivo de producir en la exposición la 
asunción de dicha oposición. 

Ahora bien, en lo que se refiere al objeto de la exposición introductoria, 
Pöggeler (1993, p. 158) ha subrayado una distinción fundamental: en Jena, Hegel 
tuvo en consideración dos posibilidades de exposición crítica del conocer finito:

•	 La primera de ellas consiste en considerar la aparición según la forma propia 
en que esta tiene lugar en la inmediatez, vale decir, como figuras concretas 
de la experiencia que exhiben, cada vez, tipos específicos de relación finita 
entre la conciencia y su objeto. 

•	 La segunda posibilidad, en cambio, consiste en abstraer lo concreto de la 
figura y concentrarse en las formas puras que tienen lugar en la relación 
mencionada, considerándolas como determinaciones puras de la reflexión. 
Tal exposición de las formas puras no sería sino una lógica de la reflexión 
finita.



Sergio Montecinos Fabio

 128
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140.

ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

El siguiente pasaje muestra que Hegel se decanta durante los primeros años 
de su estancia en Jena por la segunda alternativa: 

Para este lado especulativo, solamente la lógica puede servir como 
introducción a la filosofía, siempre que ella conozca íntegramente tanto 
las formas de la reflexión, en cuanto tales fijadas, como la reflexión, 
despejándolas del camino, de modo que no queden obstáculos en el camino 
a la especulación; y al mismo tiempo, en cierto modo, que se ponga delante 
siempre en un reflejo [Widerschein] la imagen del absoluto y, con ello, la 
haga familiar” (1998a, pp. 272-273).

Se aprecia que Hegel asigna a esta lógica introductoria7 la tarea negativa 
de despejar las formas finitas que —dado su carácter fijo— son un obstáculo para 
alcanzar el objeto de la filosofía. Por los Apuntes de Troxler (1801-02), sabemos 
que esta “ciencia de las formas de la finitud (del entendimiento)” (Hegel, 2013, 
p. 3) es equiparada por Hegel con una “lógica trascendental” (Hegel 2013, p. 12), 
lo cual entendemos de esta forma: la recepción de la lógica trascendental —y con 
ello del idealismo fichteano (Düsing, 1988, pp. 172-175)— por parte de Hegel es 
la exposición de la aniquilación (Vernichtung) de los conceptos del entendimiento. 
A partir de aquí, podría decirse que el conocimiento especulativo “entra en escena” 
apropiándose del modelo de exposición trascendental de un modo tal, que este 
exhibe su devenir especulación. Esto supone, como ya hemos sugerido, que el 
tratamiento de las formas finitas es realizado desde el nivel de la especulación: por 
eso es que la lógica no sólo tiene la “imagen” y el “reflejo” de lo absoluto ante sí, 
sino también una pretensión de integridad, es decir, de comprender en sí la totalidad 
de las determinaciones de la reflexión.8 

7	 Es preciso consignar que en el período jenense la conexión entre lógica y escepticismo puede estudiarse 
transversalmente. Pero existen al menos tres proyectos de lógica en este período (1801/02; 18045; 
1806/07), que además difieren en aspectos clave, lo que supone un obstáculo para el examen. Se ha 
decidido seguir el criterio de Trede (1972, p. 126) y considerar que la Lógica que más explícitamente 
contiene el concepto de escepticismo es la Lógica de 1801/02, mientras que en la Lógica de 1804-05 
el escepticismo se encuentra en gran parte superado por la concepción emergente de la dialéctica. En 
cambio, la lógica que subyace a la Fenomenología —si aceptamos la tesis de Pöggeler (1979, pp. 329-
390)— es apenas un esquema para configurar la sucesión de las secciones. 

8	 Si recordamos lo que hemos mencionado más arriba respecto al modelo trascendental fichteano, 
entonces puede apreciarse más concretamente cómo es que Hegel se apropia de este en una lógica: 
la exposición del Yo limitado por el No-Yo es simplificada y convertida en un devenir de categorías 
puras. El avance infinito hacia al Yo=Yo es, en cambio, comprendido por Hegel como el inicio de la 
filosofía, cuyo acceso supone el abandono del carácter formal del Yo fichteano, es decir: aquello que 
Fichte entiende como identidad del Yo debe entenderse más bien como la identidad de concepto y ser, 
lo cual posibilita el conocimiento de lo absoluto entendido como una totalidad que se auto-desarrolla. 



Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana

129
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140. 
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

Pues bien, el carácter racional de la introducción exige que su exposición 
de las formas de la finitud no sea solamente un proceso destructivo, sino al mismo 
tiempo un proceso deductivo basado en un único principio, a saber, la identidad de la 
razón en tanto identidad de concepto y ser: la lógica contiene las formas de la finitud 
“como ellas brotan desde la razón” (1998a, p. 272). Esto indica que el concepto de 
una exposición introductoria exige un procedimiento que ejecute la negación de 
las formas de la finitud y al mismo tiempo exhiba su movimiento necesario. Pues 
bien, en este punto el escepticismo adquiere un sentido sistemático y metódico para 
Hegel,9 lo cual ha llevado a Düsing a sostener que, en este contexto, “el verdadero 
escepticismo es para Hegel propiamente una lógica de las determinaciones finitas 
de la reflexión” (1990, p. 182). Para comprender este rendimiento metódico del 
escepticismo debemos dirigirnos brevemente a las fuentes del escepticismo antiguo, 
que es el modelo escéptico que Hegel tiene presente para su filosofía. 

En este conocimiento absoluto, por entonces entendido por Hegel como una metafísica depurada por 
la lógica, las determinaciones de la reflexión son modificadas y reincorporadas, ahora depuradas de su 
apariencia y fijación, de modo tal que valen como determinaciones inmanentes de lo absoluto, como 
ideas.

9	 Para Heidemann (2007, pp. 1-10) características básicas de la recepción hegeliana del escepticismo son, 
por un lado, que, a diferencia del escepticismo cartesiano, Hegel no recurre a hipótesis escépticas (como 
la del Genio Maligno en las Meditaciones), sino se nutre exclusivamente de argumentos escépticos, 
los cuales toma desde las fuentes antiguas de la tradición escéptica. Por otro lado, se trata de una 
“comprensión integrativa” que concibe la “duda escéptica” como un “componente de un concepto de 
saber”, de manera que se encuentra “bajo un control racional” (p. 7). En vista, principalmente, de la 
Fenomenología, Heidemann considera al escepticismo hegeliano como un “escepticismo procesual” 
(p. 200) que conduce a una integración del escepticismo mediante la que él deviene un elemento 
interno a la ciencia. En este sentido, él considera un “escepticismo interno” (p. 334), punto en el que 
no concordamos con su tesis (hablamos, pues, de una “proto-dialéctica” que no puede ser totalmente 
asimilada en el sistema) pues nos parece que el escepticismo, más allá de la pretensión sistemática de 
Hegel, siempre tiene una función depurativa o reductiva que requiere de un grado de exterioridad en vista 
de “lo interno” de la ciencia pura. En tal sentido, concordamos con Vieweg (2007) cuando se refiere al 
“escepticismo interno” como “lo racional negativo o el momento dialéctico” (p. 19) de lo lógico, pues 
lo dialéctico, en cuanto pulso de la ciencia, es una reflexión de carácter necesario e inmanente, mientras 
que lo depurativo del escepticismo puede florecer en todo ámbito en el que se dé una exterioridad entre 
conocimiento y objeto. Del mismo modo, concordamos con la tesis de Varnier (1996) que asigna al 
escepticismo la función de un “antifundacionalismo” puesto como condición del inicio de la ciencia. 
Ahora bien, este punto requiere atender a un hecho que excede el marco de nuestro texto, a saber, que 
Hegel renunció posteriormente a una exposición escéptica en cuanto primera parte del sistema de la 
filosofía; y entonces la función reductiva del escepticismo se concentró en la resolución subjetiva de 
querer pensar puramente (cf. Vieweg 2002, p. 22), vale decir, en el requisito de una total carencia de 
presuposiciones o representaciones previas al inicio de la ciencia, lo cual se aprecia ya en el §36 de la 
primera edición de la Enciclopedia (al respecto cf. Montecinos, 2017).



Sergio Montecinos Fabio

 130
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140.

ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

3.3. Recepción del escepticismo antiguo

Como ya se ha insinuado, el núcleo de la apropiación hegeliana del escepticismo 
radica en el concepto de equipolencia (isosthéneia), concepto que sienta las bases 
de la interpretación hegeliana de toda antinomia, comenzando por la kantiana. 
Debemos dirigirnos a la clarificación de esta idea.

Según Sexto Empirico (1996, pp. 83-84), investigar (skepsis) la verdad 
de algo admite tres alternativas: i) aseverar un descubrimiento, i.e., sostener que 
aquello que es manifiesto para mí coincide con el ser de la cosa misma; ii) negar 
toda posibilidad de conocimiento de la cosa; iii) seguir investigando, i.e. ir más allá 
de toda aseveración respecto de lo que la cosa sea o no (inclusive la declaración 
de ésta como incognoscible, que ya implica una aseveración de algo respecto de la 
cosa, a saber, que no se puede conocer10). Es precisamente la última alternativa la 
que da sus nombres a la escuela escéptica (zetética, eféctica, aporética), pues ir más 
allá de cada aseveración, negarla, indica ante todo cierta disposición a continuar 
con la investigación (skepsis). La tradición escéptica antigua recolectó una serie 
de procedimientos, direcciones (tropos) o estrategias dirigidos a la realización de 
esta negación. Tales estrategias, los tropos, no buscan sino establecer “antítesis en 
los fenómenos y en las consideraciones teóricas, juicios, de cualquier modo como 
sea posible” (Sexto Empírico, 1996, p. 85). Por “fenómenos” (tà phainómena) el 
escepticismo entiende todo aquello que aparece, lo cual nos remite a las fuentes de 
nuestro conocimiento, ya que por medio de ellas accedemos a los fenómenos. En 
tal respecto, el escepticismo distingue entre la percepción (aisthésis) del fenómeno 
y lo pensado (noúmena) respecto de este, vale decir, todo aquello que se enuncia 
por medio del juicio (lógos). Sin embargo, esta distinción entre las fuentes del 
conocimiento no tiene el objetivo de declarar que una es más verdadera que la 
otra, sino más bien proporciona una suerte de campo de aplicación de los tropos 
escépticos, ya que, si se trata de contraponer fenómenos “de cualquier modo como 

10	 Esto apunta a un motivo central por el que Hegel, en la Séptima Tesis de Habilitación, define la filosofía 
crítica como una “forma imperfecta de escepticismo” (imperfecta est Scepticismi forma) por cuanto 
“carece de ideas” (caret ideis): la filosofía crítica habría declarado como incognoscible un extremo 
del saber (lo objetivo), para afirmar como cierto el otro (lo subjetivo). Por esto, sería un escepticismo 
que, por un lado, afirma que algo (lo objetivo) no se puede conocer; y por otro lado, que reconoce la 
validez del conocimiento en la esfera subjetiva. Ambos aspectos muestran que, considerada como un 
escepticismo, la filosofía crítica es unilateral y se detiene en el polo de lo subjetivo. En esto, coincide 
con Schulze, su propio crítico. De ahí que Hegel considera a Schulze como una radicalización polémica 
de la filosofía crítica. 



Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana

131
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140. 
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

sea posible”, entonces esto puede realizarse de tres modos: i) dirigiendo percepciones 
contra percepciones; ii) dirigiendo consideraciones teóricas contra percepciones o 
al revés; iii) dirigiendo consideraciones teóricas contra consideraciones teóricas, 
vale decir, contraponiendo juicios. 

Con lo mencionado podemos comenzar a apreciar cómo es que Hegel se 
apropia de esta tradición en el marco de la filosofía post-kantiana: el escepticismo 
ofrece para Hegel un procedimiento que permite negar las fuentes de todo 
conocimiento finito: no sólo la sensibilidad contra el entendimiento y al revés, 
sino también el entendimiento contra sí mismo, contra sus propios productos.11 Si 
recordamos la estructura de la experiencia en Fichte, entonces salta a la vista que el 
procedimiento apunta a la negación tanto del extremo subjetivo de la representación 
(el ser para el Yo), como del extremo objetivo de esta (ser en sí). 

Pues bien, es sabido que el escepticismo considera que la negación del 
fenómeno y su apariencia (de ser verdadero) conduce a la imperturbabilidad del 
espíritu (ataraxia) propia del sabio. Esto se debe a que la contraposición inherente 
a toda aseveración conduce a la evidencia que ninguna posee verdad en y para sí: 
“nada es más” que lo otro, sostiene el escéptico. La evidencia de esta “igualdad de 
validez” de todo lo condicionado permite al espíritu suspender el juicio respecto a 
lo que la cosa sea, ya que se renuncia al intento de determinar lo que subyace (tà 

11	 Por eso Hegel subraya que el escepticismo antiguo no duda de las “verdades del entendimiento”, como 
si de lo que se tratara de averiguar fuera hasta dónde el entendimiento puede conocer, sino que “se 
dirige a negar toda verdad de un conocer tal” (1986b, p. 207), toda determinación finita. Para Hegel, el 
paradigma de esta operación de negación de los conceptos del entendimiento es el Parménides de Platón, 
texto que caracteriza en su artículo dedicado al escepticismo (1802) como “el sistema más completo y 
autosuficiente de escepticismo” debido a que “abarca y destruye todo el ámbito de ese saber a través 
de conceptos del entendimiento” y “no se dirige a dudar de estas verdades del entendimiento […] sino 
a negar toda verdad de un conocer tal” (1986b, p. 207). En esa misma línea debería interpretarse la 
recepción hegeliana de los tropos de Enesidemo y Agripa, los cuales conformarían principios racionales 
en la medida en que contienen la unidad de lo contradictorio, teniendo en cuanto tales un efecto 
negativo si son dirigidos a las determinaciones finitas de la reflexión. Al respecto puede consultarse 
el estudio de Chiereghin (1996), quien intenta integrar los tropos de Agripa en el “sistema escéptico” 
del Parménides, para lo cual considera las dos partes del diálogo, contra la tendencia a concentrarse 
en la segunda. Por otra parte, Chiereghin busca mostrar cómo el modelo escéptico del Parménides 
se refleja en el problema del acceso a la especulación, vale decir, de una introducción a la filosofía. 
Con respecto al tratamiento de los tropos de Agripa, tal vez el intento más ambicioso de mostrar su 
influencia en el pensamiento de Hegel sea el de Röttges (1987), quien repasa, en un marco sistemático 
propuesto a modo de hipótesis, los principales lugares del corpus hegeliano donde puede verificarse 
la presencia de los tropos, procurando mostrar que el pensamiento de Hegel puede interpretarse como 
una elaboración sistemática contra los cinco tropos de Agripa.



Sergio Montecinos Fabio

 132
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140.

ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

exothen hypokeimena) a la aparición, y con ello cesa la desesperación que produce 
el hecho de encontrar cada vez lo contrario de lo que parecía y se declaraba como 
verdadero en un comienzo. En el caso de Hegel, esta relación entre el procedimiento 
activo de negación y un resultado positivo de una estabilidad del ánimo (i.e. de 
una integración de la negatividad de los fenómenos en la ecuanimidad del espíritu 
sereno que la acepta) es comprendida como el lado negativo y el lado positivo de 
lo racional (Hegel, 1986b, p. 214), vale decir, como la elevación del conocer por 
sobre su finitud a través de un proceso negativo de formación de antinomias que 
opera el tránsito de lo negativo a un conocimiento positivo de lo absoluto. 

Esto nos conduce a la integración del escepticismo en el problema sistemático 
de una introducción a la filosofía. 

3.4. Escepticismo como “lado negativo de lo racional”

La operación básica que Hegel toma del escepticismo para darle un rendimiento 
sistemático consiste en comprender la skepsis como un procedimiento de formación 
de antinomias en cada determinación del conocer finito. ¿Cómo es que esta operación 
básica se íntegra en una exposición lógica de la reflexión, adquiriendo con ello el 
estatus de un procedimiento sistemático? Recordemos que, en los primeros años 
de Jena, Hegel no cuenta todavía con una concepción metódica de la dialéctica, e 
incluso podría decirse que dicha concepción es más bien el resultado de su temprana 
apropiación de las fuentes del escepticismo antiguo. Por este motivo, debemos 
pensar esta integración sin recurrir a un concepto de dialéctica.

Pues bien, hemos visto, por un lado, que la característica de la reflexión es 
que ella fija sus determinaciones limitadas y avanza hacia la producción de un todo 
de la limitación; mientras que, por otro lado, la lógica sería la exposición pura de 
los conceptos de la reflexión porque se abstrae de la figura concreta en la que esta 
aparece en la existencia (Dasein). En este contexto, la lógica introductoria exhibe una 
doble función: por un lado, ella debería disolver la fijación de tales determinaciones; 
por otro lado, debería concatenar tales determinaciones en un proceso deductivo. 
Ambas funciones (digamos: la crítica y la deductiva) se vinculan con el rendimiento 
que ofrece la skepsis entendida como un procedimiento de formación de antinomias; 
o en palabras de Düsing, el “poner y asumir sistemático de las determinaciones 
lógicas finitas inmanentes a la reflexión” (1976, p. 92). Para Hegel, la antinomia es 



Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana

133
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140. 
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

el modo en que lo infinito se explicita en la finitud sin borrar su huella o marca (y 
precisamente por eso es infinitud). Por este motivo, la antinomia debe mostrar que 
“toda vinculación con algo limitado tiene en sí su ruina” (Hegel, 1986b, p. 207), 
vale decir, cada determinación de la reflexión debe pasar a su contrario. Por este 
lado, la antinomia constituye una aniquilación de las determinaciones de la finitud, 
ya que muestra que la razón aparece en el entendimiento como la violación de su 
identidad formal. Pero por otro lado, la antinomia es al mismo tiempo la forma 
misma de la razón, de la infinitud. Esto quiere decir que ella misma expresa una 
forma de unificación, y por este motivo es que constituye un principio sistemático 
de deducción tanto de cada una de las determinaciones particulares, como de la 
totalidad de ellas. En virtud de tal principio es que la exposición lógica es “una 
organización de conocimientos” en la que “cada miembro tiene pues consistencia 
en cuanto [es una] referencia al absoluto”, mientras que “como [mera] parte, que 
tiene a otra fuera de sí, es algo limitado, que sólo es a través de los otros; aislado, 
como limitación, es él defectuoso. Sólo tiene sentido y significación por medio de 
su conexión [Zusammenhang] con el todo” (Hegel, 1986a, p. 20). 

De lo anterior se sigue que la lógica busca negar íntegramente el contenido 
de la conciencia, tal como se haya petrificado en el entendimiento. Y esta negación 
es también la vinculación de cada uno de los conceptos que se oponen en el 
entendimiento. Sin embargo, el enfoque de Hegel apunta todavía a otra oposición, 
precisamente como condición del inicio del conocimiento filosófico en cuanto tal: 
el lado positivo de la razón, que en esos años Hegel entiende como una metafísica 
cuyos conceptos han sido depurados por la lógica. Al respecto, hemos señalado ya 
que el “espacio” de la acción limitadora de la reflexión viene dado por la oposición 
fundamental entre conciencia y objeto, entre concepto y ser. Pues bien, para Hegel, 
la asunción íntegra de los conceptos de la reflexión constituye una construcción del 
absoluto en la conciencia (Hegel, 1986a, p.16), lo que conlleva una asunción de la 
oposición fundamental entre conciencia y objeto. Esto es así porque la conciencia, 
a través de la lógica, ha construido en sí la totalidad de las determinaciones de 
lo objetivo a través de la negación de su carácter fijo y meramente subjetivo, de 
manera que sólo resta el reconocimiento de su identidad con la sustancia. A esto 
se refiere Hegel cuando, en referencia a la causa sui de Spinoza, sostiene que el 
conocimiento filosófico sólo puede iniciarse una vez que “la razón se ha depurado 
de la subjetividad del reflexionar”. Y entonces se aprecia el mérito de Spinoza, 
“que inicia la filosofía con la filosofía misma, dejando entrar inmediatamente a la 



Sergio Montecinos Fabio

 134
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140.

ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

razón con una antinomia” (Hegel 1986a, p. 24), es decir, que establece la unidad 
absoluta de esencia y existencia, de concepto y ser, en el inicio y horizonte del 
conocimiento filosófico.

Consideramos que Hegel comprende la antinomia contenida en la proposición 
de causa sui de Spinoza como un tránsito desde el conocimiento condicionado 
al conocimiento filosófico. Hablamos de ‘tránsito’ y no simplemente de ‘inicio’ 
porque tenemos en cuenta dos cosas: en primer lugar, que Hegel valora el inicio 
de la Ética de Spinoza en el contexto ofrecido por el problema sistemático de una 
introducción a la filosofía que permitiría hacer el inicio. Por este motivo, el inicio 
de Spinoza remite para Hegel a un ‘antes’ en el sentido en que hemos caracterizado 
la exposición lógica. En segundo lugar, porque ese ‘antes’ es precisamente lo que 
se echa en falta en Spinoza, cuestión que Hegel subraya con afán crítico al sostener 
que la pretensión de iniciar la filosofía con una proposición (Satz) es una “locura”, 
precisamente porque la proposición es “algo puesto por la reflexión” y por tanto 
“algo limitado y condicionado” que “requiere de otro para su fundamentación y 
así al infinito” (1986a, p. 23). 

En el mismo sentido, Hegel considera que toda proposición se encuentra 
bajo la ley del pensar finito, la identidad formal, por lo que la proposición, en 
cuanto proposición, no puede contener en sí la identidad esencial de lo no-idéntico, 
no puede aprehender según su forma la unidad de lo contradictorio. Por eso, si la 
proposición de Spinoza es una proposición filosófica, entonces ella debe contener 
la contradicción absoluta, de modo que “el principio es una antinomia y en esa 
medida no es una proposición” pues “en tanto antinomia la proposición se asume” 
(Hegel, 1986a, pp. 23-24). De este modo, comprender el sentido racional del 
inicio en Spinoza requiere haber “trabajado” previamente la forma proposicional, 
considerada como un aspecto central del conocer finito. Sólo de esta forma sería 
posible discriminar en qué sentido el inicio en Spinoza se expresa según la forma 
de la limitación, pero en virtud de su contenido (la identidad esencial de concepto y 
ser) esa forma se destruye (no es posible entender esa proposición según el modelo 
de la inherencia o subsunción de sujeto y predicado). En su artículo dedicado al 
escepticismo, Hegel acude al lema escéptico que reza: “toda proposición tiene 
una contrapuesta de igual validez” (panti logoì lógos isos antikéitai). El sentido 
sistemático de este recurso se aclara en el siguiente pasaje:

Por esto el así llamado principio de contradicción tiene también para la razón 
tan poco de verdad formal, que, por el contrario, cada proposición de razón debe 



Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana

135
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140. 
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

contener, en vista de los conceptos, una violación del mismo. […] Reconocer 
[anerkennen] el principio de contradicción como formal quiere decir entonces 
conocerlo [erkennt] al mismo tiempo como falso. —Porque cada filosofía 
auténtica tiene este lado negativo, o asume constantemente el principio de 
contradicción, quien tenga ganas puede poner de relieve inmediatamente este 
lado negativo y exponerse [sich darstellen] desde éste un escepticismo (1986b, 
pp. 208-209).

Nuevamente, el escepticismo es puesto en conexión con el problema de la 
asunción de la reflexión. En conexión con nuestro problema, esta vez la exposición 
lógica tendría que ser considerada como un conjunto de proposiciones acerca de lo 
verdadero, que van siendo sistemáticamente puestas en contradicción, de manera 
que cada proposición pone de relieve un concepto de la reflexión y es asumida por 
el curso lógico. Lo fundamental del pasaje, empero, es que muestra que para Hegel 
el escepticismo “no constituye una posición particular de un sistema” (1986b, p. 
208), o un asunto de una corriente específica del pensamiento, sino más bien es 
un momento de toda “auténtica filosofía”, su “lado libre” (1986b, p. 208). De tal 
suerte, a todo sistema filosófico le correspondería un momento antifundacionalista, 
destinado a la lucha contra “toda condición limitada [Beschränktheit]”, así como 
contra “las viejas formas del espíritu del mundo” (Hegel, 1998a, p. 270), vale decir, 
a todas las formas del saber que el sujeto que filosofa da por ciertas antes de entrar 
en el conocimiento inmanente de la cosa (Sache). De esta manera, Hegel integra 
en su naciente concepción del sistema aquello que en la discusión post-kantiana 
se encontraba llamado a disolver la posibilidad de un conocimiento racional: “el 
escepticismo es en lo más íntimo uno con cada verdadera filosofía […] y sólo 
hay una filosofía, que no es ni escepticismo ni dogmatismo, sino ambos a la vez” 
(1986b, p. 206).

4. Consideración final

El análisis de los textos ha mostrado cómo, a partir de una primera recepción, el 
escepticismo adquiere en Hegel una función sistemático-introductoria que permite 
disolver la apariencia en el conocer finito a través de un proceso deductivo en el 
que se vinculan en un orden necesario los conceptos del entendimiento. Ambos 
aspectos preparan y posibilitan el tránsito desde la exposición introductoria al inicio 
del saber especulativo en cuanto tal.



Sergio Montecinos Fabio

 136
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140.

ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

Para finalizar quisiéramos reflexionar brevemente sobre las implicancias del 
hecho que Hegel, en esta época temprana, señale que toda filosofía ha de tener un 
lado o momento escéptico. 

Sin duda, los aspectos metódicos que Hegel asocia con el escepticismo serán 
rápidamente absorbidos en una concepción de la dialéctica que se radicalizará hasta 
identificarse con la propia especulación. Sin embargo, consideramos que, junto a 
esta prestación metódica general de la dialéctica, permanecerá en la filosofía de 
Hegel —si bien de un modo cada vez más acotado— la exigencia de un momento 
de reducción radical del saber condicionado por su surgimiento empírico, vale 
decir, por su propio carácter histórico. Como se desprende del análisis que hemos 
hecho, esta exigencia de reducción no tiene el sentido de negar abstractamente 
el saber natural, como si el saber filosófico tuviese otro contenido, sino más bien 
negar el modo en que ese mismo contenido aparece para el saber condicionado 
por circunstancias contingentes, haciendo posible con esto la transposición de este 
contenido al modo de consideración especulativo. 

El testimonio más próximo de esta permanencia de un momento escéptico 
es ofrecido por la Fenomenología. Como se sabe, el libro fue concebido por Hegel 
como una exposición introductoria y primera parte del sistema. Entre las múltiples 
funciones y características de esta exposición introductoria se destaca la de ser 
un “escepticismo que se consuma a sí mismo”, lo cual da cuenta de una segunda 
recepción sistemática del escepticismo. Por razones obvias, no podemos entrar en 
los detalles de esta recepción. Nos limitamos a esbozar las condiciones y el sentido 
general de este escepticismo. 

Las condiciones de este nuevo escepticismo vienen dadas por la rápida 
transformación de concepciones centrales del pensamiento hegeliano. Con esto 
nos referimos principalmente a dos: i) el desarrollo de una concepción metódica 
de la dialéctica que sería “alma” del movimiento del conocimiento especulativo; 
ii) la nueva consideración de la lógica como ciencia especulativa en cuanto tal (el 
reemplazo de la metafísica por una lógica). La mera mención de ambos aspectos 
ya permite enunciar el nuevo escenario del problema: si la lógica, la exposición 
especulativa del pensar puro, es ya la ciencia filosófica central (la base del sistema), 
entonces la exposición introductoria no puede ser ella misma una lógica, al modo 
como ha sido caracterizada. 



Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana

137
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140. 
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

Hemos visto que en Jena Hegel tuvo presente dos alternativas para exponer 
el conocer finito en el marco de una exposición introductoria: como figura concreta 
del conocer y como simplificación de la figura en su concepto puro. Debido a que, 
mutatis mutandi, es la lógica lo que requiere de una introducción, cabe exponer el 
proceso de simplificación de la figura hasta llegar al conocimiento de los conceptos 
puros operativos en ella como esencia de la aparición. Con este objetivo, Hegel 
integra la estructura de la experiencia fichteana, la oposición entre la conciencia 
y lo en sí fijado por el entendimiento, en una nueva exposición introductoria, 
entendida como un tratamiento especulativo “del saber que aparece”. Se trata, 
ahora, de estructurar de un modo lógico-especulativo una exposición y “llenar” 
esta estructura, cuyo movimiento necesario constituye un desarrollo dialéctico, 
con figuras “cualificadas” (cf. Marx, 2006, pp. 26-33) de la conciencia natural. 
Por su parte, tales figuras ilustran diversas relaciones finitas con el objeto, a la vez 
que dejan aparecer los conceptos de la ciencia todavía inmersos en la apariencia 
de oposición entre conciencia y objeto. Esta exposición muestra el camino desde 
las figuras más abstractas de la conciencia natural hasta la explicitación del saber 
como figura histórica en la ciencia. 

Dentro de tal camino formativo, el escepticismo adquiere una función 
depurativa que opera, ya no al nivel esencial de los conceptos, sino en la superficie 
de la aparición, pues resulta de la dinámica propia de la figura del conocer limitado: 
cada posición limitada de la conciencia respecto a lo en sí experimenta la negación 
de su saber debido a la transformación del objeto que había fijado, como lo en sí, en 
su representación; lo cual le obliga a cambiar la posición de su saber con respecto 
al objeto, para experimentar nuevamente la negación de su carácter limitado. En 
tal respecto, “escepticismo” mienta la negación de la apariencia de separación 
producida por la fijación de lo en sí en la representación de la conciencia, negación 
que avanza hasta “alcanzar el punto en el que ella se deshace de la apariencia de 
encontrarse afectada por algo extraño, que es sólo es para ella y lo es en tanto que 
algo otro” (Hegel, 2010, GW 9, p. 21).

Pues bien, esta breve caracterización de la tercera recepción del escepticismo 
da cuenta de la flexibilidad de este concepto, su capacidad para adaptarse a 
la exigencia del sistema. No es aventurado pensar que esto es así porque el 
escepticismo, para Hegel, florece en el límite entre el sistema y su ‘afuera’, 
mostrando ante todo una exigencia que la filosofía debe hacerse a sí misma: la 



Sergio Montecinos Fabio

 138
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140.

ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

de revisar sus propios presupuestos, inherentes a la condición histórica de todo 
saber. Bien cabe hablar por eso de diversas “máscaras” que el escepticismo —la 
experiencia del no-saber— necesariamente va adoptando en la constante búsqueda 
hegeliana de llegar a la exposición sistemática de lo realmente efectivo.

Referencias 

Bonsiepen, W. (1972). Der Begriff der Negativität in den Jenaer Schriften Hegels. Bonn: Bouvier.
Buchner, H. (1990). Skeptizismus und Dialektik. En M. Riedel (Ed.), Hegel und die antike 

Dialektik (pp. 227-243). Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Chiereghin, F. (1996). Platonische Skepsis und spekulatives Denken bei Hegel. En H. F. Fulda 

y R.P. Horstmann (Eds.), Skeptizismus und spekulatives Denken in der Philosophie Hegels 
(pp. 29-49). Stuttgart: Kotta.

De la Maza. M. (2004). Lógica, Metafísica, Fenomenología. Santiago de Chile: Ediciones PUC.
Duque, F. (1998). La era de la crítica. Madrid: Akal.
Düsing, K. (1976). Das Problem der Subjektivität in Hegels Logik. Bonn: Bouvier.
Düsing, K. (1986). Ästhetischer Platonismus bei Hölderlin und Hegel. En Ch. Jamme, O. Pöggeler 

(Eds.), Homburg v.d.H. in der deutschen Geistesgeschichte (pp. 101-117). Stuttgart: Kotta.
Düsing, K. (1988). Hegels frühe Logik und Metaphysik in Jena (Vorlesung und Schriften von 

1801-02). En K. Düsing (Ed.), Schellings und Hegels erste absolute Metaphysik 1801-02 
(pp. 157-193). Köln: Dinter. 

Düsing, K. (1990). Formen der Dialektik bei Plato und Hegel. En Hegel und die antike Dialektik 
(pp. 201-214). Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Elon, D. (2018). Gottlob Ernst Schulzes skeptizistische Kant-Kritik in ihrer Relevanz für Arthur 
Schopenhauers Systemkonstitution. Kant-Studien, 109(1), 124-146. https://doi.org/10.1515/
kant-2018-0004 

Fichte, J. G. (1982). Reseña del Enesidemo (V. López Domínguez y J. Rivera de Rosales, Eds., 
edición bilingüe). Madrid: Hiperión.

Fichte, J. G. (1997). Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre (1794). Hamburg: Meiner. 
Citamos según la paginación de las Sämtliche Werke.

Förster, E. (2012). Die 25 Jahre der Philosophie. Frankfurt am Main: Klostermann.
Gabriel, M. (2009). Skeptizismus und Idealismus in der Antike. Frankfurt am Main Suhrkamp.
Hegel, G. W. F. (1986a). Differenz des Fichte’schen und Schelling’schen Systems der Philosophie. 

En H. Buchner y O. Pöggeler (Eds.), GW 4, Jenaer Kritische Schriften (pp. 1-92). Hamburg: 
Meiner.

Hegel, G. W. F. (1986b). Verhältniß des Skeptizismus zur Philosophie, Darstellung seiner 
verschiedenen Modificationen, und Vergleichung des neuesten mit dem alten. En H. Buchner 
y O. Pöggeler (Eds.), GW 4, Jenaer Kritische Schriften (pp. 197-236). Hamburg: Meiner.



Máscaras del escepticismo en la filosofía hegeliana

139
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140. 
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

Hegel, G. W. F. (1998a). Logica et Metaphysica. En M. Baum y K. R. Meist (Eds.), GW 5, 
Schriften und Entwürfe (pp. 269-275). Hamburg: Meiner. 

Hegel, G. W. F. (1998b). Introductio in Philosophiam. En M. Baum y K. R. Meist (Eds.), GW 
5, Schriften und Entwürfe (pp. 259-265). Hamburg: Meiner.

Hegel, G. W. F. (2000). Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1817). 
En W. Bonsiepen y K. Grotsch (eds.), GW 13. Hamburg: Meiner.

Hegel, G. W. F. (2010). Fenomenología del Espíritu (A. Gomez Ramos, Ed., edición bilingüe). 
Madrid: Abada. Citamos según la paginación de GW.

Hegel, G. W. F. (2013). Troxlers Nachschriften. En A. Sell (Ed.), GW 23/1, Vorlesungen über 
die Wissenschaft der Logik (pp. 1-12). Hamburg: Meiner.

Hegel, G. W. F. (2014c). Zum Glauben und zur Religion…. En W. Jaeschke (Ed.), Gesammelte 
Werke (=GW) 2, Frühe Schriften II (pp, 3-13). Hamburg: Meiner.

Hegel, G. W. F. (2014a). Man kan den Zustand…. En GW 2, Frühe Schriften II (pp.254-259). 
Hamburg: Meiner.

Hegel, G. W. F. (2014b). Über Religion. Zwei Fragmente. En GW 2, Frühe Schriften II (pp. 
339-348). Hamburg: Meiner.

Hegel, Hannelore. (1971). Isaak von Sinclair zwischen Fichte, Hölderlin und Hegel. Frankfurt 
am Main: Klostermann.

Heidemann, D. (2007). Der Begriff des Skeptizismus. Berlin/New York: De Gruyter
Hoyos, L. (2001). El escepticismo y la filosofía trascendental. Estudios sobre el pensamiento 

alemán a fines del siglo XVIII. Bogotá: Siglo del Hombre.
Marx, W. (2006). Hegels Phänomenologie des Geistes. Die Bestimmung ihrer Idee in‚Vorrede 

‘und‚Einleitung’. Frankfurt am Main: Klostermann.
Montecinos, S. (2017). ‘Querer pensar puramente’. La ‘resolución’ por el saber en la sistemática 

hegeliana. En H. Neumann, O. Cubo y A. Bavaresco (Comps.), Hegel y el proyecto de una 
Enciclopedia Filosófica (pp. 785-809). Porto Alegre: Editora Fi.

Pöggeler, O. (1993). Hegels Idee einer Phänomenologie des Geistes. Friburg/München: Karl 
Alber.

Pöggeler, O. (1979) Die Komposition der Phänomenologie des Geistes. En H. F. Fulda y D. 
Henrich (Eds.), Materialen zu Hegels‚ Phänomenologie des Geistes (pp. 329-390). Frankfurt 
am Main: Suhrkamp. 

Popkin, R. H. (1983). La historia del escepticismo desde Erasmo hasta Spinoza (J. J. Urtrilla, 
Trad.). México DF: F. C. E. 

Rosenkranz, K., (1969). G. W. F. Hegels Leben. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Röttges, H. (1987). Dialektik und Skeptizismus: Die Rolle des Skeptizismus für Genese, 

Selbstverständnis und Kritik der Dialektik. Frankfurt am Main: Athenäum. 
Sexto Empírico. (1996). Hipotiposis Pirrónicas (R. Sartorio, Trad.). Madrid: Akal.
Trede, J. H. (1972). Hegels frühe Logik (1802-1803/04). Versuch einer systematischen 

Rekonstruktion, Hegel-Studien, 7, 123-168.



Sergio Montecinos Fabio

 140
Estud.filos  nº 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia.  pp. 111-140.

ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X

Varnier, G. (1996). Versuchte Hegel eine Letzbegründung? Bemerkungen zur wissenschaftlichen 
Skepsis als Einleitung zum Begriff einer‚ skeptischen Wissenschaft. En H. F. Fulda y R. P. 

	 Horstmann (Eds.), Skeptizismus und spekulatives Denken in der Philosophie Hegels 
(pp. 285-330). Stuttgart: Cotta.

Vieweg, K. (2002). Hegel como Pirronista o el comienzo de la ciencia filosófica. Estudios de 
Filosofía, 25, 23-35.

Vieweg, K. (2007). Skepsis und Freiheit. München: Fink.


