Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana”
Masks of skepticism in Hegelian philosophy

Sergio Montecinos Fabio
Hegel-Archiv (visiting fellow)

Instituto de Filosofia

Ruhr-Universitdit Bochum

Bochum, Alemania

E-mail: montecinos.fabio.s@gmail.com
ORCID: 0000-0002-4967-3455

Fecha de recepcion: 20 de noviembre de 2018
Fecha de aprobacion: 8 de febrero de 2019
Doi: 10.17533/udea.ef.n60a06

Resumen. Se sostiene que la apropiacion del escepticismo antiguo por parte de Hegel juega un papel fun-
damental para la formacion de su sistematica, tanto en vista de aspectos metodicos que anticipan
rasgos esenciales de la dialéctica especulativa, como en vista de su confrontacion con la filosofia
trascendental y la superacion del conocer finito en general. Para ello, se reconstruyen dos figuras
v funciones que el escepticismo adopta en la fase temprana de su pensamiento (Frankfurt y Jena).
Se concluye con una reflexion sobre la conexion general entre escepticismo y sistema en Hegel, y
en este contexto se anuncia una tercera figura del escepticismo: la Fenomenologia del Espiritu.

Palabras clave: escepticismo, isostenia, reflexion, conocimiento especulativo, sistema, (anti)fundacionalismo

Abstract. This article claims that Hegel s appropriation of ancient skepticism plays a fundamental role in
the formation of Hegelian systematics. This is affirmed both in relation to some methodical aspects,
which anticipate some essential characteristics of speculative dialectics, and in view of Hegel's
confrontation with transcendental philosophy, such as the sublation of finite cognition in general.
To this end, two figures and functions that skepticism adopts in the early phase of Hegelian thought
(Frankfurt and Jena) are reconstructed. The article concludes with a reflection on the general
connection between skepticism and system in Hegel’s philosophy, and presents a third form of
skepticism: The Phenomenology of Spirit.

Keywords: skepticism, isostheny, reflexion, speculative knowledge, system, (non)foundationalism

*  Elarticulo ha sido escrito durante mi estancia de investigacion postdoctoral en el Centro de Investigacion
sobre Filosofia Clasica Alemana / Archivo-Hegel de la Riihr-Universitit Bochum, apoyada por
CONICYT-Chile.

Coémo citar este articulo:

MLA: Montecinos Fabio, Sergio. “Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana”. Estudios de Filosofia 60 (2019):
111-140.

APA: Montecinos Fabio, S. (2019). Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana. Estudios de Filosofia, 60, 111-140.

Chicago: Sergio Montecinos Fabio. “Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana”. Estudios de Filosofia n.° 60
(2019): 111-140.

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X



Sergio Montecinos Fabio

1. Planteamiento

Durante los primeros afios de su estancia en Jena, Hegel desarrolla una estrategia
frente a una variante moderna del escepticismo que habia alcanzado notoriedad
en el debate post-kantiano a raiz de la polémica de Schulze contra los intentos de
una fundamentacion trascendental del conocimiento, llevados a cabo por Kant y
Reinhold. En términos muy generales, la critica de Schulze buscaba mostrar una
serie de aporias en los intentos de Reinhold y Kant a través de la utilizacion de
argumentos tomados de la tradicion del escepticismo (Elon, 2018, pp. 127-138;
Hoyos, 2001, pp. 107-230). A diferencia de los antiguos, y en proximidad con
Hume, la critica de Schulze busca reconducir la busqueda de un fundamento
subjetivo para nuestras representaciones a la aceptacion de estas como “hechos de
conciencia”. Estos hechos se originarian en la experiencia y podrian servir como
material para representaciones mas complejas, de modo que a través de ellos bien
podriamos conocer las cosas del mundo. Lo que rechaza Schulze, en cambio, es
que podamos acceder a un fundamento ultimo de la posibilidad de tales hechos,
tal como se buscaba en el Yo trascendental kantiano o en la proposicion de la
conciencia de Reinhold.

La polémica causo6 tal impacto en Fichte (1982), que en su temprana Reseria
del Enesidemo de 1794 sefiala que “es innegable que la razon filosofante debe cada
progreso notable, realizado en cualquier tiempo, a las advertencias del escepticismo
sobre la inseguridad de los fundamentos en los que se iba apoyando” (p. 59). A
raiz de esto, Fichte se propone un fortalecimiento del enfoque trascendental por
medio de su concepcion del Yo absoluto y sus tres proposiciones fundamentales
en la Grundlage.

Pero mas alla del modo especifico en que Fichte lleva a cabo ese programa,
nos interesa subrayar que, poco tiempo después, Hegel elabora una estrategia
frente al escepticismo en fension con la filosofia trascendental. Esta estrategia,
resueltamente anti-subjetivista, se nutre de las fuentes antiguas del escepticismo,
asi como del Parménides de Platdn, cuyas ideas Hegel dirige contra el subjetivismo
del escepticismo moderno de Schulze, al cual califica como un “fantasma [...] con
el que se ha tratado de asustar a la filosofia” (1998a, p. 275).

Esta estrategia resulta clave para comprender el origen y el desarrollo de
la sistematica hegeliana; ello tanto en el sentido metddico de presentar una suerte
de proto-dialéctica, como en el sentido polémico de encontrarse en la base de su

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
112 ISSN 0121-3628. ISSN-¢ 2256-358X



Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana

discusion con Kant y la filosofia post-kantiana en el contexto inaugurado por la
construccion de un nuevo sistema, a saber, el de la filosofia especulativa. Por este
motivo, nos proponemos presentar el modo en que el escepticismo adquiere en
Hegel una funcion sistematica, localizando para ello su presencia en dos momentos
fundamentales del desarrollo de su filosofia: el periodo de Frankfurt (1797-1800)
y los primeros afios de su estancia en Jena (1801/02).

En términos generales, buscaremos poner de relieve, por un lado, el hecho
de que la estrategia anti-escéptica de Hegel expone ella misma un escepticismo que
seria propio de la razon, y ello de un modo tal que dicha exposicion adquiere una
funcion sistematica en el marco del problema de una introduccion a la filosofia. Por
otro lado, se subrayara como es que esta estrategia conforma una suerte de recepcion
y al mismo tiempo corte con respecto al modelo de exposicion trascendental; este
doble caracter explica, por su parte, el hecho de que la exposicion del escepticismo
en Hegel no pueda ser meramente enmarcada dentro de lo que en términos amplios
se entiende como filosofia trascendental, pero al mismo tiempo tematice de un
modo peculiar su objeto propio: el Yo o la conciencia.

Procederemos del siguiente modo: en primer lugar (2), nos dirigiremos al
periodo de Frankfurt con el doble objetivo de, por un lado, determinar una serie
de conceptos que posteriormente seran operativos en la concepcion sistematica
del escepticismo en Jena y, por otro lado, localizar una primera recepcion del
escepticismo en el pensamiento de Hegel, la cual se encuentra en estrecha relacion
con cierta funcion critica asignada a la filosofia en el marco de un proceso de
elevacion por sobre la finitud que culmina en la religion; en segundo lugar (3),
reconstruiremos lo que consideramos es la primera formulacion del problema
sistematico de una introduccion a la filosofia, lugar en el que localizamos una
segunda recepcion del escepticismo, esta vez en conexion con una exposicion
logica introductoria cuyos rasgos fundamentales buscaremos determinar; finalmente
(4) nos referiremos brevemente al destino del escepticismo en el pensamiento de
Hegel, considerando especialmente el hecho de que en Jena tuvo lugar una tercera
recepcion de este concepto, concretamente en la Fenomenologia del Espiritu.

2. Reflexion, escepticismo y filosofia en Frankfurt

La primera figura que adopta el escepticismo en el pensamiento de Hegel no esta
ligada a una concepcion de la filosofia como conocimiento especulativo de lo

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X 113



Sergio Montecinos Fabio

absoluto, sino mas bien a cierta funcién negativa de esta en cuanto antesala de
un acceso a lo absoluto que es llevado a cabo por una forma de unificacion de
religiosa, i.e. no conceptual. Esta figura se anuncia en uno de los lltimos manuscritos
elaborados por Hegel en Frankfurt, denominado Sobre la Religion (fechado el 14
de septiembre de 1800). Aqui no se trata de que la filosofia exhiba un momento
“escéptico”, sino mas bien de comprenderla como e/ momento “escéptico” dentro
de un proceso que culmina con la religion.

Por la biografia de Rosenkranz (1969) sabemos que, durante su estadia en
Frankfurt, Hegel se ocup6 intensamente —junto a los escritos de Schelling— de los
“clasicos griegos”, entre los cuales “tuvo que haber estudiado muy particularmente
a Platon y Sexto Empirico” (p. 100). Esto indica que el contacto temprano de Hegel
con las fuentes antiguas de la dialéctica y el escepticismo se da en el contexto
de su adscripcion a la “filosofia de la unificacion”, proyecto filosofico-poético
emprendido en Frankfurt por Holderlin y sus amigos Isaac von Sinclair y Jacob
Zwilling. Este proyecto filosofico-poético buscaba asumir (aufheben) criticamente
las limitaciones de lo que entonces comprendian de modo general bajo el término
‘reflexion’: cierta forma hegemonica de racionalidad en la cultura moderna, cuya
expresion filosoficamente mas elaborada y radical era el sistema de Fichte. Ante
todo, lo que se buscaba subrayar era el caracter abstracto y limitante de la reflexion y
sus productos, vale decir, denunciar las insuficiencias de esta forma de racionalidad
como principio organizador de la experiencia humana en sus diversas esferas.

Segtin sus criticos, la forma de la reflexion es la forma de la finitud porque
lo que es uno aparece por y para ella necesariamente envuelto en oposiciones
que no consiguen ser internamente mediadas, sino que s6lo pueden conectarse
exteriormente entre si: ya sea bajo la forma de una relacidon mecanica, como
subordinacion de un contenido vivo bajo su principio abstracto de determinacion
0 como un avance infinito de una secuencia de oposiciones. En este contexto es
que Hegel establece una oposicion entre lo “vivo” y lo “muerto”: mientras que lo
vivo es aquello que alin contiene un vinculo unificante originario, lo “muerto” es
aquello que ha sido abstraido por la accion de la reflexion, lo cual da lugar a las
abstracciones propias del mundo moderno y su forma especifica de racionalidad:
el entendimiento: “lo que es contradictorio en el reino de lo muerto, no lo es en el
reino de la vida” (2014a, p. 258). Lo “vivo” contendria entonces cierta armonia
entre contrarios que la reflexion, entregada a sus propios medios, no seria capaz
de reestablecer puesto que ella consiste en la fijacion de las oposiciones, de modo

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
114 ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X



Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana

que su actividad se dirige a la expansion de este acto a todas las esferas de la vida
natural y espiritual.

2.1. La estructura reflexiva de la experiencia en Fichte

Para comprender el profundo alcance del concepto de reflexion en cuanto accidon
de fijar la finitud es fundamental acudir a la definicion fichteana de entendimiento
(Verstand) como facultad de fijar 1o intuido (opuesto) en el Yo. Es este el modelo
que el grupo de Frankfurt tiene en mente y para cuyos problemas ensayan una
superacion.

En la Grundlage (1794), Fichte elabora un complejo modelo de constitucion
subjetiva de la experiencia que intenta deducir la totalidad de esta a partir de tres
actos basicos del Yo: su auto-posicion o realidad, su negacion o limitacion y la
referencia entre la esfera de su realidad y la esfera de su negacion. Con ello, da
cuenta de la posibilidad trascendental de la relacion entre conciencia y objeto,
entendido este ultimo como No-Yo; es decir: algo que se diferencia y opone al Yo
(lo limita), pero que es al mismo tiempo configurado y condicionado por su actividad
(es puesto en el Yo). En este contexto, el sentido de la referencia entre la realidad
y la negacion del Yo (su tercer acto) consiste en que el Yo determine cada vez su
opuesto a fin de expandir la magnitud de su realidad. Sin embargo, esto requiere
que lo que niega al Yo subsista, o sea, se dé la limitacion en el Yo como pivote de
su accion ponente. A partir de esta limitacion es que el Yo niega, i.e. determina,
lo que le limita, precisamente buscando suprimir su propio caracter limitado. La
completa supresion de esta limitacion daria paso a una completa realidad del Yo, que
puede entenderse como un regreso al caracter incondicionado del primer principio
(su autoposicion), a saber, el que la reflexion sea idéntica a si misma como realidad
pura: Yo=Yo. Sin embargo, tal supresion completa es a fin de cuentas tan sélo una
aproximacion infinita, ya que el poner del Yo requiere de aquello que lo niega, de
su opuesto. El Yo no puede superar completamente el caracter finito de su actividad
y se mantiene preso de su referencia a lo que lo niega, justo porque la superacion
de este estado constituye su sentido.

La exposicion de Fichte en la Grundlage comienza con estos tres actos basicos
del Yo, considerandolos como principios (Grundsdtze) del sistema. Por tal motivo,
el avance de la exposicion es organizado de modo tal que el desarrollo de tales

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X 115



Sergio Montecinos Fabio

principios conforma un proceso deductivo mediante el cual estos se hacen cada
vez mas concretos. De esto resulta que la dindmica de los principios se configura
como un factum: el que la experiencia se dé seglin esta forma, que es la forma de
la conciencia empirica; es decir, aquella que precisa que algo /e sea dado a fin
de conocerlo.! Al mismo tiempo, este desarrollo del Yo involucra cada vez mas
actos, cuya forma y movimiento basico estan dados por los principios, pero que
exhiben a su vez actos sintéticos mas complejos y concretos, asi como diversas
facultades especificas, teoréticas o practicas, del Yo. El pasaje que quisiéramos
poner de relieve esta dentro de la deduccion de las facultades teoréticas, las cuales,
en términos generales, explican el hecho de que lo intuido nos sea inmediatamente
dado s6lo en la medida en que seamos nosotros quienes lo hemos puesto: primero
como inmediatez evanescente y luego como conciencia de un objeto, i.e. como
algo representado por y para el Yo. Atendamos al pasaje:

La intuicion como tal debe ser fijada para que algo pueda ser captado como
uno y lo mismo. Pero el intuir como tal no es en ningun caso algo fijado
[Fixiertes], sino la oscilacion de la imaginacion [Einbildungskraft] entre
direcciones que estan en conflicto. Que eso mismo deba ser fijado quiere
decir: la imaginacion no debe oscilar mas; con lo cual la intuicioén seria
completamente aniquilada y suprimida. Pero esto no debe suceder; mas bien
debe permanecer al menos el producto de este estado [de oscilacion] en la
intuicion: la huella de las direcciones contrapuestas, que no es ninguna de
ellas sino algo compuesto por ambas. [...] Todo el fijar acontece en funcion
de la reflexion por espontaneidad, acontece por esta espontaneidad de la
reflexion misma [...] con ello, la accioén de fijar se adscribe a la facultad
absolutamente ponente del Yo o de la razon. [...] Tal es la facultad por
la que algo variable adquiere consistencia [besteht], siendo al mismo
tiempo puesto como estante-y-entendido [verstindigt] (o sea, al mismo
tiempo llevado a erguirse [Stehen]), y por eso con justa razén se le llama
entendimiento [ Verstand]. El entendimiento es entendimiento, solamente en
la medida en que algo esta fijado en ¢l; y todo lo que esté fijado, es fijado
solamente en el entendimiento (Fichte, 1997, SW 1 pp. 233).?

1 Dado que el filosofo trascendental conoce las condiciones trascendentales de la experiencia (entre ellas,
que el Yo contiene su propia negacion), se encuentra en la posicion de deducir a priori, a partir del Yo,
la posibilidad de la datitud del objeto.

2 Enlatltima parte del pasaje, Fichte realiza un juego con las palabras ‘Verstand’, ‘verstindigt’y ‘Stehen’
que es dificil de verter al espafiol. La idea basica es que el entendimiento (Ver-stand) se asocia con el
verbo ‘stehen’, que significa estar de pie, erguirse o encontrarse en algun lugar. Por lo tanto, entender
algo equivale a fijarlo como algo que se encuentra frente al yo, como un Gegen-stand.

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
116 ISSN 0121-3628. ISSN-¢ 2256-358X



Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana

El pasaje es importante porque explica la profundidad del concepto de
reflexion puesto en juego. En un sentido positivo, la reflexion hace posible la
experiencia a través de la fijacion de la oposicidon entre conciencia y objeto
(Gegenstand). En un sentido negativo, en cambio, ella limita el conocimiento y
la praxis a esta forma de la experiencia, marcada por la exterioridad y el dominio
de lo subjetivo.

Pues bien, en el pasaje Fichte describe primero un modo de reflexion
inmediato e inconsciente, que no consiste sino en un oscilar de la imaginacion entre
las direcciones opuestas del Yo (su realidad y negacion) sin solucion de continuidad.
Mas para que el Yo sea consciente de que algo esta-ahi para €l se requiere de un
segundo nivel de reflexion, que Fichte atribuye a una facultad encargada de fijar
el movimiento pendular de la imaginacion: ponerlo como algo en si para el Yo.
Esta facultad, el entendimiento, fija el movimiento sefalado al ponerlo como un
compuesto entre el material sensible intuido y el acto intelectual que lo fija: lo pone
como algo que el Yo se re-presenta (vor-stellt). Con ello, Fichte establece la forma
de la experiencia de la conciencia como una oposicion puesta y fijada en el Yo. En
esto se diferencia de Kant, pues tal estructura comprende lo en si como momento
del Yo: 1a posicion del objeto que el Yo se representa como objeto (en 7).

Ahora bien, es esta segunda forma de reflexion, suscrita por Fichte a
la facultad del entendimiento, la que pasa a formar parte de los argumentos
desarrollados en el seno de la filosofia de la unificacion. El empleo de este sentido
de “reflexion” es incorporado por Hegel como parte de su vocabulario técnico: /a
oposicion fundamental entre conciencia y objeto constituye una oposicion fijada
por el entendimiento y configura el ‘espacio’para la actividad representadora del
Yo, es decir, para la fijacion y oposicion de cada una de sus posiciones relativas a
“lo en si”. Segun los mismos términos planteados por Fichte, a esta estructura de

3 En su estudio dedicado a la relacion entre escepticismo e idealismo en la antigiiedad, Gabriel (2009)
sostiene que el problema del representacionalismo y la existencia del mundo exterior, presente en Kant
como el problema de la cosa en si, es lo que conduce a la disolucion escéptica de las representaciones
referidas a tal mundo exterior. En tal sentido, Gabriel afirma que “grandes proyectos filos6ficos como
el idealismo postkantiano pueden ser entendidos fundamentalmente como estrategias anti-escépticas”
(2009, p. 10) que incorporan la disolucion escéptica del conocer representativo (de la diferencia entre
la cosa en si y el conocimiento) como una suerte de movimiento de progresiva idealizacion del mundo
aparentemente exterior: “Fichte, Schelling y Hegel argumentan unisono que toda reflexion trascendental
que diferencie lo en-si y el fendmeno ya ha ido por sobre el limite entre lo en-si y el fendmeno, entre
ser y apariencia [...]. A través de esta reflexion sobre las condiciones de posibilidad de la distincion
metafisica entre lo en-si y el fendmeno, que cada escéptico elige al menos como punto de partida
dialéctico, los idealistas postkantianos piensan poder domesticar al escepticismo” (2009, p. 11).

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X 117



Sergio Montecinos Fabio

la experiencia le quedaria opuesta, como una aproximacion infinita, su superacion
en la figura del Yo=Yo, la reflexion o forma pura, sin resto.

Puesto asi el asunto, la critica consistiria en que la accion de la reflexion s6lo
reproduce un infinito de la limitacion ese “devenir de un mecanismo de avance sin
punto de reposo” (Hegel, 2014b, p. 344) denunciado por Hegel. Y esto por y pese
al enfoque del propio Fichte, pues este opone el estado de limitacion del Yo al de
su ilimitacion. Con esto se proyecta la ilimitacion como un horizonte de sentido
de la experiencia finita que estd mas alla de la misma, un mas alld que expande
la dinamica reflexiva. La unidad ilimitada, absoluta, de la reflexion se enuncia
entonces como un juicio tético: una aproximacion infinita (c¢f. Fichte, 1997, SW 1
p. 115). Por este motivo, el modo de aquel “mas alla” de la reflexion es mas bien
un poner caracteristico de ésta, no un verdadero mas alla: la finitud se fija como
oposicion entre la tarea y la actividad que la realiza; entre la experiencia finita del
Yo y su forma pura.

2.2. Ir “mas alla” de la reflexion

Frente a tal dindmica es que se revela el circulo de Frankfurt: “ir mas alla” de la
reflexion consiste mas bien en no reproducir sus productos; en la necesidad de
otra consideracion de lo infinito. En este contexto, Holderlin formula un nuevo
concepto de intuicion intelectual: ella configuraria el acceso a la unidad del ser,
unidad que antecede a la accion fijadora de la reflexion, tal como se ejecuta en el
Jjuicio. A esta unidad, empero, solo puede accederse desde un mundo producido
(ya) por la reflexion. Por tanto, si la reflexion es un poner (Setzen) de lo opuesto
(Gegensatz), se trata de acceder a lo pre-supuesto (Voraus-gesetzt) por tal poner,
entendiéndolo como verdadera unidad del poner y lo opuesto.

Inspirado en Holderlin (cf- Forster, 2012, p. 278), Hegel formula el problema
en vista de la estructura judicativa: “Unificacidon y ser son sinénimos; en cada
proposicion la copula «es» expresa la unificacion de sujeto y predicado —un ser.
Ser solo puede ser creido, creer presupone un ser” (Hegel, 2014c, p. 11). El pasaje
muestra que el lenguaje proposicional de la reflexién conserva la exterioridad
entre la existencia intuida del objeto (el sujeto del juicio) y su determinaciéon como
algo representado mediante conceptos de la reflexion. Por un lado, esto refleja la
tendencia fijadora y limitadora de la reflexion; mas por el otro es el propio lenguaje
proposicional lo que ofrece, como cdpula, la posibilidad de apuntar a una salida

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
118 ISSN 0121-3628. ISSN-¢ 2256-358X



Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana

de la reflexion: Si bien la copula tiene el sentido logico de referir un concepto-
propiedad a un sujeto, tiene también el sentido metafisico de anunciar la unidad que
se encuentra mas alla de los limites de la reflexion, por cuanto apunta al presupuesto
de todo acto reflexivo: el ser.

El circulo de Frankfurt comprende en general el acceso a lo infinito a partir de
los productos finitos de la reflexion desde la perspectiva de un platonismo estético,
conducido por el ideal de la belleza (cf. Diising, 1986), mientras que el escepticismo
vale para ellos como la negacion del conocer condicionado por la oposicion entre
lo finito y lo infinito, como la disolucién de lo puesto por la reflexion que conduce
al acceso a la presuposicion originaria.* En el caso especifico de Hegel, él proyecta
el horizonte de unificacion desde una perspectiva religiosa, asignando a la facultad
espiritual de la creencia (Glauben) la posibilidad de acceder a la unidad que las
contraposiciones de la reflexion desplazan a un infinito reflexivo.

Junto con ello, Hegel se pregunta por el significado cultural de la religién,
entendiéndola como un espacio en el que el individuo que ha sido formado en
una cultura reflexiva puede alcanzar cierta plenificacion de la existencia. En este
contexto, llama a la religion una “elevacion del ser humano, no de lo finito a lo
infinito —pues estos son productos de la mera reflexién, y en cuanto tales su
separacion es absoluta—, sino de la vida finita a la vida infinita” (2014b, p. 343).
Se aprecia entonces que el paso por la finitud toma el sentido de una elevacion
(Erhebung) por sobre ella, mas atin no apreciamos cémo es que Hegel incorpora
concretamente la operacion del escepticismo en el marco de esta concepcion
religiosa.

4 Como ha destacado Heidemann, esto es claro en Wahrheit und Gewissheit (1811) de Isaac von
Sinclair, que expone la skepsis en la conciencia natural, entendiéndola como indicadora de una
menesterosidad historica (historisch) de la filosofia y propedéutica del saber: “Desde una duda hallada
asi de empiricamente ha de transitarse luego ‘inmediatamente a la construccion filosofica’, esto es, a la
exposicion de la verdad filosofica” (Heidemann, 2007, p. 330). Sin duda, el objeto de la exposicion de
Sinclair coincide en puntos centrales con el objeto de la Fenomenologia de 1807, sin embargo —como
esperamos mostrar— no corresponde al de la primera funcion sistematica que adopt6 el escepticismo en
Hegel, ni tampoco su proceder expositivo coincide con la intencion general que Hegel tuvo de vincular
al escepticismo con un principio metodico de deduccion. Otro antecedente que refuerza la tesis de la
presencia del escepticismo es la funcion que Sinclair, por el afio 1795, asigna al escepticismo en el
contexto de la critica a Fichte del circulo de Frankfurt: “Sinclair tuvo al escepticismo por un punto de
vista importante debido a que por €l se explicitarian las contradicciones tanto de la tesis como de la
antitesis” (Hegel, Hannerlore, 1971, p. 147). Al respecto, Diising (1976, p. 55) sostiene que la critica
a Fichte y la reflexion a través de argumentos tomados del escepticismo antiguo era una posicion
comun del circulo de Frankfurt. Posiblemente esta situacion haya llevado a Hegel a estudiar a Sexto
en Frankfurt.

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X 119



Sergio Montecinos Fabio

2.3. La funcion critica de la filosofia como primera recepcion
del escepticismo

En el contexto de una elevacion religiosa a la vida infinita la filosofia adquiere una
funcion subordinada y negativa. Esta funcion es la que da cuenta de la primera
recepcion del escepticismo. En tal respecto, lo primero a tener en cuenta es el motivo
por el que Hegel asigna a la filosofia una posicion subordinada a la religion. En
efecto, por le época el pensador es enfatico al sefialar que “la filosofia tiene que
finalizar con la religion” (2014b, p. 344). Esto es asi porque por la época identifica
filosofia y reflexion, vale decir, aun no ha concebido la idea de un conocimiento de
caracter no-reflexivo o al menos capaz de asumir desde si mismas las oposiciones
de la reflexion.

Pero Hegel advierte, por otro lado, que —de un modo anélogo a la cépula en
el juicio— tanto la razén en Kant como el Yo=Yo en Fichte apuntan, de un modo
insatisfactorio, a un “mas alld” de lo condicionado. Por ello, Hegel se pregunta
por la posibilidad de que la filosofia misma contenga al/ menos un aspecto que no
pueda ser meramente reducido a una funcion reflexiva. Es alli donde surge la idea
de que la filosofia, conducida por la razon, bien podria dirigir la reflexion contra si
misma al evidenciar cada vez el caracter limitado de sus productos. En tal sentido,
la filosofia deberia “hacer evidente la finitud en todo lo finito y exigir por medio
de la razoén la cumplimentacion [ Vervolilstindigung] de lo finito, particularmente
deberia reconocer por medio de su infinito sus ilusiones [de alcanzar lo infinito
a través de determinaciones reflexivas], y entonces habria de poner el verdadero
infinito fuera de su alcance” (Hegel, 2014b, p. 344). Es precisamente este choque
entre la exigencia incondicionada de la razon y la operatoria regular de la reflexion
lo que permitiria disolver el caracter fijo sus productos. Y a fin de exponer este
choque el modelo escéptico de la igualdad de validez de todas las determinaciones
del conocer se presenta como alternativa. En efecto, Hegel observa que “siempre
que algo es puesto [por la reflexion], al mismo tiempo es excluido algo diferente,
que no es puesto” (2014b, p. 344); desde aqui, disolver lo fijo de cada determinacion
quiere decir referirla a aquello que excluye, lo cual se consigue al contra-poner
la determinacion exterior, formar una antinomia; lo cual “ya recuerda mucho a la
posicion fundamental del escepticismo antiguo” (Buchner, 1990, p. 229). Asi, la
filosofia permitiria negar cada vez los productos fijos de la reflexion, indicando
con ello el sentido de su superacion.

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
120 ISSN 0121-3628. ISSN-¢ 2256-358X



Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana

Ahora bien, si consideramos que el individuo se encuentra inmerso en
un contexto cultural concreto, en este caso, una cultura reflexiva, entonces es
evidente que cuenta con una serie de certezas presupuestas que articulan y fijan
su comprension del mundo. Desde aqui, la filosofia, en cuanto conocimiento
orientado por la razén, se perfila como una esfera en la que el individuo se libera
de tales certezas, conoce su nulidad, para acceder a una dimension mas plena de
la existencia. Esta tarea critica y negativa de la filosofia constituye una primera
recepcion del escepticismo que se continuara en un tratamiento sistematico de los
conceptos de la reflexion. Se aprecia, entonces, que Hegel concibe en Frankfurt
un momento negativo, propio de la filosofia, y junto a ello concibe un momento
positivo en el que las determinaciones de la finitud serian asumidas en el acto
positivo de la creencia. Esta matriz basica adquiere al poco tiempo, en Jena, una
forma sistematica en la que el escepticismo adquirira una nueva figura.

3. La primera recepcion sistematica del escepticismo en Jena

El traslado de Hegel a Jena coincide con un giro en su pensamiento: lo absoluto
se abre a una forma de conocimiento porque la razoén ya no es comprendida por
Hegel simplemente como una facultad de indicar un mas-alla de la reflexion, sino
como un modo de conocimiento que asume la reflexion y sus determinaciones
desde si mismas. Por este motivo, el papel subordinado que la filosofia tuvo frente
a la religion se invierte, mientras que surge, en el interior de la propia filosofia, la
necesidad de elevarse a la razén desde el entendimiento, lo que significa: transitar
desde un conocimiento meramente reflexivo o finito a un conocimiento racional de
lo absoluto, que desde entonces Hegel denominara como conocimiento especulativo.

Pues bien, a raiz del giro mencionado muchos de los conceptos y problemas
caracteristicos del periodo de Frankfurt son resignificados en vista de una
consideracion sistematica del conocimiento de lo absoluto y la consecuente
necesidad, para Hegel, de escribir un sistema de filosofia especulativa. Por este
motivo, debemos primero caracterizar en sus lineas generales el modo en que Hegel
enfoca en Jena la relacion entre reflexion y lo absoluto, pues esto nos permitira
localizar la funcién sistematica que adopta el escepticismo en este marco.

Lo primero, en este sentido, es abordar el problema desde su perspectiva
cultural.

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X 121



Sergio Montecinos Fabio

3.1. La liberacion de la conciencia como critica de la cultura

El primer aspecto mencionado retoma la dimension cultural del problema ya avistada
en Frankfurt; sin embargo, esta vez ella adquiere un perfil marcadamente historico:
la reflexion se muestra como el principio de la formacidon cultural (Bildung)
del individuo y la comunidad dentro de una época especifica, de modo que las
oposiciones propias de la cultura del entendimiento —asi como el consecuente
desgarro del individuo moderno y su comunidad— son figuras o configuraciones
(Gestalten) en las que la razén se ha dado una existencia (Dasein) historica
determinada. En este sentido, Hegel sostiene en el escrito Sobre la Diferencia que:

La formacion cultural de diversos tiempos ha establecido en diversas
formas aquellas contraposiciones que deberian valer como productos de la
razén y de lo absoluto; y el entendimiento se ha afanado con ellos. Las
oposiciones que fueron significativas [...], en las que todo lo importante
de los intereses humanos se concentr6 en si, han pasado en el curso de la
formacion cultural a la forma de la oposicion entre razén y sensibilidad,
inteligencia y naturaleza; en términos generales, entre absoluta subjetividad
y absoluta objetividad (1986a, p. 13).

El pasaje muestra que lo absoluto se configura en el tiempo a partir de
contraposiciones. Esto indica que lo negativo, la oposicion de lo finito en general,
es esencial alo absoluto, pues de otro modo careceria de existencia. A su vez, indica
que cada época deberia encontrar el modo especifico de asumir sus oposiciones.
Por eso, es posible afirmar que la reflexion, en cuanto principio caracteristicamente
moderno —la oposicion de lo absoluto en la forma de subjetividad y objetividad—
es un modo en que lo absoluto existe en el tiempo. La reflexidon es aparicion
(Erscheinung) de lo absoluto de un modo tal, que el acceso a este en el marco de
la modernidad no puede prescindir de ella. O de otro modo: su forma pertenece
esencialmente al modo en que lo absoluto ha de ser expuesto y conocido.’ Desde
este punto de vista, se trata de reconocer en qué sentido los productos de la reflexion
constituyen formas en que lo absoluto se determina en la finitud. Esto conduce a

5 Estees el nicleo del distanciamiento de Hegel de toda salida “neoplatonica” o “intuicionista” al problema
de la reflexion, aunque requerira mucho mas tiempo para establecer su propio camino en este punto,
que es precisamente el punto en el que rompe con el intuicionismo de Schelling. Sin embargo, ya en
el escrito Sobre la Diferencia Hegel desecha su anterior concepcion de la creencia como un poder
sobre la reflexion. Contrariamente, ahora plantea que la creencia, para los modernos, es ella misma
una relacion reflexiva: “[el creer] no expresa lo sintético del sentimiento y la intuicion, es una relacion
de la reflexion con lo absoluto” que “conserva la forma de la separacion” (Hegel, 1986a, p. 21).

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
122 ISSN 0121-3628. ISSN-¢ 2256-358X



Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana

Hegel a “pensar la unificacion de los términos contrapuestos radicalmente desde
la escision” (Bonsiepen, 1972, p. 30) pues, como reconoce Hegel en Introductio
in Philosophiam, “sin ir hacia la oposicion no es posible su asuncion”, de modo
que “asumir la oposicion, no ignorarla ni abstraerse de ella, esto es el conocer
absoluto” (1998Db, p. 265).

No obstante lo anterior, el pasaje también sefiala que el entendimiento “se ha
afanado” con los productos de la razon, vale decir, ha fijado la oposicion entre lo
subjetivo y lo objetivo de un modo tal que la unidad de la razén parece encontrarse
mas alla de nuestro conocimiento. Ciertamente, este “afan” del entendimiento nos
informa de la hipertrofia del subjetivismo moderno tal como se ha caracterizado,
pero a su vez nos permite dar un paso mas, conducente a la siguiente paradoja:
para nosotros, lo absoluto ha de aparecer en términos reflexivos, pero al mismo
tiempo es la reflexion aquello que lo fija como un conjunto de abstracciones; o, lo
que es lo mismo: fija cada una de las determinaciones finitas como si fuesen algo
aislado que subsiste por si mismo (selbstdindig). Sintetizando podemos decir: como
reflexion, lo absoluto se exhibe y sustrae al mismo tiempo.

Ahora bien, si la reflexion es en cierto modo irreductible, {coOmo recuperarla
para lo absoluto, para el desarrollo de un conocimiento racional? Enfrentado a este
problema, Hegel distingue entre dos niveles (Standpunkte) de consideracion de la
reflexion: por un lado, se encuentra la reflexion inmersa en su propia inmediatez,
vale decir, tal como opera sin una (auto)reflexion critica dirigida a su modo de
operar; por otro lado, se encuentra la reflexion considerada desde el nivel de la
razdn, vale decir, la consideracion filosofica de su operar inmediato. A su vez, el
fildsofo relaciona el primer nivel de consideracion con el caracter empirico de la
conciencia inmediata®, es decir, el hecho que la conciencia opera de esa forma en
la experiencia y que, ademas, construye un saber condicionado por ese modo de
operar y organiza el mundo a partir de tales certezas.

Pues bien, para que la reflexion ofrezca un rendimiento dentro del
conocimiento especulativo seria necesario cierto giro en el modo de considerar
un mismo factum, a saber, el de la operacion de la reflexion en la inmediatez de
la experiencia: la oposicion conciencia-objeto. Hegel considera este giro como
la elevacion del entendimiento a la razén o la asuncion de la reflexion en la

6 Eneste sentido, la critica general de Hegel a la filosofia trascendental consiste, justamente, en que esta
no consigue superar completamente lo empirico, vale decir, no logra cumplir cabalmente su propio
proposito.

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X 123



Sergio Montecinos Fabio

especulacion. Se aprecia entonces como la elevacion por sobre la finitud de la
reflexion se transforma en un problema interno a la filosofia, concretamente, e/
problema de como ingresar en el conocimiento especulativo a partir del factum
de la reflexion. ;| Pero como puede realizarse el giro mencionado?

En Sobre la Diferencia, Hegel senala dos condiciones del conocimiento
racional de lo absoluto: en primer lugar, que, de algin modo, lo absoluto se encuentre
ya presente en las contraposiciones de la conciencia inmediata; en segundo lugar,
que este sea producido por la razon “solo en la medida en que libera a la conciencia
de sus limitaciones” (1986a, p. 15). Se aprecia nuevamente la diferencia de niveles
respecto a un mismo factum: lo absoluto esté presente en la reflexion como aquello
que se le sustrae en la medida en que ella permanece en su modo habitual de
considerar lo verdadero (modo condicionado por el factum de su propia finitud),
pero al mismo tiempo, lo absoluto no puede estar presente sino alli, de modo que
se trata de que la conciencia abandone su modo habitual de considerar lo verdadero
para poder hacer explicito, como una forma del saber, lo que solo esta implicito
en su experiencia inmediata. Para Hegel, esto torna necesaria una liberacion de
la conciencia.

El problema de una liberacion de la conciencia ocupara insistentemente a
Hegel en Jena debido a que es la condicidon de acceso al saber especulativo. Esta
liberacion es una tarea de la razon vinculada esencialmente con el caracter historico
de su aparicion: si bien absoluto y conciencia se presuponen reciprocamente, la
conciencia en tanto aparecer de lo absoluto es primero en el orden del tiempo; es
decir, se da antes de que lo absoluto se haga explicito en una figura histdrica (tal
como Hegel planea hacerlo con la construccion de su sistema, la figura de la ciencia).
En este mismo sentido, podemos decir que lo absoluto mismo, al aparecer en el
tiempo como conciencia, se encuentra inmediatamente afectado por la limitacion,
de manera que la liberacion de la conciencia es al mismo tiempo una auto-liberacion
de lo absoluto. ;Pero liberacion de qué?

Hegel entiende el limite, las oposiciones fijadas en la conciencia, como una
apariencia (Schein) de exterioridad contenida en la aparicion (Erscheinung). De
ahi que sostenga, contra Fichte, que “el entendimiento se da por medio de esta
forma [del absoluto poner]| apariencia de razoén” (1986a, p. 13), idea que formula
también en Logica et Metaphysica: “el entendimiento imita a la razon en su finitud”
(1998a, p. 272). De acuerdo con Hegel, lo que para la razon se encuentra vinculado
esencialmente, se encuentra separado, abstraido, en el conocimiento afectado por

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
124 ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X



Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana

la apariencia. Esto puede explicarse considerando, como Fichte, al entendimiento
como facultad de fijar: el entendimiento, para fijar, debe determinar sus objetos
segin un principio de identidad formal (A=A), que excluye la diferencia. Con
esto, se le otorga a una forma particular de la aparicion la apariencia de subsistir
de manera independiente, se la fija en su caracter finito, se la aisla. Justamente
por esto, la liberacion de la conciencia pasa por la negacion de esa apariencia que
condiciona el conocimiento finito, fijAndolo en una determinacion particular. Desde
un punto de vista cultural, esto equivale a la critica de sus certezas naturalizadas,
disponibles como saber inmediato del mundo.

3.2. Logica como introduccion al sistema

La tarea de conectar los extremos de la conciencia y lo absoluto se configura en
Jena como el problema de una introduccion sistemdtica a la filosofia especulativa.
Esto indica que el transito desde el nivel de la reflexion al de la especulacion es
una tarea que debe realizar la propia filosofia en su primer nivel, como un modo de
hacer su entrada en la formacién cultural al conducir al individuo historico al inicio
(Anfang) de su propio modo de conocimiento. Grosso modo, esta tarea consiste
en la ejecucion del paso desde el conocimiento finito al especulativo a través de
una exposicion especulativa del conocimiento finito mismo, cuya finalidad es la
negacion integra de la apariencia contenida en él. Tal exposicion esta destinada a
ser la primera parte e introduccion al sistema de la filosofia especulativa.

De lo anterior se sigue que no se trata de iniciar directamente con el modo
filosofico de conocimiento, sino de preparar ese inicio por medio de una exposicion
critica del conocer finito que le permitiera desarrollar en y por si mismo el modo de
conocimiento filosé6fico. Tal exposicion constituye una mediacion entre la reflexion
y la especulacion, y posibilita el giro en el modo en que la conciencia comprende
lo verdadero. En cuanto término medio, tal exposicion tiene por objeto al conocer
finito, pero es realizada desde el nivel de la razon.

Ahora bien, conviene despejar una dificultad inherente al concepto hegeliano
de “introduccion”, pues parece que tal proyecto introductorio se contradice con sus
propias declaraciones. En efecto, Hegel sostiene en Introductio que la ciencia “no
requiere ni tolera una introduccion” e incluso que “no hay [...] nada que deba ser
mas evitado, que transformar la entera filosofia en un introducir, o que el introducir
sea tomado por filosofia” (1998b, pp. 259-260). Esto se explica, en primer lugar,

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X 125



Sergio Montecinos Fabio

porque la filosofia, para Hegel, es el conocimiento de lo absoluto, y lo absoluto
no tiene afuera ;Desde donde podria entonces ingresarse a ello? El conocimiento
filosofico ha de exhibir, entonces, la inmanencia de su propio objeto; ser una auto-
tematizacion de lo absoluto. En segundo lugar, esto se explica si se tiene en cuenta
que Hegel esta criticando en el pasaje la estrategia de exposicion de la filosofia critica
(cuyo extremo Hegel ve en Schulze), consistente en determinar las condiciones
subjetivas del conocer previas al conocimiento mismo, es decir, antes de sumergirse
en lo verdadero y objetivo. Este procedimiento tiene como resultado la separacion
entre el reino de las formas subjetivas y el contenido del conocimiento, lo cual fija
a la filosofia, entendida como una suerte de “inventario” de facultades subjetivas.

Pero si la filosofia no requiere ni tolera una introduccion, jen qué sentido
seria valida una introduccién como primera parte del sistema? La pregunta puede
responderse si consideramos la naturaleza peculiar del objeto de la exposicion
introductoria.

Debemos retomar brevemente un punto que ya hemos desarrollado, a saber,
el condicionamiento empirico del conocer. En efecto, hemos dicho que el conocer
es finito porque su comprension inmediata del objeto se encuentra afectada por
la apariencia de exterioridad; no porque dicha exterioridad no pueda ser asumida
a través de un giro en su comprension del objeto. Pues bien, en cuanto modo de
conocimiento, la filosofia es producida en las mismas condiciones que la conciencia
inmediata. Por tanto, si ella no se ha liberado suficientemente de su propio
condicionamiento empirico, habria de repetir, en su elemento, los productos del
mismo principio reflexivo. En Creer y Saber Hegel denomina a estas filosofias como
“Filosofias de la reflexion”, lo que explica por qué él subraya la raiz empirica de
toda filosofia: “el filosofar es algo empirico y puede partir de muy diversos niveles”
(1998Db, p. 259), es decir, la filosofia, en virtud de su origen empirico, situado, puede
consistir en una mera posicion aseverada frente a otras, lo cual devendria en una
diversidad de opiniones o representaciones. Nuevamente se constata el hecho de
que una forma de la aparicion es fijada y desconectada de las restantes, de manera
que la filosofia misma se transforma en una serie de “posiciones subjetivas” que
no encuentran un vinculo objetivo.

Pues bien, en relacion con ese “punto de inicio empirico del filosofar es
posible una introduccién a la filosofia” (Hegel, 1998b, p. 261), que consistiria en
la elevacion del conocer por sobre su condicionamiento empirico. O de otro modo,

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
126 ISSN 0121-3628. ISSN-¢ 2256-358X



Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana

porque “el filosofar es algo empirico [...] puede partir de diversas posiciones y de
variadas formas de la formacion cultural y de la subjetividad” (1998b, pp. 260-261),
“el fin de una introduccion podria ser meramente el de clarificar estas posiciones
subjetivas respecto de si mismas y ponerlas de acuerdo con lo objetivo de la filosofia
y consigo mismas” (1998b, p. 259), aprendiendo con ello “a conocerse en el objeto
de la filosofia” (1998b, p. 259). Claramente, esto conduce nuevamente a la idea
de una negacion del caracter limitado y fijo de cada determinacion (en este caso:
cada posicion filosofica), destinada a producir una transformacion en la forma de su
relacion con lo verdadero. Desde aqui se aprecia que la exterioridad del sistema de
filosofia especulativa no tiene que ver, para Hegel, con su objeto, sino con el grado
del desarrollo alcanzado por el conocer. La idea de una introduccion es, entonces,
elevar al conocer hasta el nivel de la especulacion.

Ahora bien, la pregunta por la validez de una exposicion introductoria nos
conduce a otro punto, central para nuestro problema. Se trata del caracter hibrido
de la exposicion introductoria en cuanto tal. Ya el hecho de que se trate de una
mediacion entre entendimiento y razon nos indica que deberia contener un aspecto
de cada extremo. Concretamente, se trata de un objeto que es tematizado desde
el nivel de la especulacion y que, al mismo tiempo, no solo exhibe la forma de lo
condicionado, sino también se encuentra afectado por ese condicionamiento. En
suma, se trata de exponer especulativamente al conocer que se encuentra afectado
por la oposicién de la conciencia, con el objetivo de producir en la exposicion la
asuncion de dicha oposicion.

Ahora bien, en lo que se refiere al objeto de la exposicion introductoria,
Poggeler (1993, p. 158) ha subrayado una distincion fundamental: en Jena, Hegel
tuvo en consideracion dos posibilidades de exposicion critica del conocer finito:

. La primera de ellas consiste en considerar la aparicion segtin la forma propia
en que esta tiene lugar en la inmediatez, vale decir, como figuras concretas
de la experiencia que exhiben, cada vez, tipos especificos de relacion finita
entre la conciencia y su objeto.

. La segunda posibilidad, en cambio, consiste en abstraer lo concreto de la
figura y concentrarse en las formas puras que tienen lugar en la relacion
mencionada, considerandolas como determinaciones puras de la reflexion.
Tal exposicion de las formas puras no seria sino una /ldgica de la reflexion
finita.

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X 127



Sergio Montecinos Fabio

El siguiente pasaje muestra que Hegel se decanta durante los primeros afios
de su estancia en Jena por la segunda alternativa:

Para este lado especulativo, solamente la logica puede servir como
introduccion a la filosofia, siempre que ella conozca integramente tanto
las formas de la reflexion, en cuanto tales fijadas, como la reflexion,
despejandolas del camino, de modo que no queden obstaculos en el camino
a la especulacion; y al mismo tiempo, en cierto modo, que se ponga delante
siempre en un reflejo [Widerschein] la imagen del absoluto y, con ello, la
haga familiar” (1998a, pp. 272-273).

Se aprecia que Hegel asigna a esta logica introductoria’ la tarea negativa
de despejar las formas finitas que —dado su caracter fijo— son un obstaculo para
alcanzar el objeto de la filosofia. Por los Apuntes de Troxler (1801-02), sabemos
que esta “ciencia de las formas de la finitud (del entendimiento)” (Hegel, 2013,
p. 3) es equiparada por Hegel con una “logica trascendental” (Hegel 2013, p. 12),
lo cual entendemos de esta forma: la recepcion de la logica trascendental —y con
ello del idealismo fichteano (Diising, 1988, pp. 172-175)— por parte de Hegel es
la exposicion de la aniquilacion (Vernichtung) de los conceptos del entendimiento.
A partir de aqui, podria decirse que el conocimiento especulativo “entra en escena”
apropiandose del modelo de exposicion trascendental de un modo tal, que este
exhibe su devenir especulacion. Esto supone, como ya hemos sugerido, que el
tratamiento de las formas finitas es realizado desde el nivel de la especulacion: por
eso es que la 16gica no soélo tiene la “imagen” y el “reflejo” de lo absoluto ante si,
sino también una pretension de integridad, es decir, de comprender en si la totalidad
de las determinaciones de la reflexion.’

7  Es preciso consignar que en el periodo jenense la conexion entre logica y escepticismo puede estudiarse
transversalmente. Pero existen al menos tres proyectos de ldgica en este periodo (1801/02; 18045;
1806/07), que ademas difieren en aspectos clave, lo que supone un obstaculo para el examen. Se ha
decidido seguir el criterio de Trede (1972, p. 126) y considerar que la Logica que mas explicitamente
contiene el concepto de escepticismo es la Logica de 1801/02, mientras que en la Logica de 1804-05
el escepticismo se encuentra en gran parte superado por la concepcién emergente de la dialéctica. En
cambio, la logica que subyace a la Fenomenologia —si aceptamos la tesis de Poggeler (1979, pp. 329-
390)— es apenas un esquema para configurar la sucesion de las secciones.

8 Si recordamos lo que hemos mencionado mas arriba respecto al modelo trascendental fichteano,
entonces puede apreciarse mas concretamente como es que Hegel se apropia de este en una logica:
la exposicion del Yo limitado por el No-Yo es simplificada y convertida en un devenir de categorias
puras. El avance infinito hacia al Yo=Yo es, en cambio, comprendido por Hegel como el inicio de la
filosofia, cuyo acceso supone el abandono del caracter formal del Yo fichteano, es decir: aquello que
Fichte entiende como identidad del Yo debe entenderse mas bien como la identidad de concepto y ser,
lo cual posibilita el conocimiento de lo absoluto entendido como una totalidad que se auto-desarrolla.

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
128 ISSN 0121-3628. ISSN-¢ 2256-358X



Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana

Pues bien, el caracter racional de la introduccion exige que su exposicion
de las formas de la finitud no sea solamente un proceso destructivo, sino al mismo
tiempo un proceso deductivo basado en un unico principio, a saber, la identidad de la
razon en tanto identidad de concepto y ser: la logica contiene las formas de la finitud
“como ellas brotan desde la razon” (1998a, p. 272). Esto indica que el concepto de
una exposicion introductoria exige un procedimiento que ejecute la negacion de
las formas de la finitud y al mismo tiempo exhiba su movimiento necesario. Pues
bien, en este punto el escepticismo adquiere un sentido sistematico y metddico para
Hegel,’ lo cual ha llevado a Diising a sostener que, en este contexto, “el verdadero
escepticismo es para Hegel propiamente una logica de las determinaciones finitas
de la reflexion” (1990, p. 182). Para comprender este rendimiento metddico del
escepticismo debemos dirigirnos brevemente a las fuentes del escepticismo antiguo,
que es el modelo escéptico que Hegel tiene presente para su filosofia.

En este conocimiento absoluto, por entonces entendido por Hegel como una metafisica depurada por
la logica, las determinaciones de la reflexion son modificadas y reincorporadas, ahora depuradas de su
apariencia y fijacion, de modo tal que valen como determinaciones inmanentes de lo absoluto, como
ideas.

9  Para Heidemann (2007, pp. 1-10) caracteristicas basicas de la recepcion hegeliana del escepticismo son,
por un lado, que, a diferencia del escepticismo cartesiano, Hegel no recurre a hipotesis escépticas (como
la del Genio Maligno en las Meditaciones), sino se nutre exclusivamente de argumentos escépticos,
los cuales toma desde las fuentes antiguas de la tradicion escéptica. Por otro lado, se trata de una
“comprension integrativa” que concibe la “duda escéptica” como un “componente de un concepto de
saber”, de manera que se encuentra “bajo un control racional” (p. 7). En vista, principalmente, de la
Fenomenologia, Heidemann considera al escepticismo hegeliano como un “escepticismo procesual”
(p- 200) que conduce a una integracion del escepticismo mediante la que ¢l deviene un elemento
interno a la ciencia. En este sentido, ¢l considera un “escepticismo interno” (p. 334), punto en el que
no concordamos con su tesis (hablamos, pues, de una “proto-dialéctica” que no puede ser totalmente
asimilada en el sistema) pues nos parece que el escepticismo, mas alla de la pretension sistematica de
Hegel, siempre tiene una funcion depurativa o reductiva que requiere de un grado de exterioridad en vista
de “lo interno” de la ciencia pura. En tal sentido, concordamos con Vieweg (2007) cuando se refiere al
“escepticismo interno” como “lo racional negativo o el momento dialéctico” (p. 19) de lo logico, pues
lo dialéctico, en cuanto pulso de la ciencia, es una reflexion de caracter necesario e inmanente, mientras
que lo depurativo del escepticismo puede florecer en todo ambito en el que se dé una exterioridad entre
conocimiento y objeto. Del mismo modo, concordamos con la tesis de Varnier (1996) que asigna al
escepticismo la funcion de un “antifundacionalismo” puesto como condicion del inicio de la ciencia.
Ahora bien, este punto requiere atender a un hecho que excede el marco de nuestro texto, a saber, que
Hegel renuncioé posteriormente a una exposicion escéptica en cuanto primera parte del sistema de la
filosofia; y entonces la funcion reductiva del escepticismo se concentrd en la resolucion subjetiva de
querer pensar puramente (cf. Vieweg 2002, p. 22), vale decir, en el requisito de una total carencia de
presuposiciones o representaciones previas al inicio de la ciencia, lo cual se aprecia ya en el §36 de la
primera edicion de la Enciclopedia (al respecto cf. Montecinos, 2017).

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X 129



Sergio Montecinos Fabio

3.3. Recepcion del escepticismo antiguo

Como ya se ha insinuado, el nucleo de la apropiacion hegeliana del escepticismo
radica en el concepto de equipolencia (isosthéneia), concepto que sienta las bases
de la interpretacion hegeliana de toda antinomia, comenzando por la kantiana.
Debemos dirigirnos a la clarificacion de esta idea.

Segiin Sexto Empirico (1996, pp. 83-84), investigar (skepsis) la verdad
de algo admite tres alternativas: i) aseverar un descubrimiento, i.e., sostener que
aquello que es manifiesto para mi coincide con el ser de la cosa misma; ii) negar
toda posibilidad de conocimiento de la cosa; iii) seguir investigando, i.e. ir mas alla
de toda aseveracion respecto de lo que la cosa sea o no (inclusive la declaracion
de ésta como incognoscible, que ya implica una aseveracion de algo respecto de la
cosa, a saber, que no se puede conocer'?). Es precisamente la Gltima alternativa la
que da sus nombres a la escuela escéptica (zetética, eféctica, aporética), pues ir mas
alla de cada aseveracion, negaria, indica ante todo cierta disposicion a continuar
con la investigacion (skepsis). La tradicion escéptica antigua recolectd una serie
de procedimientos, direcciones (tropos) o estrategias dirigidos a la realizacion de
esta negacion. Tales estrategias, los tropos, no buscan sino establecer “antitesis en
los fenomenos y en las consideraciones tedricas, juicios, de cualquier modo como
sea posible” (Sexto Empirico, 1996, p. 85). Por “fendmenos” (ta phainomena) el
escepticismo entiende todo aquello que aparece, lo cual nos remite a las fuentes de
nuestro conocimiento, ya que por medio de ellas accedemos a los fenomenos. En
tal respecto, el escepticismo distingue entre la percepcion (aisthésis) del fenomeno
y lo pensado (noumena) respecto de este, vale decir, todo aquello que se enuncia
por medio del juicio (/dgos). Sin embargo, esta distincion entre las fuentes del
conocimiento no tiene el objetivo de declarar que una es mas verdadera que la
otra, sino mas bien proporciona una suerte de campo de aplicacion de los tropos
escépticos, ya que, si se trata de contraponer fenomenos “de cualquier modo como

10 Esto apunta a un motivo central por el que Hegel, en la Séptima Tesis de Habilitacion, define la filosofia
critica como una “forma imperfecta de escepticismo” (imperfecta est Scepticismi forma) por cuanto
“carece de ideas” (caret ideis): la filosofia critica habria declarado como incognoscible un extremo
del saber (lo objetivo), para afirmar como cierto el otro (lo subjetivo). Por esto, seria un escepticismo
que, por un lado, afirma que algo (lo objetivo) no se puede conocer; y por otro lado, que reconoce la
validez del conocimiento en la esfera subjetiva. Ambos aspectos muestran que, considerada como un
escepticismo, la filosofia critica es unilateral y se detiene en el polo de lo subjetivo. En esto, coincide
con Schulze, su propio critico. De ahi que Hegel considera a Schulze como una radicalizacion polémica
de la filosofia critica.

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
130 ISSN 0121-3628. ISSN-¢ 2256-358X



Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana

sea posible”, entonces esto puede realizarse de tres modos: 1) dirigiendo percepciones
contra percepciones; ii) dirigiendo consideraciones tedricas contra percepciones o
al revés; iii) dirigiendo consideraciones teoricas contra consideraciones teoricas,
vale decir, contraponiendo juicios.

Con lo mencionado podemos comenzar a apreciar como es que Hegel se
apropia de esta tradicion en el marco de la filosofia post-kantiana: el escepticismo
ofrece para Hegel un procedimiento que permite negar las fuentes de todo
conocimiento finito: no sélo la sensibilidad contra el entendimiento y al revés,
sino también el entendimiento contra si mismo, contra sus propios productos.'! Si
recordamos la estructura de la experiencia en Fichte, entonces salta a la vista que el
procedimiento apunta a la negacion tanto del extremo subjetivo de la representacion
(el ser para el Yo), como del extremo objetivo de esta (ser en si).

Pues bien, es sabido que el escepticismo considera que la negacion del
fendmeno y su apariencia (de ser verdadero) conduce a la imperturbabilidad del
espiritu (ataraxia) propia del sabio. Esto se debe a que la contraposicion inherente
a toda aseveracion conduce a la evidencia que ninguna posee verdad en y para si:
“nada es mas” que lo otro, sostiene el escéptico. La evidencia de esta “igualdad de
validez” de todo lo condicionado permite al espiritu suspender el juicio respecto a
lo que la cosa sea, ya que se renuncia al intento de determinar lo que subyace (ta

11 Poreso Hegel subraya que el escepticismo antiguo no duda de las “verdades del entendimiento”, como
si de lo que se tratara de averiguar fuera hasta donde el entendimiento puede conocer, sino que “se
dirige a negar toda verdad de un conocer tal” (1986b, p. 207), toda determinacion finita. Para Hegel, el
paradigma de esta operacion de negacion de los conceptos del entendimiento es el Parmeénides de Platon,
texto que caracteriza en su articulo dedicado al escepticismo (1802) como “el sistema mas completo y
autosuficiente de escepticismo” debido a que “abarca y destruye todo el ambito de ese saber a través
de conceptos del entendimiento” y “no se dirige a dudar de estas verdades del entendimiento [...] sino
a negar toda verdad de un conocer tal” (1986b, p. 207). En esa misma linea deberia interpretarse la
recepcion hegeliana de los tropos de Enesidemo y Agripa, los cuales conformarian principios racionales
en la medida en que contienen la unidad de lo contradictorio, teniendo en cuanto tales un efecto
negativo si son dirigidos a las determinaciones finitas de la reflexion. Al respecto puede consultarse
el estudio de Chiereghin (1996), quien intenta integrar los tropos de Agripa en el “sistema escéptico”
del Parménides, para lo cual considera las dos partes del dialogo, contra la tendencia a concentrarse
en la segunda. Por otra parte, Chiereghin busca mostrar como el modelo escéptico del Parménides
se refleja en el problema del acceso a la especulacion, vale decir, de una introduccion a la filosofia.
Con respecto al tratamiento de los tropos de Agripa, tal vez el intento mas ambicioso de mostrar su
influencia en el pensamiento de Hegel sea el de Rottges (1987), quien repasa, en un marco sistematico
propuesto a modo de hipotesis, los principales lugares del corpus hegeliano donde puede verificarse
la presencia de los tropos, procurando mostrar que el pensamiento de Hegel puede interpretarse como
una elaboracion sistematica contra los cinco tropos de Agripa.

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X 131



Sergio Montecinos Fabio

exothen hypokeimena) a la aparicion, y con ello cesa la desesperacion que produce
el hecho de encontrar cada vez lo contrario de lo que parecia y se declaraba como
verdadero en un comienzo. En el caso de Hegel, esta relacion entre el procedimiento
activo de negacion y un resultado positivo de una estabilidad del animo (i.e. de
una integracion de la negatividad de los fenomenos en la ecuanimidad del espiritu
sereno que la acepta) es comprendida como el lado negativo y el lado positivo de
lo racional (Hegel, 1986b, p. 214), vale decir, como la elevacion del conocer por
sobre su finitud a través de un proceso negativo de formacion de antinomias que
opera el transito de lo negativo a un conocimiento positivo de lo absoluto.

Esto nos conduce a la integracion del escepticismo en el problema sistematico
de una introduccion a la filosofia.

3.4. Escepticismo como “lado negativo de lo racional”

La operacion basica que Hegel toma del escepticismo para darle un rendimiento
sistematico consiste en comprender la skepsis como un procedimiento de formacion
de antinomias en cada determinacion del conocer finito. ; Como es que esta operacion
basica se integra en una exposicion logica de la reflexion, adquiriendo con ello el
estatus de un procedimiento sistematico? Recordemos que, en los primeros afios
de Jena, Hegel no cuenta todavia con una concepcion metddica de la dialéctica, e
incluso podria decirse que dicha concepcion es mas bien el resultado de su temprana
apropiacion de las fuentes del escepticismo antiguo. Por este motivo, debemos
pensar esta integracion sin recurrir a un concepto de dialéctica.

Pues bien, hemos visto, por un lado, que la caracteristica de la reflexion es
que ella fija sus determinaciones limitadas y avanza hacia la produccion de un todo
de la limitacién; mientras que, por otro lado, la logica seria la exposicion pura de
los conceptos de la reflexion porque se abstrae de la figura concreta en la que esta
aparece en la existencia (Dasein). En este contexto, la 16gica introductoria exhibe una
doble funcidon: por un lado, ella deberia disolver la fijacion de tales determinaciones;
por otro lado, deberia concatenar tales determinaciones en un proceso deductivo.
Ambas funciones (digamos: la critica y la deductiva) se vinculan con el rendimiento
que oftece la skepsis entendida como un procedimiento de formacién de antinomias;
o en palabras de Diising, el “poner y asumir sistematico de las determinaciones
logicas finitas inmanentes a la reflexion” (1976, p. 92). Para Hegel, la antinomia es

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
132 ISSN 0121-3628. ISSN-¢ 2256-358X



Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana

el modo en que lo infinito se explicita en la finitud sin borrar su huella o marca (y
precisamente por eso es infinitud). Por este motivo, la antinomia debe mostrar que
“toda vinculacion con algo limitado tiene en si su ruina” (Hegel, 1986b, p. 207),
vale decir, cada determinacion de la reflexion debe pasar a su contrario. Por este
lado, la antinomia constituye una aniquilacion de las determinaciones de la finitud,
ya que muestra que la razon aparece en el entendimiento como la violacion de su
identidad formal. Pero por otro lado, la antinomia es al mismo tiempo la forma
misma de la razon, de la infinitud. Esto quiere decir que ella misma expresa una
forma de unificacion, y por este motivo es que constituye un principio sistematico
de deduccion tanto de cada una de las determinaciones particulares, como de la
totalidad de ellas. En virtud de tal principio es que la exposicion ldgica es “una
organizacion de conocimientos” en la que “cada miembro tiene pues consistencia
en cuanto [es una] referencia al absoluto”, mientras que “como [mera] parte, que
tiene a otra fuera de si, es algo limitado, que sélo es a través de los otros; aislado,
como limitacion, es él defectuoso. Solo tiene sentido y significacion por medio de
su conexion [Zusammenhang] con el todo” (Hegel, 1986a, p. 20).

De lo anterior se sigue que la 16gica busca negar integramente el contenido
de la conciencia, tal como se haya petrificado en el entendimiento. Y esta negacion
es también la vinculacion de cada uno de los conceptos que se oponen en el
entendimiento. Sin embargo, el enfoque de Hegel apunta todavia a otra oposicion,
precisamente como condicion del inicio del conocimiento filos6fico en cuanto tal:
el lado positivo de la razén, que en esos afios Hegel entiende como una metafisica
cuyos conceptos han sido depurados por la 1ogica. Al respecto, hemos sefialado ya
que el “espacio” de la accion limitadora de la reflexion viene dado por la oposicion
fundamental entre conciencia y objeto, entre concepto y ser. Pues bien, para Hegel,
la asuncion integra de los conceptos de la reflexion constituye una construccion del
absoluto en la conciencia (Hegel, 1986a, p.16), lo que conlleva una asuncion de la
oposicion fundamental entre conciencia y objeto. Esto es asi porque la conciencia,
a través de la logica, ha construido en si la totalidad de las determinaciones de
lo objetivo a través de la negacion de su carécter fijo y meramente subjetivo, de
manera que so6lo resta el reconocimiento de su identidad con la sustancia. A esto
se refiere Hegel cuando, en referencia a la causa sui de Spinoza, sostiene que el
conocimiento filos6fico solo puede iniciarse una vez que “la razon se ha depurado
de la subjetividad del reflexionar”. Y entonces se aprecia el mérito de Spinoza,
“que inicia la filosofia con la filosofia misma, dejando entrar inmediatamente a la

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X 133



Sergio Montecinos Fabio

razdn con una antinomia” (Hegel 1986a, p. 24), es decir, que establece la unidad
absoluta de esencia y existencia, de concepto y ser, en el inicio y horizonte del
conocimiento filosofico.

Consideramos que Hegel comprende la antinomia contenida en la proposicion
de causa sui de Spinoza como un trdnsito desde el conocimiento condicionado
al conocimiento filosofico. Hablamos de ‘transito’ y no simplemente de ‘inicio’
porque tenemos en cuenta dos cosas: en primer lugar, que Hegel valora el inicio
de la Etica de Spinoza en el contexto ofrecido por el problema sistematico de una
introduccion a la filosofia que permitiria hacer el inicio. Por este motivo, el inicio
de Spinoza remite para Hegel a un ‘antes’ en el sentido en que hemos caracterizado
la exposicion logica. En segundo lugar, porque ese ‘antes’ es precisamente lo que
se echa en falta en Spinoza, cuestion que Hegel subraya con afan critico al sostener
que la pretension de iniciar la filosofia con una proposicion (Satz) es una “locura”,
precisamente porque la proposicion es “algo puesto por la reflexion” y por tanto
“algo limitado y condicionado” que “requiere de otro para su fundamentacion y
asi al infinito” (1986a, p. 23).

En el mismo sentido, Hegel considera que toda proposicion se encuentra
bajo la ley del pensar finito, la identidad formal, por lo que la proposicion, en
cuanto proposicion, no puede contener en si la identidad esencial de lo no-idéntico,
no puede aprehender segin su forma la unidad de lo contradictorio. Por eso, si la
proposicion de Spinoza es una proposicion filosofica, entonces ella debe contener
la contradiccion absoluta, de modo que “el principio es una antinomia y en esa
medida no es una proposicion” pues “en tanto antinomia la proposicion se asume”
(Hegel, 1986a, pp. 23-24). De este modo, comprender el sentido racional del
inicio en Spinoza requiere haber “trabajado” previamente la forma proposicional,
considerada como un aspecto central del conocer finito. Solo de esta forma seria
posible discriminar en qué sentido el inicio en Spinoza se expresa segln la forma
de la limitacion, pero en virtud de su contenido (la identidad esencial de concepto y
ser) esa forma se destruye (no es posible entender esa proposicion segiin el modelo
de la inherencia o subsuncion de sujeto y predicado). En su articulo dedicado al
escepticismo, Hegel acude al lema escéptico que reza: “toda proposicion tiene
una contrapuesta de igual validez” (panti logoi logos isos antikéitai). El sentido
sistematico de este recurso se aclara en el siguiente pasaje:

Por esto el asi llamado principio de contradiccion tiene también para la razon
tan poco de verdad formal, que, por el contrario, cada proposicion de razon debe

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
134 ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X



Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana

contener, en vista de los conceptos, una violacion del mismo. [...] Reconocer
[anerkennen] el principio de contradiccion como formal quiere decir entonces
conocerlo [erkennt] al mismo tiempo como falso. —Porque cada filosofia
auténtica tiene este lado negativo, o asume constantemente el principio de
contradiccion, quien tenga ganas puede poner de relieve inmediatamente este
lado negativo y exponerse [sich darstellen] desde éste un escepticismo (1986b,
pp. 208-209).

Nuevamente, el escepticismo es puesto en conexion con el problema de la
asuncion de la reflexion. En conexion con nuestro problema, esta vez la exposicion
logica tendria que ser considerada como un conjunto de proposiciones acerca de lo
verdadero, que van siendo sistematicamente puestas en contradiccion, de manera
que cada proposicion pone de relieve un concepto de la reflexion y es asumida por
el curso logico. Lo fundamental del pasaje, empero, es que muestra que para Hegel
el escepticismo “no constituye una posicion particular de un sistema” (1986b, p.
208), o un asunto de una corriente especifica del pensamiento, sino mas bien es
un momento de toda “auténtica filosofia”, su “lado libre” (1986b, p. 208). De tal
suerte, a todo sistema filoséfico le corresponderia un momento antifundacionalista,
destinado a la lucha contra “toda condicion limitada [Beschrdnktheit]”, asi como
contra “las viejas formas del espiritu del mundo” (Hegel, 1998a, p. 270), vale decir,
atodas las formas del saber que el sujeto que filosofa da por ciertas antes de entrar
en el conocimiento inmanente de la cosa (Sache). De esta manera, Hegel integra
en su naciente concepcion del sistema aquello que en la discusion post-kantiana
se encontraba llamado a disolver la posibilidad de un conocimiento racional: “el
escepticismo es en lo mas intimo uno con cada verdadera filosofia [...] y s6lo
hay una filosofia, que no es ni escepticismo ni dogmatismo, sino ambos a la vez”
(1986b, p. 2006).

4. Consideracion final

El analisis de los textos ha mostrado como, a partir de una primera recepcion, el
escepticismo adquiere en Hegel una funcion sistematico-introductoria que permite
disolver la apariencia en el conocer finito a través de un proceso deductivo en el
que se vinculan en un orden necesario los conceptos del entendimiento. Ambos
aspectos preparan y posibilitan el transito desde la exposicion introductoria al inicio
del saber especulativo en cuanto tal.

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X 135



Sergio Montecinos Fabio

Para finalizar quisiéramos reflexionar brevemente sobre las implicancias del
hecho que Hegel, en esta época temprana, sefiale que toda filosofia ha de tener un
lado 0 momento escéptico.

Sin duda, los aspectos metddicos que Hegel asocia con el escepticismo seran
rapidamente absorbidos en una concepcion de la dialéctica que se radicalizard hasta
identificarse con la propia especulacion. Sin embargo, consideramos que, junto a
esta prestacion metodica general de la dialéctica, permanecera en la filosofia de
Hegel —si bien de un modo cada vez més acotado— la exigencia de un momento
de reduccion radical del saber condicionado por su surgimiento empirico, vale
decir, por su propio caracter historico. Como se desprende del andlisis que hemos
hecho, esta exigencia de reduccion no tiene el sentido de negar abstractamente
el saber natural, como si el saber filosofico tuviese otro contenido, sino mas bien
negar el modo en que ese mismo contenido aparece para el saber condicionado
por circunstancias contingentes, haciendo posible con esto la transposicion de este
contenido al modo de consideracion especulativo.

El testimonio mas proximo de esta permanencia de un momento escéptico
es ofrecido por la Fenomenologia. Como se sabe, el libro fue concebido por Hegel
como una exposicion introductoria y primera parte del sistema. Entre las multiples
funciones y caracteristicas de esta exposicion introductoria se destaca la de ser
un “escepticismo que se consuma a si mismo”, lo cual da cuenta de una segunda
recepcion sistemdtica del escepticismo. Por razones obvias, no podemos entrar en
los detalles de esta recepcion. Nos limitamos a esbozar las condiciones y el sentido
general de este escepticismo.

Las condiciones de este nuevo escepticismo vienen dadas por la rapida
transformacion de concepciones centrales del pensamiento hegeliano. Con esto
nos referimos principalmente a dos: i) el desarrollo de una concepcion metodica
de la dialéctica que seria “alma” del movimiento del conocimiento especulativo;
ii) la nueva consideracion de la 16gica como ciencia especulativa en cuanto tal (el
reemplazo de la metafisica por una logica). La mera mencién de ambos aspectos
ya permite enunciar el nuevo escenario del problema: si la logica, la exposicion
especulativa del pensar puro, es ya la ciencia filosofica central (la base del sistema),
entonces la exposicion introductoria no puede ser ella misma una logica, al modo
como ha sido caracterizada.

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
136 ISSN 0121-3628. ISSN-¢ 2256-358X



Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana

Hemos visto que en Jena Hegel tuvo presente dos alternativas para exponer
el conocer finito en el marco de una exposicion introductoria: como figura concreta
del conocer y como simplificacion de la figura en su concepto puro. Debido a que,
mutatis mutandi, es la 16gica lo que requiere de una introduccion, cabe exponer el
proceso de simplificacion de la figura hasta llegar al conocimiento de los conceptos
puros operativos en ella como esencia de la aparicion. Con este objetivo, Hegel
integra la estructura de la experiencia fichteana, la oposicion entre la conciencia
y lo en si fijado por el entendimiento, en una nueva exposicion introductoria,
entendida como un tratamiento especulativo “del saber que aparece”. Se trata,
ahora, de estructurar de un modo légico-especulativo una exposicion y “llenar”
esta estructura, cuyo movimiento necesario constituye un desarrollo dialéctico,
con figuras “cualificadas” (c¢f. Marx, 2006, pp. 26-33) de la conciencia natural.
Por su parte, tales figuras ilustran diversas relaciones finitas con el objeto, a la vez
que dejan aparecer los conceptos de la ciencia todavia inmersos en la apariencia
de oposicion entre conciencia y objeto. Esta exposicion muestra el camino desde
las figuras mas abstractas de la conciencia natural hasta la explicitacion del saber
como figura historica en la ciencia.

Dentro de tal camino formativo, el escepticismo adquiere una funcion
depurativa que opera, ya no al nivel esencial de los conceptos, sino en la superficie
de la aparicion, pues resulta de la dindmica propia de la figura del conocer limitado:
cada posicion limitada de la conciencia respecto a lo en si experimenta la negacion
de su saber debido a la transformacion del objeto que habia fijado, como lo en si, en
su representacion; lo cual le obliga a cambiar la posicion de su saber con respecto
al objeto, para experimentar nuevamente la negacion de su caracter limitado. En
tal respecto, “escepticismo” mienta la negacion de la apariencia de separacion
producida por la fijacion de lo en si en la representacion de la conciencia, negacion
que avanza hasta “alcanzar el punto en el que ella se deshace de la apariencia de
encontrarse afectada por algo extrano, que es solo es para ella y lo es en tanto que
algo otro” (Hegel, 2010, GW 9, p. 21).

Pues bien, esta breve caracterizacion de la tercera recepcion del escepticismo
da cuenta de la flexibilidad de este concepto, su capacidad para adaptarse a
la exigencia del sistema. No es aventurado pensar que esto es asi porque el
escepticismo, para Hegel, florece en el limite entre el sistema y su ‘afuera’,
mostrando ante todo una exigencia que la filosofia debe hacerse a si misma: la

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X 137



Sergio Montecinos Fabio

de revisar sus propios presupuestos, inherentes a la condicion historica de todo
saber. Bien cabe hablar por eso de diversas “mascaras” que el escepticismo —Ila
experiencia del no-saber— necesariamente va adoptando en la constante busqueda
hegeliana de llegar a la exposicion sistematica de lo realmente efectivo.

Referencias

Bonsiepen, W. (1972). Der Begriff der Negativitdt in den Jenaer Schriften Hegels. Bonn: Bouvier.

Buchner, H. (1990). Skeptizismus und Dialektik. En M. Riedel (Ed.), Hegel und die antike
Dialektik (pp. 227-243). Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Chiereghin, F. (1996). Platonische Skepsis und spekulatives Denken bei Hegel. En H. F. Fulda
y R.P. Horstmann (Eds.), Skeptizismus und spekulatives Denken in der Philosophie Hegels
(pp- 29-49). Stuttgart: Kotta.

De laMaza. M. (2004). Logica, Metafisica, Fenomenologia. Santiago de Chile: Ediciones PUC.

Duque, F. (1998). La era de la critica. Madrid: Akal.

Diising, K. (1976). Das Problem der Subjektivitiit in Hegels Logik. Bonn: Bouvier.

Diising, K. (1986). Asthetischer Platonismus bei Holderlin und Hegel. En Ch. Jamme, O. Poggeler
(Eds.), Homburg v.d.H. in der deutschen Geistesgeschichte (pp. 101-117). Stuttgart: Kotta.

Diising, K. (1988). Hegels frithe Logik und Metaphysik in Jena (Vorlesung und Schriften von
1801-02). En K. Diising (Ed.), Schellings und Hegels erste absolute Metaphysik 1801-02
(pp. 157-193). Koln: Dinter.

Diising, K. (1990). Formen der Dialektik bei Plato und Hegel. En Hegel und die antike Dialektik
(pp. 201-214). Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Elon, D. (2018). Gottlob Ernst Schulzes skeptizistische Kant-Kritik in ihrer Relevanz fiir Arthur
Schopenhauers Systemkonstitution. Kant-Studien, 109(1), 124-146. https://doi.org/10.1515/
kant-2018-0004

Fichte, J. G. (1982). Reseria del Enesidemo (V. Lopez Dominguez y J. Rivera de Rosales, Eds.,
edicion bilingiie). Madrid: Hiperion.

Fichte, J. G. (1997). Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre (1794). Hamburg: Meiner.
Citamos segun la paginacion de las Sdamtliche Werke.

Forster, E. (2012). Die 25 Jahre der Philosophie. Frankfurt am Main: Klostermann.

Gabriel, M. (2009). Skeptizismus und Idealismus in der Antike. Frankfurt am Main Suhrkamp.

Hegel, G. W.F. (1986a). Differenz des Fichte’schen und Schelling’schen Systems der Philosophie.
En H. Buchnery O. Poggeler (Eds.), GW 4, Jenaer Kritische Schriften (pp. 1-92). Hamburg:
Meiner.

Hegel, G. W. F. (1986b). Verhiltnif} des Skeptizismus zur Philosophie, Darstellung seiner
verschiedenen Modificationen, und Vergleichung des neuesten mit dem alten. En H. Buchner
y O. Poggeler (Eds.), GW 4, Jenaer Kritische Schriften (pp. 197-236). Hamburg: Meiner.

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
138 ISSN 0121-3628. ISSN-¢ 2256-358X



Mascaras del escepticismo en la filosofia hegeliana

Hegel, G. W. F. (1998a). Logica et Metaphysica. En M. Baum y K. R. Meist (Eds.), GW 5,
Schriften und Entwiirfe (pp. 269-275). Hamburg: Meiner.

Hegel, G. W. F. (1998b). Introductio in Philosophiam. En M. Baum y K. R. Meist (Eds.), GW
5, Schriften und Entwiirfe (pp. 259-265). Hamburg: Meiner.

Hegel, G. W. F. (2000). Enzyklopddie der philosophischen Wissenschafien im Grundrisse (1817).
En W. Bonsiepen y K. Grotsch (eds.), GW 13. Hamburg: Meiner.

Hegel, G. W. F. (2010). Fenomenologia del Espiritu (A. Gomez Ramos, Ed., edicion bilingiie).
Madrid: Abada. Citamos segln la paginacion de GW.

Hegel, G. W. F. (2013). Troxlers Nachschriften. En A. Sell (Ed.), GW 23/1, Vorlesungen iiber
die Wissenschaft der Logik (pp. 1-12). Hamburg: Meiner.

Hegel, G. W. F. (2014c). Zum Glauben und zur Religion.... En W. Jaeschke (Ed.), Gesammelte
Werke (=GW) 2, Friihe Schriften II (pp, 3-13). Hamburg: Meiner.

Hegel, G. W. F. (2014a). Man kan den Zustand.... En GW 2, Friihe Schriften Il (pp.254-259).
Hamburg: Meiner.

Hegel, G. W. F. (2014b). Uber Religion. Zwei Fragmente. En GW 2, Friihe Schriften II (pp.
339-348). Hamburg: Meiner.

Hegel, Hannelore. (1971). Isaak von Sinclair zwischen Fichte, Holderlin und Hegel. Frankfurt
am Main: Klostermann.

Heidemann, D. (2007). Der Begriff des Skeptizismus. Berlin/New York: De Gruyter

Hoyos, L. (2001). El escepticismo y la filosofia trascendental. Estudios sobre el pensamiento
aleman a fines del siglo XVIII. Bogota: Siglo del Hombre.

Marx, W. (2006). Hegels Phinomenologie des Geistes. Die Bestimmung ihrer Idee in, Vorrede
‘und, Einleitung’. Frankfurt am Main: Klostermann.

Montecinos, S. (2017). ‘Querer pensar puramente’. La ‘resolucion’ por el saber en la sistematica
hegeliana. En H. Neumann, O. Cubo y A. Bavaresco (Comps.), Hegel y el proyecto de una
Enciclopedia Filosofica (pp. 785-809). Porto Alegre: Editora Fi.

Poggeler, O. (1993). Hegels Idee einer Phdnomenologie des Geistes. Friburg/Miinchen: Karl
Alber.

Poggeler, O. (1979) Die Komposition der Phdnomenologie des Geistes. En H. F. Fulda y D.
Henrich (Eds.), Materialen zu Hegels, Phdnomenologie des Geistes (pp. 329-390). Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Popkin, R. H. (1983). La historia del escepticismo desde Erasmo hasta Spinoza (J. J. Urtrilla,
Trad.). México DF: F. C. E.

Rosenkranz, K., (1969). G. W. F. Hegels Leben. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Rottges, H. (1987). Dialektik und Skeptizismus: Die Rolle des Skeptizismus fiir Genese,
Selbstverstindnis und Kritik der Dialektik. Frankfurt am Main: Athendum.

Sexto Empirico. (1996). Hipotiposis Pirronicas (R. Sartorio, Trad.). Madrid: Akal.

Trede, J. H. (1972). Hegels friihe Logik (1802-1803/04). Versuch einer systematischen
Rekonstruktion, Hegel-Studien, 7, 123-168.

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X 139



Sergio Montecinos Fabio

Varnier, G. (1996). Versuchte Hegel eine Letzbegriindung? Bemerkungen zur wissenschaftlichen
Skepsis als Einleitung zum Begriff einer, skeptischen Wissenschaft. En H. F. Fulday R. P.
Horstmann (Eds.), Skeptizismus und spekulatives Denken in der Philosophie Hegels
(pp- 285-330). Stuttgart: Cotta.

Vieweg, K. (2002). Hegel como Pirronista o el comienzo de la ciencia filosofica. Estudios de
Filosofia, 25, 23-35.

Vieweg, K. (2007). Skepsis und Freiheit. Miinchen: Fink.

Estud filos n° 60. Julio-diciembre de 2019. Universidad de Antioquia. pp. 111-140.
140 ISSN 0121-3628. ISSN-e 2256-358X



