
55Estud.filos  n.º 61. Enero-junio de 2020  |  pp. 55-69  |  Universidad de Antioquia  |  ISSN 0121-3628  |  ISSN-e 2256-358X

A R T Í C U L O S 
D E  I N V E S T I G A C I Ó N

Heidegger, Barbaras y Patočka: 
acontecimiento originario e historicidad*

Germán Darío Vélez López
Universidad EAFIT, Medellín, Colombia

E-mail: gdvelez@eafit.edu.co 

Recibido: 31 de mayo de 2019 | Aprobado: 10 de noviembre de 2019
https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05

Resumen: Las múltiples tareas hermenéuticas que se trazó Heidegger como cierre de 
la interpretación ontológica del Dasein en Ser y tiempo impidieron que se ocupara del 
problema de la relación tiempo-movimiento. Sin embargo, su tratamiento exige poner 
en relación el tiempo del Dasein y el tiempo del acontecer del mundo en su totalidad, 
de modo que pueda ser pensable el acontecer de la existencia y su inscripción en 
tal acontecer mundial. Así pues, este artículo busca determinar el vínculo entre la 
temporeidad originaria y aquella que Heidegger denominará temporeidad total originaria. 
Un despliegue consistente de este camino que avanza entre fenomenología y metafísica, 
que Heidegger denominó “metontología”, puede encontrarse en la lectura que hace 
Renaud Barbaras de Jan Patočka en su obra L’ouverture du monde. Lecture de Jan 
Patočka. Al final de nuestra exposición, presentaremos las tesis centrales de esta obra 
en relación con el problema de la vinculación entre las dos temporeidades mencionadas 
de modo que pueda vislumbrarse, a partir de ellas, la posibilidad de la elaboración de 
una nueva metafísica.

Palabras clave: filosofía, fenomenología, metafísica, acontecimiento, movimiento, 
temporeidad, Heidegger, Patočka, Barbaras

*	 Artículo resultado de investigación. Proyecto: Tiempo, ser y movimiento: el otro comienzo del filosofar en Heidegger. Código 

828000072 ‬. Financiado por el departamento de investigaciones de la Universidad EAFIT.

Cómo citar este artículo:
Vélez López, G. D. (2020). Heidegger, Barbaras y Patočka: acontecimiento originario e historicidad. 

Estudios de Filosofía, 61, 55-69. https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05
https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05


56 Estud.filos  n.º 61. Enero-junio de 2020  |  pp. 55-69  |  Universidad de Antioquia  |  ISSN 0121-3628  |  ISSN-e 2256-358X

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05

A R T Í C U L O S 
D E  I N V E S T I G A C I Ó N

Heidegger, Barbaras and Patočka: 
original event and historicity

Abstract: The multiple hermeneutical tasks that Heidegger undertook at the end of the 
ontological interpretation of Dasein in Being and time prevented him from dealing with 
the problem of the time-movement relationship. However, this analysis requires tracing 
the relationship between the time of the Dasein and the time of the world in its entirety, 
so that the occurrence of existence and its inscription in such a world-wide event can be 
thought. Thus, this article seeks to determine the link between the original temporality 
and what Heidegger called the original total temporality. A consistent development of this 
project, linking phenomenology and metaphysics, which Heidegger called “metontology”, 
can be found in Renaud Barbaras’s L’ouverture du monde. Lecture de Jan Patočka. At 
the end of our paper, we will present the central theses of this work in relation to the 
problem of the relationship of the two mentioned time periods, so that a new metaphysics 
can be envisaged from them.

Keywords: philosophy, phenomenology, metaphysics, event, movement, temporality, 
Heidegger, Patočka, Barbaras

Germán Darío Vélez López

Doctor en Filosofía Contemporánea de la Universidad París 1, magíster en Psicoanáli-
sis, Cultura y Vínculo Social de la Universidad de Antioquia y licenciado en Filosofía y 
Letras de la Universidad Pontificia Bolivariana. Actualmente es profesor titular del 
Departamento de Humanidades de la Universidad EAFIT. Es editor de Al encuentro de 
Sándor Márai (2009) y autor de Vida y filosofía: la génesis de la vida filosófica en Hei-
degger (2014) y de múltiples artículos en revistas especializadas, como “Heidegger con 
Dilthey. Historicidad y movilidad de la existencia” en Studia Heideggeriana (2018), “Walter 
Benjamin: Dispersión y educación en la época contemporánea” en Co-Herencia (2015) o 
“Facticidad, apropiación y destino. Infancia de J. M. Coetzee bajo la mirada de la analítica 
existencial heideggeriana” en Logos (2015).

ORCID: 0000-0002-7911-9260

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05 
https://orcid.org/0000-0002-7911-9260


57

Heidegger, Barbaras y Patočka: acontecimiento originario e historicidad

Estud.filos  n.º 61. Enero-junio de 2020  |  pp. 55-69  |  Universidad de Antioquia  |  ISSN 0121-3628  |  ISSN-e 2256-358X

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05

Historicidad, proto-historia y meta-historia

La historia se dice de múltiples maneras en la filosofía de Heidegger. Se dice en primer 
lugar del Dasein, se dice en segundo lugar del mundo, y se dice en tercer lugar del ser 
mismo. En el primer caso hablamos de historicidad. La exposición de la estructura 
de la historicidad es uno de los problemas centrales de la ontología fundamental, 
problema que Heidegger acometió hacia el final de la segunda sección de Ser y tiempo, 
en el capítulo titulado “Temporeidad e historicidad” (1998, p. 389). En segundo lugar, 
como historia del mundo en su totalidad, la historia es historia del aparecer originario, 
del manifestarse del mundo como ente. Los problemas que suscita este aparecer 
originario no son objeto de una ontología fundamental, e incluso exceden el marco 
de la fenomenología misma. Son más bien objeto de una metafísica, o incluso de una 
cosmología. Heidegger esbozó una solución a la pregunta por el darse originario del ente, 
por esa especie de proto-historia que precede todo trato con el ente, en el curso de 1928 
titulado Principios metafísicos de la lógica (Heidegger, 2009). Por último, la historia del 
ser puede concebirse como los modos bajo los cuales se da epocalmente la verdad 
del ser. Esta tercera versión de la historia, de carácter panorámico o perspectivista 
corresponde, más que a una historia propiamente dicha, a una meta-historia tal como 
la que Heidegger esboza en múltiples momentos de su obra, por ejemplo el inicio de su 
conocido artículo “La época de la imagen del mundo” (Heidegger, 1995, p. 75).

El problema que quisiera plantear compromete a las dos primeras acepciones. El 
tiempo del Dasein y el tiempo del mundo, deben estar internamente vinculados, pero 
esta relación no es tratada temáticamente por Heidegger en Ser y tiempo. Surge así la 
necesidad de preguntarse no solo por la temporeidad originaria, sino por aquella que 
Heidegger denominará en 1928 temporeidad total originaria, temporeidad del mundo, 
no sólo del Dasein, y preguntarse, al mismo tiempo, por su relación interna.

Nos encaminamos, pues, mediante este planteamiento, hacia un ámbito 
problemático en donde la comprensión tempórea de la existencia apela, en cierto 
modo, a una comprensión tempórea del mundo mismo, o en donde la historicidad 
del Dasein apela a una proto-historia que abre el horizonte de toda historicidad. Esto 
equivale a dirigirnos desde la movilidad del acontecer que caracteriza a la historicidad 
del Dasein, hacia un acontecer originario, o incluso hacia el ámbito metafísico del archi-
acontecimiento, nombre que le asigna Renaud Barbaras, en su lectura de Jan Patočka, 
a esta perplejidad constitutiva de la historicidad (Barbaras, 2011, p. 288).

Al esbozar este camino suscribimos el siguiente planteamiento: la interpretación 
tempórea de la historicidad del Dasein desemboca, como lo vio bien Heidegger, en una 
especie de enigma relativo al movimiento (Heidegger, 1998, p. 407). El enigma quedó 
indicado, pero no fue abordado propiamente. Las múltiples tareas hermenéuticas 
que se trazó Heidegger como cierre de la interpretación ontológica del Dasein, es 
decir, las interpretaciones tempóreas de la cotidianidad, de la historicidad y de la 
intratemporalidad, que completaban el de los estudios de la temporeidad originaria 

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05 


58

Germán Darío Vélez López

Estud.filos  n.º 61. Enero-junio de 2020  |  pp. 55-69  |  Universidad de Antioquia  |  ISSN 0121-3628  |  ISSN-e 2256-358X

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05

impidieron que Heidegger, urgido por concluir y publicar su obra Ser y tiempo, se 
ocupara de un problema que despuntaba en medio de los análisis, y que apuntaba a 
un ámbito que excedía el marco de la ontología fundamental. ¿Qué podía excederla en 
este punto extremo de su desarrollo? Apostamos por una respuesta directa: el enigma 
del movimiento indicado por Heidegger es en realidad el enigma del ser. La cuestión 
del movimiento, como índice de la pregunta por el ser mismo, quedó como el enigma 
que la cuestión misma de la historicidad suscitó y no pudo resolver.

Meses después de la publicación de Ser y tiempo, Heidegger imparte su último curso 
en Marburgo, el cual dedica parcialmente a la filosofía de Leibniz y parcialmente a la obra 
recién publicada. La fundamentación metafísica de la lógica, como anuncia el título del 
curso, será la ocasión para replantear el modo como, desde el ámbito de posibilidades de 
la existencia humana interpretada tempóreamente desde Ser y tiempo, el acceso al ente, 
la trascendencia y la verdad del ser, pueden tener lugar. En este ámbito de interrogación 
reaparece, de la mano de la temporeidad, la cuestión del movimiento. Este nuevo 
abordaje de la relación tiempo-movimiento, nos parece que dibuja las coordenadas 
para su tratamiento en relación con la pregunta por el ser mismo, proponiendo puntos 
de partida e insinuando vías de desarrollo. Sin embargo, no encontraremos tampoco 
en este curso un desarrollo sostenido, por decirlo así, hasta el final, de la cuestión del 
movimiento. Siempre será posible encontrar elementos suplementarios de este enlace 
en planteamientos posteriores en el pensamiento de Heidegger. Situarlos, articularlos 
y discutirlos constituye una tarea pendiente en la investigación acerca de la ontología 
fundamental y su conexión con la pregunta por el ser en Heidegger. Recientemente 
Roberto J. Walton ha explorado de modo fructífero el problema de la articulación entre 
el tiempo del ser y el tiempo de la existencia, articulación que designa de otro modo 
nuestro asunto. Al respecto afirma que “[E]n virtud del viraje, y del contrabalanceo de 
ser y Dasein que lo caracteriza, la temporariedad (Temporalität) inherente a la verdad 
del ser coloca bajo su despliegue la temporeidad (Zeitlichkeit) extática analizada en Ser 
y tiempo” (Walton, 2018, p. 198). En un contrapunto con la fenomenología de Husserl, 
recorre Walton un camino que avanza en una dirección paralela a la que plantearemos 
a continuación, en el sentido de que tanto su propuesta como la de Patočka, son 
tributarias del encuentro Husserl-Heidegger. Nuestra tesis es que otro despliegue 
consistente de este camino que avanza entre metafísica y fenomenología, camino que 
Heidegger denominó “metontología”, puede encontrarse en la lectura barbarasiana de 
Jan Patočka (Barbaras, 2011; 2016).1

1	 Nuestra aproximación a la filosofía de Patočka estará orientada, en principio, por quien desde hace casi dos décadas viene 

realizando uno de los trabajos exegéticos más rigurosos sobre su pensamiento, me refiero al filósofo francés Renaud 

Barbaras. A este respecto la obra titulada L’ouverture du monde. Lecture de Jan Patočka, publicada en 2011, permite 

apreciar de qué manera la cuestión del movimiento, lejos de ser un enigma aislado, o para decirlo toscamente, una 

piedra en el zapato en la pregunta por el ser, constituirá para Patočka la clave para comprender la unidad de la existencia 

humana y el mundo, a par tir de un esclarecimiento de aquello que gobierna el campo originario del aparecer. La lectura de 

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05 


59

Heidegger, Barbaras y Patočka: acontecimiento originario e historicidad

Estud.filos  n.º 61. Enero-junio de 2020  |  pp. 55-69  |  Universidad de Antioquia  |  ISSN 0121-3628  |  ISSN-e 2256-358X

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05

Al proponer esta tesis estamos implicando, por otra parte, que poner en el centro de 
la interrogación el enigma del movimiento nos permitirá trazar el puente entre acontecer 
histórico y acontecimiento originario, de modo que se vuelva tratable la vinculación 
entre estos dos órdenes tempóreos. El desafío es considerable. Aún tomando como 
punto de partida el ingente trabajo exegético acometido por Renaud Barbaras, nuestra 
presentación del problema solo podrá, en el marco de este escrito, presentar una visión 
general del campo de estudio e indicar su posible despliegue.

En lo que sigue propondremos, según lo expuesto, dos momentos de nuestro 
recorrido. En un primer momento, “Historicidad, enigma del movimiento y postulados 
metontológicos en Heidegger”, abordaremos la cuestión de la historicidad y del tiempo 
total originario en Heidegger, en el paso de la elaboración de Ser y tiempo a los 
planteamientos metontológicos del curso sobre Leibniz. Destacaremos el modo como 
se presenta el enigma del movimiento (enigma del ser), y la solución esbozada por 
Heidegger. A continuación, “Renaud Barbaras y Jan Patočka”, pondremos en continuidad 
los planteamientos metontológicos con la lectura barbarasiana de la cosmología de 
Patočka, con el propósito de mostrar posibles articulaciones y reconocer, a partir de allí, 
la manera como se despliega y diverge de la ontología heideggeriana, la fenomenología 
“a-subjetiva” de Patočka.

Historicidad, enigma del movimiento y postulados metontológicos 
en Heidegger

Para poner de manifiesto el problema del movimiento anidado en la comprensión 
heideggeriana de la temporeidad y de la historicidad nos remitiremos directamente a 
las tesis con las cuales Heidegger concluye su exposición de la temporeidad originaria:

•	 El tiempo es originariamente temporización de la temporeidad, y en cuanto tal 
posibilita la constitución de la estructura del cuidado.

•	 La temporeidad es esencialmente extática.
•	 La temporeidad se temporiza originariamente desde el futuro.
•	 El tiempo originario es finito.

A partir del esclarecimiento existencial, es decir, originario, de la temporeidad, Heidegger 
emprende una serie de interpretaciones “tempóreas” destinadas a situar las estructuras 
básicas de la existencialidad: cotidianidad, historicidad e intratemporalidad. Dentro de 
estas estructuras destaca la historicidad, y destaca por una razón ontológica específica 
pues, anticipando el análisis, declara Heidegger que la estructura de la temporización 

Barbaras, por otra par te, no constituye un trabajo meramente exegético, sino que constituye el punto de par tida para su 

propio planteamiento metafísico, tal como puede encontrárselo en Métaphysique du sentiment (Barbaras, 2016), obra que 

retoma los planteamientos de la cosmología patočkiana imprimiéndoles, mediante el concepto de archi-acontecimiento, 

una torsión específica que desemboca en una nueva concepción metafísica del devenir del mundo.

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05 


60

Germán Darío Vélez López

Estud.filos  n.º 61. Enero-junio de 2020  |  pp. 55-69  |  Universidad de Antioquia  |  ISSN 0121-3628  |  ISSN-e 2256-358X

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05

de la temporeidad es la historicidad (Geschichtlichkeit) del Dasein. Retengamos esta 
idea: la temporización, la maduración, el llegar a ser de la temporeidad es la historicidad.

La cuestión decisiva, obviamente, consiste en saber qué es la historicidad. 
Hemos mostrado en otro lugar (Vélez López, 2018) de qué modo ha sido decisiva la 
confrontación con Dilthey en la elaboración que hace Heidegger de la historicidad, 
y cómo, a su vez, en ella está implicado el enigma del movimiento. Retomemos el 
planteamiento básico, dirigiéndonos al capítulo titulado “Temporeidad e historicidad” 
de Ser y tiempo.

Heidegger introduce la pregunta por la historicidad de la existencia a partir de 
una mirada autocrítica respecto a lo alcanzado en la interpretación ontológica: es 
posible que esta interpretación no se haya dado a sí misma el fenómeno del Dasein 
en su integridad, que al estar orientada por el precursar la muerte, haya pecado de 
unilateralidad, dejando sin considerar el nacimiento, y con ello, el modo específico 
de “extenderse” el Dasein entre el nacimiento y la muerte. Heidegger se propone 
reparar ese defecto en el análisis acometiendo la interpretación tempórea de la 
“trama de la vida”:

[L]a aclaración ontológica de la “trama de la vida”, es decir, de la específica 
extensión, movilidad y persistencia del Dasein, debe intentarse en el horizonte 
de la constitución tempórea de este ente. La movilidad de la existencia no es el 
movimiento de un ente que está-ahí. Se determina a partir del extenderse del 
Dasein. A esa específica movilidad del extenderse extendido la llamamos nosotros 
el acontecer del Dasein. La pregunta por la “trama” del Dasein es el problema 
ontológico de su acontecer. Poner al descubierto la estructura del acontecer y 
sus condiciones de posibilidad tempóreo-existenciales significa alcanzar una 
comprensión ontológica de la historicidad. (…) El análisis del acontecer conduce 
ante los problemas de una investigación temática de la temporización en cuanto 
tal (Heidegger, 1998, p. 391).

La historicidad se comprende como articulación de movilidad y persistencia en la 
extensión. Esto puede llevarnos a pensar que comprender la historicidad consiste en 
comprender de qué manera un ente persistente se mueve, es decir, cambia o sufre 
modificaciones en la extensión entre nacimiento y muerte. Pero se trataría, en tal caso, 
de un ente subsistente, no de la existencia humana. La verdadera cuestión consiste, 
entonces, en preguntarse de qué modo debe entenderse, existencialmente, el entramado 
de movilidad y persistencia en la extensión entre nacimiento y muerte.

Heidegger denomina acontecer a esta movilidad particular. El acontecer, por su 
parte, se determina como destino:

La finitud, cuando es asumida sustrae a la existencia de la infinita multiplicidad 
de posibilidades de bienestar, facilidad, huida de responsabilidades, que 
inmediatamente se ofrecen, y lleva al Dasein a la simplicidad de su destino 

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05 


61

Heidegger, Barbaras y Patočka: acontecimiento originario e historicidad

Estud.filos  n.º 61. Enero-junio de 2020  |  pp. 55-69  |  Universidad de Antioquia  |  ISSN 0121-3628  |  ISSN-e 2256-358X

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05

(Schicksal). Con esta palabra designamos el acontecer (Geschehen) originario 
del Dasein que tiene lugar en la resolución propia (Heidegger, 1998, p. 400).

Y un poco más adelante, añade Heidegger: “Definiremos repetición como el modo de 
la resolución que se entrega a sí misma (una posibilidad heredada) y mediante la cual 
el Dasein existe explícitamente como destino” (Heidegger, 1998, p. 401).

La movilidad del acontecer propiamente asumida sería, pues, el proyectarse 
comprensor en una posibilidad heredada y elegida, en la que se consolidaría, por 
decirlo así, el destino simple de un Dasein resuelto. La movilidad, si algo del significado 
corriente persiste en esta comprensión, consistiría en la proyección y realización 
repitente de posibilidades heredadas que el Dasein asumiría como propias. Frente a 
esta movilidad contrastaría la inmovilidad del irresoluto, o la inconstancia febril de 
quien está eligiendo sin estar resuelto. La movilidad del Dasein resuelto tendría, según 
esto, las características de la constancia, la estabilidad y la simpleza.

Sin embargo, la movilidad del acontecer, como destino, no compromete solamente 
al Dasein a nivel individual y aislado, sino a una comunidad y a un mundo de útiles y 
de obras que comparecen en el mundo y que son también el mundo.

El acontecer de la historia es el acontecer del estar-en-el-mundo. La historicidad 
del Dasein es esencialmente historicidad del mundo, un mundo que, en razón del 
carácter extático-horizontal de la temporeidad, pertenece necesariamente a la 
temporización de esa temporeidad (Heidegger, 1998, p. 404).

Esta última acotación es necesaria, puesto que se trata de disolver el posible 
malentendido que surgiría de una visión inmanentista de la historicidad o remitida a 
la sola corriente de las vivencias. La historicidad compromete al Dasein como ser en el 
mundo, y con ello al mundo mismo. El acontecer del Dasein es co-acontecer de la historia 
del mundo, que Heidegger llama acontecer mundi-histórico. Acerca de este acontecer, 
Heidegger da una indicación rápida, concerniente al hecho de que lo que acontece con 
las cosas (útiles y obras) no puede comprenderse, en su carácter de movilidad, como 
meros cambios de lugar, aún cuando se produzcan efectivamente desplazamientos 
espaciales. Los útiles y las obras cambian de lugar, sin duda, así como el Dasein se 
desplaza para ir al trabajo, para salir de vacaciones, para asistir a un simposio; pero ni 
para el caso del Dasein, ni para el caso del ente que comparece en el trato cotidiano, 
se entiende la movilidad en el sentido del acontecer histórico si se apela al movimiento 
como cambio de lugar. Sea como fuere, al final de esta exposición, Heidegger recuerda 
que no se ha propuesto realizar una interpretación detallada de la movilidad mundi-
histórica, sino que “el propósito de esta exposición no es otro que ponernos ante el 
enigma ontológico de la movilidad del acontecer en general” (Heidegger, 1998, p. 404).

Buscaremos en vano el esclarecimiento ontológico de la movilidad del acontecer. La 
interpretación desemboca en una crítica que muestra cuál es la base existencial de la 
pregunta por la trama de la vida y por la necesidad de una conexión de las vivencias. 

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05 


62

Germán Darío Vélez López

Estud.filos  n.º 61. Enero-junio de 2020  |  pp. 55-69  |  Universidad de Antioquia  |  ISSN 0121-3628  |  ISSN-e 2256-358X

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05

La pregunta por la trama de la vida es una pregunta que surge de una historicidad 
impropia, de la historicidad del uno, perdido y disperso, que intenta recogerse en una 
historia coherente. Para el Dasein propio no hay dispersión ni discontinuidad sino una 
vida vivida como continuidad extensa “en la que el Dasein en cuanto destino mantiene 
“incorporados”, dentro de su existencia, tanto el nacimiento y la muerte, como su 
“entre”, de tal manera que en esta estabilidad el Dasein se ha hecho “instantáneo” para 
lo mundi-histórico de su situación concreta” (Heidegger, 1998, p. 406).

Al final quedamos puestos ante una disyuntiva: o reconocemos como historicidad 
el movimiento impropio de la dispersión, que busca ganar coherencia mediante una 
conexión de vivencias (Dilthey, 2000, p. 109), o reconocemos que la estabilidad de 
una existencia auténtica se realiza “instantáneamente” en un destino simple, con lo 
cual perdemos el sentido propio de movimiento. Dicho de otro modo, aquello que de 
manera corriente reconocemos como movilidad estaría dado por la in-estabilidad de la 
existencia impropia e irresoluta. De ella decimos que cambia, se mueve, se dispersa 
y busca recogerse. Frente a esta, la existencia resuelta estaría caracterizada por una 
especie de compacidad e instantaneidad que, en el extremo opuesto, casi negaría la 
extensión y el “entre” mismo. Pero con ello, entonces, la movilidad del acontecer de 
la existencia propia pareciera ser todo menos móvil. Quizás esta inmovilidad es en el 
fondo una mera apariencia. Poder apreciar correctamente el carácter de movilidad de 
la existencia histórica resuelta implica reconocer antes que el ámbito de despliegue de 
esa movilidad no es aquel en donde corrientemente creemos situarla. La movilidad de la 
existencia es movilidad temporal. Pensar la movilidad temporal o tempórea es el enigma 
que yace en el fondo de la comprensión de la historicidad de la existencia: 

Constantemente la interpretación existencial de la historicidad del Dasein, sin 
advertirlo, se sume en la oscuridad. Las oscuridades son difíciles de disipar, por 
cuanto no se han distinguido aún las posibles dimensiones del cuestionamiento 
adecuado y porque en todas ellas ronda el engima del ser y —como ahora se nos 
ha hecho claro— el del movimiento (Heidegger, 1998, p. 407). 

El enigma queda indicado en este punto de la elaboración, pero como habíamos 
anticipado, nos parece que su tratamiento propio, que no necesariamente su solución,2 
será objeto de la metafísica y no de la ontología fundamental.

Heidegger retoma el problema del tiempo en conexión con el movimiento un año 
después de la publicación de Ser y tiempo en el curso de 1928 titulado Principios 
metafísicos de la lógica. En esta reelaboración de la cuestión de la temporalidad, 
Heidegger remite el ser del Dasein al movimiento de mundanización mismo, es decir, 

2	 Agradezco al profesor Robson Ramos dos Reis el haber llamado mi atención acerca de la necesidad de pensar lo específico del 

enigma, Rätsel, y de la eventual imposibilidad de aportar una solución en términos de una comprensión ontológica del mismo. 

En lo que sigue intentaré mostrar de qué modo el enigma es tratable en el marco de una reflexión metontológica.

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05 


63

Heidegger, Barbaras y Patočka: acontecimiento originario e historicidad

Estud.filos  n.º 61. Enero-junio de 2020  |  pp. 55-69  |  Universidad de Antioquia  |  ISSN 0121-3628  |  ISSN-e 2256-358X

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05

de emergencia del mundo en cuanto tal, abriendo con ello una dimensión cosmológica 
que en cierto modo anticipa el desarrollo de Patočka con el cual concluiremos nuestro 
planteamiento.

El §12 “Trascendencia y temporeidad”3 de Principios metafísicos de la lógica 
(Heidegger, 2009, p. 228) constituye un intento por mostrar de qué manera la 
temporeidad constituye al mundo mismo. Para hacerlo, Heidegger contrapone a la 
concepción corriente o tradicional sobre el tiempo aquello que ha sido ganado a partir 
de la ontología fundamental. Los tres primeros enunciados proponen algo que nos 
resulta fácilmente reconocible desde la interpretación de 1927, salvo por un pequeño 
añadido relativo al movimiento:

1.	 A la esencia del tiempo le pertenece su carácter extático.
2.	 A la vez que esta constitución extática, al tiempo le pertenece su carácter de 

horizonte.
3.	 El tiempo ni pasa ni está, sino que se temporiza. La temporización es el 

fenómeno originario del ‘movimiento’ (Heidegger, 2009, p. 231).
Acerca del carácter extático del tiempo aclara Heidegger:

[E]l tener la expectativa es, como decimos, extático. El éxtasis mencionado 
aquí, el salir de sí (ἔκστασις) es esencialmente un raptus. Esto quiere decir: 
el Dasein no se hace poco a poco un ente que tiene la expectativa gracias a 
que atraviesa, siguiendo una sucesión, el ente que fácticamente le viene a 
su encuentro como futuro, sino, al contrario, este atravesar recorre poco a 
poco únicamente el camino abierto por el raptus de la temporeidad misma 
(Heidegger, 2009, p. 239).

El movimiento originario, podríamos decir, no es aquel por el cual el Dasein constituye la 
temporeidad en esa forma eminente de expectativa que existencialmente se denomina 
precursar la muerte, sino el de la temporeidad misma, como raptus que abre el camino 
que el Dasein atraviesa en su encuentro con el ente, y de nuevo, de manera eminente, 
en su encuentro consigo mismo. El Dasein solo es venidero y precursor, solo puede 
apropiarse de sí en la resolución porque el raptus de la temporeidad hace posible el ir 
al encuentro de sí mismo en su destino.

Pero la temporeidad no solamente es extática, sino también horizontal. “Horizonte” 
que debe ser entendido como límite o período de oscilación de la temporeidad misma, 
de temporización de la temporeidad. El horizonte es por ello el cerco, por decirlo así, 
del posible ingreso del ente en el ámbito mundanizante del Dasein, en el cerco de la 
mundanización del mundo. Ese cerco y ese período de oscilación, podríamos decir que 

3	 Transzendenz und Zeitlichkeit, traducido por Juan José García Norro como “Trascendencia y temporalidad”. En su lugar, y siguiendo 

la decisión de Rivera en su traducción de Ser y tiempo ajustamos la traducción de García Norro, para mantener la unidad de la 

denominación, y escribimos, entonces, “Trascendencia y temporeidad”.

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05 


64

Germán Darío Vélez López

Estud.filos  n.º 61. Enero-junio de 2020  |  pp. 55-69  |  Universidad de Antioquia  |  ISSN 0121-3628  |  ISSN-e 2256-358X

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05

corresponde, en términos del mundo histórico, al horizonte de la tradición. Solo las 
posibilidades fácticas de repetición que son ingresadas por la tradición (otro nombre 
de la oscilación del tiempo) en el cerco de la generación del Dasein, pueden contar 
como posibilidades destinales, como formas de su acontecer, y con ello, de su movilidad 
existencial.

Creo que de este modo puede arrojarse un poco de claridad sobre el pasaje siguiente, 
el cual considero decisivo en función de la cosmogonía, existencialmente fundada en 
la temporeidad originaria:

La temporización es la libre oscilación de la temporeidad total originaria; el 
tiempo, en la oscilación, se alcanza y se pierde a sí mismo. Y sólo por el impulso, 
hay el lanzamiento, la facticidad, el estar proyectado; solo por la oscilación, hay 
el proyecto (Heidegger, 2009, p. 241).

El tiempo mismo que, por decirlo así, se empuja hacia la oscilación en que se gana y se 
pierde a sí mismo, sería la temporización como fenómeno originario del movimiento.

El horizonte marca, por decirlo así, el límite, el período de la oscilación extática 
del tiempo, en la cual algo puede ser esperado, algo puede llegar a ser o ingresar 
en el mundo como ente o como tradición, como legado y como posibilidad de 
repetición. Pero del mismo modo, podríamos afirmar también que el período de 
oscilación marca el límite en el que se pierde el tiempo, es decir, el límite que 
corresponde a aquello que pudo haber sido y que ha salido del mundo. Ingreso y 
salida del mundo son posibles en el horizonte extático de la temporeidad. ¿Cómo 
designar este “movimiento” por el cual algo puede ser esperado como ingresando 
al mundo? El término “mito” empleado por Heidegger da la clave para entender 
en qué orden del ser nos adentramos mediante el análisis de la temporeidad total 
originaria: se trata del llegar a ser del mundo. 

El ingreso del ente en el mundo es la historia originaria. De esta historia 
originaria debe surgir una problemática a la que hoy comenzamos con lentitud 
a aproximarnos con más claridad: lo místico. La metafísica del mito debe ser 
entendida a partir de esta historia originaria y, sin duda, con la ayuda de una 
construcción metafísica del tiempo originario, es decir, del tiempo que comienza 
con la historia originaria misma (Heidegger, 2009, p. 243). 

Pero, entonces en el nivel metafísico en el que estamos situados, es decir, en medio del 
problema de la cosmología y la cosmogonía, puntualiza Heidegger: “De esta manera, se 
muestra, pues, la peculiar productividad intrínseca de la temporeidad en el sentido de 
que el producto es precisamente una nada peculiar: el mundo” (Heidegger, 2009, p. 244).

Como puede apreciarse, no solamente el planteamiento filosófico se vuelve 
enormemente complejo porque la metafísica toma el relevo de la fenomenología, sino 
también porque dos órdenes o dos dimensiones del acontecer empiezan a articularse, 

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05 


65

Heidegger, Barbaras y Patočka: acontecimiento originario e historicidad

Estud.filos  n.º 61. Enero-junio de 2020  |  pp. 55-69  |  Universidad de Antioquia  |  ISSN 0121-3628  |  ISSN-e 2256-358X

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05

el acontecer de la existencia y el acontecer del mundo mismo, la temporeidad originaria 
y la temporeidad total originaria, historicidad e historia originaria o proto-historia. Es 
posible mostrar, como indicaremos brevemente a continuación, que la cosmología de Jan 
Patočka constituye una tentativa de pensar de modo radical este acontecer originario y 
que al hacerlo sigue una vía que la metontología heideggeriana había abierto en 1928, 
en el momento preciso en que, según hemos indicado someramente, la fenomenología 
es relevada por la metafísica.

Renaud Barbaras y Jan Patočka
Crítica del subjetivismo

Para Renaud Barbaras el problema central que plantea la lectura de Patočka consiste 
en comprender la tesis central del filósofo checo, que afirma que la existencia es 
movimiento. La comprensión se confronta de manera inmediata con el problema de la 
existencia misma, es decir, con el problema de pensar como “existencia” un modo de ser 
que difiere de la simple presencia subsistente (Vorhandenheit) del ente intramundano. 
Según esto, el primer punto para la comprensión de la tesis es crítico. El título general 
de esta crítica puede ser “crítica del subjetivismo”, crítica que compromete directamente 
el descubrimiento cartesiano del cogito, su encubrimiento mediante los cogitata, y 
finalmente la recaída de Husserl en el subjetivismo bajo la forma de la reflexión. 

Las coordenadas básicas de la crítica al subjetivismo están, pues, estrechamente 
emparentadas con el planteamiento de Heidegger en Ser y tiempo, es decir, en primer 
término, con su indicación a propósito de la necesidad de pensar el descubrimiento 
cartesiano a partir de una interrogación con respecto al sentido de ser del sum 
más que a partir de una investigación sobre los cogitata. La crítica de Patočka al 
subjetivismo se desplegará a partir del campo despejado por la analítica existencial 
heideggeriana, pero sus destinos no serán enteramente convergentes. La divergencia 
del planteamiento patočkiano con respecto al heideggeriano se pondrá de manifiesto 
en un tratamiento desigual de la especificidad existencial que, como anuncia la tesis, 
se inclinará del lado del movimiento, e incluso de la corporeidad motriz en Patočka, 
desformalizando, encarnando, haciendo, por decirlo así, más concreta, la estructura 
del cuidado heideggeriana.

Este tratamiento divergente no indica simplemente dos caminos que se separan 
siguiendo modos incompatibles de comprender la existencia. La divergencia puede ser 
entendida como el índice del problema filosófico al cual Heidegger se vio expuesto en 
la etapa final de la ontología fundamental: el enigma del movimiento. Sin embargo, 
como mostraremos a continuación, la divergencia en el plano fenomenológico, o en 
la comprensión de la existencia, no se da sin una cierta convergencia en el plano 
metafísico, es decir, justamente aquel que acabamos de destacar en nuestra lectura 
de la metontología. Concluiremos, pues, nuestra reflexión, mostrando de qué modo 

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05 


66

Germán Darío Vélez López

Estud.filos  n.º 61. Enero-junio de 2020  |  pp. 55-69  |  Universidad de Antioquia  |  ISSN 0121-3628  |  ISSN-e 2256-358X

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05

se vinculan los órdenes fenomenológico y metafísico del movimiento en Patočka, de 
modo que pueda apreciarse mejor en qué medida su pensamiento está vinculado de 
un modo todavía por explicitar aún mejor, y desarrollar en sus consecuencias, con el 
pensamiento de Heidegger.

Cosmología y proto-historia

Barbaras introduce el planteamiento cosmológico patočkiano por la vía de la tesis central 
acerca de la existencia como movimiento, tesis que ha sido desarrollada en sus detalles 
en la primera parte de su lectura de Patočka. Se trata ahora de mostrar que, si la pregunta 
por la existencia se desarrolla como fenomenología dinámica, como fenomenología del 
movimiento de la existencia, esta fenomenología, a su vez, necesita abordar la cuestión 
del movimiento por sí misma, independientemente, digámoslo así, de que el movimiento 
en cuestión sea aquel por el cual un sujeto constituye un mundo; esto con el propósito de 
llevar a un despliegue radical y autónomo el campo del aparecer. Dicho en otros términos, 
la ambición del planteamiento cosmológico no es otra que fundar el campo originario de 
manifestación o de aparecer, campo en el que se constituye la correlación misma entre el 
ente trascendente y sus modos de donación. En este sentido podemos decir que al pensar 
la autonomía del campo del aparecer o del campo fenomenal, la cosmología es con ello 
la ontología más radical, aquella que acomete en última instancia la pregunta por el ser 
mismo, punto en el que el planteamiento patočkiano muestra tal vez su mayor proximidad, 
sino deuda, con el heideggeriano. Veamos de qué modo expresa Barbaras esta tarea de la 
cosmología de Patočka:

El mundo no es totalidad, sino devenir o physis. Si la manifestación, en su 
esencia, depende de un proceso que es de entrada aquel del mundo, en el 
sentido de que tiene al mundo como sujeto verdadero, nuestro movimiento 
solo puede ser entonces un momento de ese proceso y nuestra existencia solo 
puede ser caracterizada por una pertenencia originaria (hiper-pertenencia) a ese 
mundo procesual. Lo que parece ser nuestra iniciativa (y lo es en un sentido), a 
saber, nuestro movimiento fenomenalizante, viene en realidad desde más lejos 
y desde más hondo que nosotros mismos: nuestra existencia prolonga y realiza 
un dinamismo que es originariamente aquel del mundo (Barbaras, 2011, p. 200).

¿En qué consiste ese dinamismo del mundo? El término physis da la clave. El mundo 
debe ser comprendido como proceso, como devenir. Ese proceso contiene, en realidad 
dos momentos de la manifestación: una manifestación primaria, en la cual el ente llega 
a ser delimitándose, individuándose, emergiendo de la noche de la indiferenciación, y 
una manifestación secundaria, por la cual el ente no sólo se delimita, no sólo aparece 
como un ente, sino que es descubierto en tanto que ente, es decir, como siendo un 
ente. La primera manifestación es a-subjetiva: “la delimitación, el desocultamiento, no 

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05 


67

Heidegger, Barbaras y Patočka: acontecimiento originario e historicidad

Estud.filos  n.º 61. Enero-junio de 2020  |  pp. 55-69  |  Universidad de Antioquia  |  ISSN 0121-3628  |  ISSN-e 2256-358X

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05

es el resultado de nuestro acto de juicio, sino algo que se produce en las cosas mismas” 
(Barbaras, 2011, p. 219). Pero no solamente la manifestación es a-subjetiva, sino que 
conduce a comprender el ser como movimiento: 

Sólo hay delimitación como separación, y sólo hay separación como procediendo 
del movimiento. La fuente o el fondo de la fenomenalidad, lo que procura a los 
fenómenos (a los entes individuados) sentido y fundamento, sólo puede consistir 
en el proceso por el cual el ente es separado de la totalidad de la que hace parte, 
desprendido del entorno para devenir el ente que es (Barbaras, 2011, p. 220).

Ahora bien, ¿cómo entender la manifestación secundaria, y con ello el a priori de 
la correlación? Barbaras retoma un planteamiento decisivo de Patočka en su obra El 
mundo natural y el movimiento de la existencia humana, donde propone lo siguiente: 

la característica del movimiento que es específicamente nuestro sería, sin 
embargo, la no indiferencia con respecto al ser, el interés por el ser propio, y 
conjuntamente, por el ser del ente en general, bajo el fundamento de una nueva 
manera como el ser condiciona al ente —no solamente en su emergencia y 
desaparición, sino realmente en tanto que claridad haciendo posible el encuentro 
en-el adentro, al interior del universo, claridad que desvela el universo en su 
conexión con la vida (Barbaras, 2011, p. 274). 

Esta forma que tiene la existencia de interesarse, de estar concernida por el ser, 
evidentemente puesta al descubierto por Heidegger, y retomada aquí por Patočka, 
es asimilada a la “tentativa de comprender la existencia en tanto que movimiento” 
(Barbaras, 2011, p. 274). ¿Por qué? En primer lugar, la existencia es tributaria del 
movimiento mismo de individuación, es movimiento en su origen y, en segundo lugar, 
es aquel movimiento que sale al encuentro del ente como ente de un mundo de la vida, 
como ente para nosotros, movimiento de trascendencia y aproximación por el cual el 
ente ingresa en el mundo histórico. En este sentido, las dos formas del movimiento 
comprendidas en la existencia son en el fondo “dos grados del aparecer” (Barbaras, 2011, 
p. 275). El aparecer secundario es el aparecer creador de mundo, si entendemos por tal 
creación la remisión del ente al ser como totalidad. Dicho de otro modo, afirmar que 
por medio del hombre el ser aclara al ente, lo hace comparecer como ente del mundo, 
equivale a decir que en este aparecer se manifiesta el mundo como totalidad. Pero 
esto no hace más que repercutir sobre la cuestión del modo de ser del hombre mismo. 
Por esto propone Barbaras que, tras la exposición de los dos grados de manifestación, 
queda aún por resolver la “más difícil cuestión”: ¿En qué consiste esta individuación 
del hombre por medio de la cual el ente aparece en su claridad, es decir, es remitido y 
puesto en relación con la totalidad? La respuesta es la siguiente:

Sólo hay totalización del mundo por y para una existencia que se pone a parte 
del mundo, que se expulsa del mundo. Más profunda que la correlación hay una 

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05 


68

Germán Darío Vélez López

Estud.filos  n.º 61. Enero-junio de 2020  |  pp. 55-69  |  Universidad de Antioquia  |  ISSN 0121-3628  |  ISSN-e 2256-358X

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05

separación, una división originaria que sólo puede concernir al mundo en su primer 
sentido (fondo) y que es al mismo tiempo el acto de nacimiento de aquel que se 
convertirá en sujeto. (…) El acontecimiento primero que debemos postular como 
estando en la fuente de la fenomenalidad es un acontecimiento de separación o de 
expulsión (en tanto que esta separación es necesariamente la operación del mundo 
como fondo), que es también el acontecimiento de una totalización y, en tanto 
que tal, surgimiento conjunto del pre-hombre o del pre-sujeto y del mundo. Es este 
acontecimiento primero quien, desplegando por decir así el espacio (la distancia) de 
la correlación, da lugar a la vez al desocultamiento de los entes y al movimiento del 
sujeto que es su destinatario”4 (Barbaras, 2011, p. 285).

Conclusión

Estimamos haber presentado de manera pormenorizada el problema del vínculo 
entre temporeidad originaria y temporeidad total originaria en la formulación 
heideggeriana de los años 1927-1928, así como el problema que supone el vínculo 
entre ambas temporeidades, y la indicación de un posible camino de solución a partir 
de la lectura barbarasiana de Jan Patočka, la cual proporciona un modo de tratar el 
problema, partiendo de una reformulación metafísica del mismo, y apelando a la idea 
de acontecimiento de separación. Barbaras, por su parte, proseguirá este camino, más 
allá de Patočka, en obras como Dynamique de la manifestation (2013), y Métaphysique 
du sentiment (2016), en las cuales la cuestión de la separación como acontecimiento 
originario, fundacional e infra-histórico, constituirá la posibilidad de pensar la historia 
misma y su vínculo metafísico con el mundo originario. Será en relación con estas obras 
que tendremos que proseguir la indagación que dejamos en este punto esbozada.

¿Qué tan lejos estamos en este punto del planteamiento metontológico de 
Heidegger? A decir verdad, no tanto como podría imaginarse. Una nota final de su curso 
de 1928, titulada “Lejanía y cercanía”, que aparece como suplemento en la edición de 
la Gesamtausgabe preparada por Klaus Held, pero que no fue leída en el curso, dice: 

¡El hombre es un ser de la lejanía! Y sólo mediante la auténtica lejanía originaria, 
que él se forma en su trascendencia respecto de todo ente, crece en él la 
verdadera cercanía a las cosas. Y sólo el saber escuchar en la lejanía temporaliza 
el despertar de la respuesta de los seres humanos que deben estar cerca de él 
(Heidegger, 2009, p. 256).

4	 Esta última formulación no es, estrictamente hablando, patočkiana, sino que hace parte ya del planteamiento barbarasiano, y del 

modo como el lector de Patočka comienza a esbozar su crítica y su superación. Un desarrollo detallado de la idea de acontecimiento 

originario, que aquí apenas está esbozada, lo hará Renaud Barbaras en sus obras “post-patočkianas”, especialmente en Dynamique 

de la manifestation (2013), y Métaphysique du sentiment (2016).

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05 


69

Heidegger, Barbaras y Patočka: acontecimiento originario e historicidad

Estud.filos  n.º 61. Enero-junio de 2020  |  pp. 55-69  |  Universidad de Antioquia  |  ISSN 0121-3628  |  ISSN-e 2256-358X

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05

Al pensar en esta lejanía, otro nombre para la trascendencia, y al pensar que es lejanía 
aquello que la separación originaria nos lega como primera herencia, no podemos dejar 
de pensar en que si la filosofía se convierte para nosotros en un destino, acaso sea 
porque separados del mundo, su legado nos llega, no solo de una generación anterior, 
no solo de la generación de nuestros maestros, sino del mundo mismo del que estamos, 
en cierto modo exiliados. Al pensar esta idea, somos llevados también a recordar las 
palabras de Novalis: “La filosofía es en realidad una nostalgia, un impulso a estar en 
todas partes en casa.”

Referencias

Barbaras, R. (2011), L’ouverture du monde. Lecture de Jan Patočka. Chatou: Les éditions de la 
transparence. 

Barbaras, R. (2013). Dynamique de la manifestation. Paris: Vrin.

Barbaras, R. (2016). Métaphysique du sentiment. Paris: Les éditions du Cerf.

Dilthey, W. (2000). Dos escritos sobre hermenéutica. Madrid: Ediciones Itsmo.

Heidegger, M. (1995). Caminos de bosque. Madrid: Alianza.

Heidegger, M. (1998). Ser y tiempo. Santiago de Chile: Editorial Universitaria.

Heidegger, M. (2009). Principios metafísicos de la lógica. Madrid: Editorial Síntesis.

Vélez López, G. D. (2018). Heidegger con Dilthey: historicidad y movilidad de la existencia. Studia 
Heideggeriana, 7, 99-118.

Walton, R. J. (2018). El enraizamiento de la historicidad en el tiempo. Studia Heideggeriana, 7, 187-214.

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a05 

	_GoBack
	_gjdgxs
	_30j0zll
	_1fob9te
	_3znysh7
	_GoBack
	_2et92p0
	_tyjcwt
	_3dy6vkm
	_GoBack
	_Hlk10619626
	_Hlk10543126
	_Hlk10694986
	_Hlk10695726
	_Hlk10696052
	historicidad-enigma-del-movimiento-y-pos
	lectura-de-jan-pato%C4%8Dka
	cr%C3%ADtica-del-subjetivismo
	cosmolog%C3%ADa-y-proto-historia
	_30j0zll
	_1fob9te
	_GoBack
	_gjdgxs
	_30j0zll
	_GoBack

