ARTICULOS
DE INVESTIGACION

¢Qué significa filosofar? Interpretaciones
sobre el objeto y la condicion
de la ontologia de Martin Heidegger™

Diego Martinez Zarazua

Katholieke Universiteit Leuven, Lovaina, Bélgica
E-mail: diego.m.zarazua@gmail.com

Recibido: 15 de abril de 2019 | Aprobado: 28 de octubre de 2019
https://doi.org/10.17533 /udea.ef.n61a06

Resumen: La influencia de Martin Heidegger en el medio filosofico contempordneo
es indiscutible. Sin embargo, no siempre resulta claro qué significa el que Heidegger
comprenda la filosofia como una ontologia, esto es, como una interrogacion por el ser.
Con miras a esclarecer esto, y por lo general empleando un vocabulario distinto al de
Heidegger, el presente articulo ofrece la interpretacion de su filosofia como una forma
no positiva de investigacion ontoldgica. Esto es, como un desarrollo de la pregunta
por el ser que rechaza toda tentativa de respuesta. Para ello se analizan dos aspectos
estructurales del pensamiento de Heidegger: su objeto (el ser del ente) y su condicién
(que haya cosa y que ésta de alguna manera se estropee).

Palabras clave: Heidegger, diferencia ontologica, ser, ente, ocultamiento, ontologia,
fenomenologia

*  Elarticulo fue escrito en el marco de una estancia de investigacion en la Katholieke Universiteit Leuven, mientras me encontraba
adscrito a la UNAM. Para tal proposito, disfruté del apoyo econémico del CONACyT. Agradezco a la Dra. Pilar Gilardi (UNAM-IIH)
sus valiosos comentarios al manuscrito.

Como citar este articulo:

Martinez Zarazla, D. (2020). ;Qué significa filosofar? Interpretaciones sobre el objeto y la condicién
de la ontologia de Martin Heidegger. Estudios de Filosofia, 61, 71-90. https://doi.org/10.17533/
udea.ef.n61a06

&) Access @0e)

Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp.71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X 71



mailto:diego.m.zarazua@gmail.com
https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06
https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06
https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06

ARTICULOS
DE INVESTIGACION

What does philosophizing mean?
Interpretation on the object and the
condition of Martin Heidegger’s ontology

Abstract: Martin Heidegger’s influence over the contemporary philosophical landscape
is indisputable. However, it is not always clear what the point is in his understanding
of philosophy as ontology, namely, as a question about the being. In order to clarify
this, and mostly by using a vocabulary different from Heidegger’s, in this paper I offer
my interpretation of his philosophy as a non-positive form of ontological investigation.
That is to say, as a question about the being that rejects any attempt of an answer. In
order to achieve this goal, I consider two structural aspects of Heidegger’s thinking: its
object (the being of entities), and its condition (that there is a thing and that such a
thing fails in some way).

Keywords: Heidegger, ontological difference, being, entity, concealing, ontology,
phenomenology

Diego Martinez Zarazda

Licenciado en Filosofia y Ciencias Sociales por el ITESO y Maestro en Filosofia por la
UNAM (financiado en el segundo caso por CONACyT, México). Actualmente cursa el
programa Research Master of Philosophy en la Katholieke Universiteit Leuven (financiado
por VLUHR, Bélgica), donde también previamente realizé una estancia de investigacion
(CONACyT). Recientemente ha publicado “La libertad como esencia de la verdad: la
relacién Heidegger-Rorty” en Open Insight y “Apuntes para la critica contextualista de
la metafisica” en Xipe Totek. Su investigacion actual se centra en la posibilidad de una
lectura heideggeriana de Karl Marx.

ORCID: 0000-0002-9904-2272

72 Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp. 71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X
https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 
https://orcid.org/0000-0002-9904-2272

¢Qué significa filosofar? :

A casi un siglo de la publicacion de Ser y tiempo, Martin Heidegger sigue siendo el pre-
texto de muchos de nosotros para escribir sobre filosofia. Pues de Heidegger nacen
las mas diversas posiciones y reacciones acerca del filosofar y su competencia, acerca
del asunto del pensar. Y es que no es exagerado decir, aunque casi lo parezca, que
gran parte de la filosofia contemporanea cobra el cardcter que cobra mas o menos en
virtud de —o por oposicion a— la extensa obra de Martin Heidegger, hoy todavia en
vias de publicacion. La asuncion implicita de este pensamiento en los libros de Michel
Foucault, la explotacién del motivo hermenéutico en los de Hans-Georg Gadamer, o
la controvertida pero siempre interesante interpretacion de Heidegger por parte de
Richard Rorty, representan s6lo algunas de las razones por las cuales se justifica en
general releer al “maestro de Alemania”.

;Pero qué es lo que Heidegger pretendia decir? La respuesta que dio siempre
fue la misma: él estaba en el negocio de la ontologia, del discurso sobre el ser. ;Pero
qué es el ser? O mds precisamente, ;qué significa el que la filosofia se interrogue sobre
el ser, que haga de él su principal preocupacién? Y mds adn, ;qué significa decir esto
en nuestro tiempo, uno en el que se suele hablar mas bien como Foucault, Gadamer,
Rorty y algunos otros nos han ensefiado, y menos desde aquella mistificada y vituperada
jerga del ser? En este estudio quisiera aventurar una respuesta a estas preguntas.

En particular, voy a concentrarme en dos cuestiones. Si la filosofia se concibe como
ontologia, ;entonces de qué se ocupa? y ;bajo qué condiciones ocurre que se ocupe
de ello? Esto es, voy intentar esclarecer el objeto de la filosofia y la condicion de su
emergencia. De tal manera se logrard explicar mi hipotesis de lectura del proyecto
heideggeriano: éste consiste en una forma no positiva de investigacion ontologica, es
decir, en undesarrollo de la pregunta por el ser que rechaza toda tentativa de respuesta,
sin que por ello se renuncie a reiterar la pregunta.

Mi argumento se desarrollard en cuatro etapas: empezaré por sugerir una idea
provisional del quehacer de la filosofia que sirva para encarar las formulaciones de
Heidegger a propdsito de la ontologia (1. Preliminares hermenéuticos: una idea de
filosofia). Luego abordaré la cuestion del auténtico “objeto” de la filosofia (el ser), lo
que a su vez me supondra explicar qué no es su objeto (el ente) —mas precisamente: qué
no es su objeto ultimo, ya que el ser siempre se dice del ente (2. No contar un mito—un
mito ontoteoldgico). Después me detendré a explicar la condicion de que la filosofia
emerja, es decir, describir la circunstancia que actualiza la posibilidad de la ontologia,
a saber: la frustracion del ser de la cosa (3. La condicion de la ontologia). Finalmente,
remataré con algunas reiteraciones (4. A modo de conclusion).

1. Preliminares hermenéuticos: una idea de filosofia

Cuando uno se propone hablar de un concepto tan extenso como el de filosofia, aun si
solo es en el contexto de la obra heideggeriana, estd mas o menos obligado a ofrecer

Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp.71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X

: 73

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 :


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 

: Diego Martinez Zarazua

una indicacion de lo que entiende por tal. Pues ciertamente una disciplina tan longeva
como la nuestra dificilmente se deja traer a concepto como algo simple. Acaso porque
su larga historia trajo como consecuencia el que deviniera en algo heterogéneo; acaso
también porque solo es auténticamente lo que es cuando se constituye en oposicion a
su tradicion, es decir, en cierta oposicién consigo misma. Pero esta dificultad no exime
de la obligacion de decir algo al respecto. En cambio, lo que si demanda es considerar la
provisionalidad de tal obligacion, el reconocimiento de que definir la filosofia, aunque
necesario, es irremediablemente circunstancial. Pero se ha de empezar por algun lugar,
a costa de correr con este riesgo.

Eso que la filosofia hace puede expresarse por lo menos de tres formas que emplearé
indistintamente, a saber, como la interrogacion por la consistencia de lo que hay, por el
ser del ente, o por la validez del decir. Asi, detengdmonos en la siguiente formulacion
posible: la filosofia se interroga por la validez de lo que hay. Esto significa, por un lado,
que previo a la filosofia, ya hay algo, ya hay cosas. Puesto que sélo habiéndolas tiene
sentido interrogarse sobre ellas. Por otro lado, también significa un respecto preciso
de interrogacion: de todo lo que las cosas tienen de cuestionable, |a filosofia pregunta
acerca de su validez (consistencia o ser), es decir, acerca de lo que confiere fundamento
a que cada cosa sea la cosa que es —a que sea determinada cosa.

Asi, por ejemplo, un cuestionamiento filosofico de corte epistemologico podria
preguntar por aquello en que radica el que ciertas tesis sean verdaderas o falsas,
mientras que uno de corte ético podria indagar en aquello por lo que determinadas
maneras de conducirse son virtuosas o no. En cualquier caso queda supuesta la
posibilidad de distinguir entre una y otra cosa: lo verdadero de lo falso, lo virtuoso de
lo vicioso. Consiguientemente, lo que por de pronto ya hay es eso: la posibilidad
de discernimiento, cualesquiera sean los criterios que en éste operen. Y la filosofia
entra en juego precisamente cuando se hace cuestion de tales criterios, es decir,
cuando se pregunta en qué consiste la verdad de las tesis o la virtud de las acciones.
Felipe Martinez Marzoa, en cuyo modo de filosofar reposa esta exposicion, explica
el quehacer de la filosofia como la pretension de “mencionar lo que siempre ya esta,
[las reglas del] juego que siempre ya se esta jugando, aquel juego en el cual —y sélo
en él— cada cosa es lo que es” (Martinez Marzoa, 2000, p. 21). Me mantendré a tono
con esta descripcion.

De tal modo definida la filosofia, dedicaré las secciones siguientes a esclarecer
dos cuestiones desde una perspectiva heideggeriana: jcudl es el auténtico objeto de
la filosofia? y scudl es la condicion de que ésta emerja? Pero antes de ponerme a ello,
quiero dejar advertido el caracter de mi ejercicio como lector.

Es bien cierto que ya en el solo reconocimiento de algo como una lectura, se ha
dejado de admitir la univocidad de la inteleccion para dar cabida a interpretaciones
equivocas. Con todo, al leer todavia se podria conservar la pretension —muy legitima— de
reportar sistemdticamente el pensamiento de alguien; o en cambio, de renunciar a ello
y acometerse a una exégesis mas bien ecléctica, sin embargo motivada por inquietudes

74 Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp.71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X
https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 

¢Qué significa filosofar?

concretas. Yo he renunciado a lo primero por razén de lo segundo: sacrifico una lectura
sistematica en aras de una interesada. Y no porque una excluya a la otra, sino porque
para ganar en ambas se requiere de un genio que echo en falta. Lo que quiere decir
que mis lecturas presentaran cierto grado de deslealtad con respecto al texto. No sobra
decir que este estilo de exégesis jamas fue lejano a Heidegger. Ni tampoco que actuar
conforme a una absoluta fidelidad, conduciria al absurdo resultado de aquel cuento
de J. L. Borges en que los cartografos elaboraron un mapa que tenia el tamafo del
Imperio y coincidia puntualmente con él. Con todo, las fuentes originales seguiran ahi.

2. No contar un mito —un mito ontoteoldgico

Mi hipotesis de trabajo es que en Heidegger puede leerse el esfuerzo de plantear una
forma no positiva de investigacion ontolégica, o sea, un desarrollo de la pregunta por
el ser que estropea toda tentativa de respuesta, porque toda respuesta es diferente de
aquello por lo que se pregunta.'En el fondo, esto se piensa en atencién a la diferencia
ontologica, la diferencia entre el ser y el ente en la que Heidegger reiteradamente se
obstino.

Pero cabe preguntarse cual es el significado de la diferencia ontologica, mas alla
de que miente la irreductibilidad del ser al ente. En su libro Los caminos de Heidegger,
Hans-Georg Gadamer escribi¢:

Al recordar las primeras lecciones de Heidegger a las que asisti en 1923 en
Friburgo y en 1924 en Marburgo, me viene a la mente que entonces la expresion
“diferencia ontoldgica” era como una palabra magica. Siempre volvié a aparecer
con todo el énfasis con el que un pensador concentrado hacia sentir que aqui
estaba apuntando a algo muy decisivo, aunque no expresara realmente en
palabras los detalles de las conexiones y el significado de lo que queria decir.
Era casi como otra expresion corriente cualquiera, con la que nos desechaba a
menudo cuando tratdbamos de exponer nuestros propios pequefos intentos de

1 Esta hipétesis de interpretacion encuentra su impulso en un cierto proyecto de lectura que encabezan principalmente Felipe Martinez
Marzoay Arturo Leyte. Aparte del proyecto especifico que abren ellos dos, aunque igualmente preocupados por el asunto de la negatividad
y la filosofia heideggeriana, cabe mencionar los trabajos de Santiago Chame (2017) y David R. Law (2000). Aun asf, no sobra insistir
en que la posibilidad misma de este proyecto hermenéutico anida ya en la obra de Heidegger. Una de sus formulaciones mas explicitas
puede encontrarse en la Introduccion y la Segunda Parte de Los problemas fundamentales de la fenomenologia. En la Introduccion,
Heidegger advierte: “La filosofia no se relaciona de forma positiva, ponente, con el ente, en tanto que tal o cual. ¢Cabe justificar la
presuposicion de que la filosofia, a diferencia de las ciencias, no se relaciona positivamente con el ente? ¢De qué ha de ocuparse la
filosofia si no es con el ente, con aquello que es, asi como también con la totalidad de lo que es? Lo que no es, claro esta que es la
nada. éDebe la filosofia, como ciencia absoluta, tener como tema la nada?” (Heidegger, 2000, p. 35). Sobre la relacion de la filosofia
con el ente y la nada habremos de volver repetidas veces en este trabajo. Que por lo pronto baste con decir que si toda respuesta es
diferente de aquello por lo que se pregunta, es porque toda respuesta es propositiva, es decir, en un cierto sentido ntica, mientras que
lo inquirido por la filosofia es siempre el ser.

Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp.71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X

: 75

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 :


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 

: Diego Martinez Zarazua

pensar y contribuciones. Heidegger decia entonces: “Si, si; pero esto es éntico y
no ontoldgico” (Gadamer, 2003, p. 355).

;Y es que qué significa la diferencia ontologica? ;Cudles son, en efecto, “los detalles
de las conexiones y el significado de lo que queria decir’? Esa expresion, que como tal
solo aparece hasta 1927 en Los problemas fundamentales de la fenomenologia (Adrian
Escudero, 2009, p. 135), informa, sin embargo, la filosofia entera de Heidegger, desde
su pensamiento temprano hasta el tardio. Por eso no hace falta decir que Sery tiempo
supone en todo momento la diferencia ontolégica. Examinemos como la introduce
Heidegger.

Ser y tiempo lleva por epigrafe la confesion platénica de una perplejidad: “Porque
manifiestamente vosotros estais familiarizados desde hace mucho tiempo con lo que
propiamente queréis decir cuando usais la expresion ‘ente; en cambio, nosotros creiamos
otrora comprenderlo, pero ahora nos encontramos en aporia” (Heidegger, 2012, p. 21.
Original en Platon, 1988, 244a).2 El didlogo del que se toma el texto citado, El Sofista (o Del
Ser), contiene otro pasaje del que Heidegger también recupera algo: “Me da la impresion de
que cada uno de ellos [Parménides y aquellos otros antiguos que hablaron del ‘ente] nos
cuenta una especie de mito” (Platon, 1988, 242c. Traduccién modificada).

Con estas referencias a Platon, Heidegger pone en consideracion dos cuestiones
distintas pero relativas: que aquello de lo que no sospechdbamos guardar dudas se
ha vuelto cuestionable; y que los mds antiguos pronunciamientos han contado un
mito. Mejor cabria decir: porque sélo han contado mitos sobre el ser, cabe albergar
sospechas acerca de tales pronunciamientos. Por eso al comienzo de Ser y tiempo
aparece la siguiente indicacion fundamental:

El ser del ente no “es”, él mismo, un ente. El primer paso filoséfico en la comprension
del problema del ser consiste en no mython tina diégeisthai, en “no contar un mito”,
es decir, en no determinar el ente en cuanto ente derivandolo de otro ente, como si
el ser tuviese el cardcter de un posible ente (Heidegger, 2012, p. 27).

Contar un mito acerca del ser, a ojos de Heidegger, en realidad significa contarlo sobre
los entes, y por consiguiente no trata en absoluto del ser. ;Entonces de qué trata?

A treinta afos de la publicacion de Ser y tiempo, treinta afios de un pensar itinerante,
Heidegger dicta una conferencia que, sin embargo, permite aclarar lo que significa contar
un mito en el mas importante de sus primeros escritos. La conferencia que dicta en 1957
lleva un titulo ya de suyo ilustrativo: La constitucion onto-teo-logica de la metafisica.
Y es que, aunque sea diacrénicamente posterior a Ser y tiempo, sincronicamente esta

2 Notese que en griego antiguo {0 on significd con ambigiiedad lo que en lengua moderna puede —y heideggerianamente debe—
distinguirse, por un lado, como “ente” 0 “lo que es”, y por el otro, como “ser” (C. n. del trad. en Plat6n, 1988, p. 384). Entonces, uno
podria preguntarse con qué significado leer el extracto citado. Pero mas que ofrecer alguna indicacion filolégica, lo filoséficamente
relevante esta en sefialar que precisamente en no haberse notado la ambigiiedad, reside el que se “cuente un mito”.

76 Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp.71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X
https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 

¢Qué significa filosofar?

concentrada en uno de sus motivos fundamentales: mostrar que el ser, en cuanto
principio, no es un ente. Por eso se justifica recurrir por un momento a esa conferencia
antes de regresar a la érbita de Ser y tiempo. El pasaje mas revelador es el que sigue:

[Para la metafisical el asunto del pensar es lo ente en cuanto tal, es decir, el ser.
Este se manifiesta en el modo esencial del fundamento. Segun esto, el asunto
del pensar, el ser en cuanto fundamento, solo es pensado a fondo cuando el
fundamento es representado como el primer fundamento, “proté arché’. El asunto
originario del pensar se presenta como la cosa originaria, como la causa prima,
que corresponde al retorno fundamentador a la ultima ratio, a la tltima cuenta
que hay que rendir. El ser de lo ente solo se representa a fondo, en el sentido
del fundamento, como causa sui. Con ello, ha quedado nombrado el concepto
metafisico de Dios. La metafisica debe pensar mas alld hasta llegar a Dios, porque
el asunto del pensar es el ser, pero éste se manifiesta de multiples maneras en
tanto que fundamento: como Idgos, como hypokeimenon, como sustancia y como
sujeto (Heidegger, 1988, p. 131).

Asi, la metafisica® se constituye onto-teo-légicamente toda vez que piensa el fundamento
del ente en términos del ente maximo: sea proté arché, causa prima, summum ens, etc.
Aqui se debe precisar que el “error” de la metafisica no radica en la presuposicion de
un fundamento, sino en el modo de comprenderlo y caracterizarlo. Pues el ente mismo
ya supone su estar fundamentado, su ser lo que es. Veamos por qué.

Es un hecho que toda cosa comparece como esto o lo otro, como algo determinado.
También lo es que toda cosa siempre se distingue de lo demas por razon de ser lo que
ellamismaes. Y es que se distingue o determina, digdmoslo asi, en virtud del limite que
le es propio. Limite por razon del cual hay cosa concreta, cosa delimitada; en suma:
por el cual se es cosa —ésta y no otra. Con esto debe quedar claro que la nocién de
limite (ser) es inherente a la de cosa (ente). Por lo pronto esta descripcion no exige
pronunciarse acerca de en qué consiste el limite (i.e. en qué consiste ser). Basta limitarse
a que ello acontece. Asi, el andlisis deja de lado cuestiones ulteriores como la de si el
limite adviene de “mas alld” o0 “mds acd” de las cosas. Fenomenologicamente hablando,

3 Ciertamente, el término metafisica sélo cobra un lugar preponderante en el pensar heideggeriano luego de la leccion sostenida
en 1929, ¢Qué es metafisica?, y decididamente en el curso del semestre de invierno 1929-1930, Los conceptos fundamentales
de la metafisica. En ambos textos se da a entender que metafisica es nombre de la filosofia: “Metafisica como filosofar, como
nuestro propio filosofar, como hacer humano” (Heidegger, 2007b, p. 27). “La metafisica es el preguntar mas alla de lo ente a
fin de volver a recuperarlo en cuanto tal y en su totalidad para el concepto. [...] El ir més alla de lo ente ocurre en la esencia del
Dasein. Pero es que este ir mas alla es la propia metafisica. Es eso lo que explica y determina el que la metafisica forme parte de
la ‘naturaleza del hombre’. No es ni una disciplina de la filosofia académica ni el &mbito de ocurrencias arbitrarias. La metafisica
es el acontecimiento fundamental del Dasein. Es el Dasein mismo” (Heidegger, 2007a, pp. 106-107). Debido a los propésitos de
este trabajo, no cabe que me detenga en explorar el conjunto de razones que lleva a Heidegger a modificar su vocabulario en la
travesia que significa su pensamiento. No obstante, me considero por lo menos obligado a reconocer las licencias interpretativas
que me estoy permitiendo al “saltar” de uno a otro periodo de su pensamiento.

Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp.71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X

L 77

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 :


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 

* Diego Martinez Zaraztia

resulta suficiente con notar que la nocion de limite —cual sea— es inmanente al haber
de la cosa.

Asi pues, que hay fundamento no es algo que se postule acerca de las cosas, sino
lo ineludiblemente presupuesto en que se reconozca cosa determinada y distinta. Y si
persistimos Unicamente en lo asi descrito, resulta cuestion aparte la de qué cosa sea
el fundamento, es decir, la de como quepa caracterizarlo —si acaso cabe caracterizarlo.
Sin embargo, la metafisica da este “salto” que de suyo la descripcion no exige, y a la
pregunta por el fundamento, por el ser, se responde con el summum ens, con el maximo
ente. Arturo Leyte explica que tal respuesta es ontica (y quizd esta explicacion habria
satisfecho al joven Gadamer) porque a la pregunta por el ser se responde:

el ser, es... esto, lo otro, o lo de mas alld. [...] En todos estos casos (y en
cualquier otra ‘definicion’ que se pueda ofrecer), estamos contestando con algo
determinado, con lo que Heidegger diria que es un ente. Pero un ente es algo
que es, y no el ser (estudio previo en Heidegger, 1988, pp. 13-14).

Por eso Heidegger acusa a la tradicion no sélo de haber omitido investigar el ser, sino
también de haber obstruido el planteamiento de la pregunta propiamente ontologica
(Cf. Heidegger, 2012, p. 25)." Y es que, en efecto, de seguir a Heidegger, ;,como habria
cabido plantear la pregunta por el ser, cuando al ser la metafisica lo representé como
el ente maximo, ente del que se deriva, como dice en Ser y tiempo, la determinacién del
resto de los entes? Por eso Alejandro Vigo explica que la ontoteologia, entendida como
un retroceso ontico hasta el ser comprendido como causa primera (aunque asi se lo
malcomprenda por completo), “trae consigo una tendencial nivelacion de la diferencia
entre sery ente, y, con ello, acarrea también un oscurecimiento de la propia pregunta
por el ser, en su sentido mas propio” (Vigo, 2008, p. 139). Asi, si contar un mito significa
determinar el ente en cuanto ente derivandolo de otro ente, entonces la constitucion
ontoteologica de la metafisica equivale a una constitucion mitica.

Heidegger esta empefnado en sefalar la diferencia entre el ser (la consistencia,
la validez) y el ente (lo que hay, lo que se dice), porque en la discusion alemana
de finales del siglo XIX y principios del XX se pensaba el problema de la filosofia
fundamentalmente de dos maneras. Por un lado, hubo aquellos que, impulsados por los
excesos especulativos de la metafisica moderna, asumieron que la validez se constituye
a través de regularidades contingentes del mds acd (ora de los procesos psiquicos,

4 Enel §1de Sery tiempo, Heidegger expone tres prejuicios que han obstruido el planteamiento de la pregunta por el ser: 1. el ser
es el concepto mas universal, y por ende 2. es indefinible, puesto que toda definicion requiere de género y diferencia; 3. ademas,
es un concepto evidente por si mismo, y que cualquiera comprende expresiones como “el cielo es azul” o “soy feliz”. Concluye
diciendo que: “La consideracion de los prejuicios nos ha hecho ver que no solo falta la respuesta a la pregunta por el ser, sino
que incluso la pregunta misma es oscura y carece de direccion. Por consiguiente, repetir la pregunta por el ser significa: elaborar
[...] el planteamiento mismo de la pregunta” (Heidegger, 2012, p. 25). A estos tres prejuicios quiza cabria agregar esto que se
viene diciendo sobre la nivelacion de la diferencia ontologica que obstruye un auténtico preguntar por el ser.

78 Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp. 71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X
https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 

¢Qué significa filosofar?

como fuera el caso del psicologismo de Benno Erdmann; ora del momento histérico,
como fuera el caso del historicismo de Wilhelm Dilthey),* y por lo tanto no admitieron,
a riesgo de dogmatismos, el establecimiento de legalidades perennes. Por otro lado,
hubo quienes incomodos con el relativismo resultante del primer procedimiento,
defendieron la posicion opuesta e insistieron en salvar la perennidad del orden legal
en el mds alld, en el topos huperouranios (como fuera el caso de Rudolf H. Lotze [Cf.
1884, pp. 433-449]).

El problema para Heidegger es que en cualquiera de estas posiciones se contesta a
la pregunta ontoldgica con algo determinado: sea la psicologia empirica, la conciencia
historica o los valores platonico-lotzianos. Y seglin se ha dicho, determinado es lo
ente, no el ser. Pero entonces, planteada en estos términos, la discusion conduce a
una aporia con respecto a la cuestion ontoldgica. Pues resulta que todo responder al
qué del fundamento contribuye, a ojos de Heidegger, a la constitucion ontoteoldgica
de la metafisica y, en consecuencia, al olvido del ser y la trivializacién de su pregunta.

Leyte advierte bien este problema. Los unos plantean que el ser viene de mds alld,
donde la verdad y el bien son los tinicos soberanos; aunque asi visto, el ambito no deja
de ser ontico, por privilegiado que sea. Los otros plantean la imagen opuesta, segun la

0

cual todo pertenece a este “mds acd” porque no hay “mas alld” alguno:

Enrealidad, no se trata ni de mas aca ni de mas alla, al modo en que el platonismo
hablé de dos mundos. Haber, por haber, s6lo hay entes [...]. Pero eso no quita
[...]que precisamente porque todo lo que es resulta ser ente, el “es” propiamente
dicho no sea tal ente. En definitiva, todo es ente y en ese “es”, que se juega fuera
del todo, reside la diferencia” (Leyte, 2005, p. 82).

Y es que el verdadero extravio no consiste en que, dentro de esta dualidad entre
mas alld y mds acd, uno u otro lado detente la verdad de su contrario. A la hora de
aclarar estas posiciones, escribe Heidegger, “se trata no tanto de dejar las cosas claras
entre ellas ni de decidir cudl de ellas sea la solucion, sino de llegar a ver que las dos se
sostienen solo sobre la base de una omision” (Heidegger, 2006, p. 278), a saber, del
ser en cuanto tal.

¢;Entonces como enfrentar la aporia? Si una u otra posicion se extraviaron de camino
a la cuestion ontoldgica, fue por responder al qué de la pregunta del ser con un ente.
Pero ente es todo posible contenido de referencia. ;No sera mas bien que el auténtico
error es haber respondido en primer lugar? Pues con respecto a la cuestion ontoldgica,
nada es alternativa como respuesta. Y en efecto, la nada debe ser la respuesta. ;Mas
como asi que de camino al ser ahora tropecemos con la nada? Y sin embargo, Platén

5  Lalogica psicologista de Benno Erdmann fue comentada criticamente por Husserl (Cf. 1999, §40) y Heidegger (Cf. 2004, §6).
Tanto el historicismo de Dilthey (2000) como el proyecto neokantiano naturalista fueron brillantemente discutidos por Husserl en
La filosofia, ciencia rigurosa.

Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp.71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X

: 79

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 :


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 

* Diego Martinez Zaraztia

ya lo habia expuesto en El Sofista (mismo didlogo que Heidegger cita al inicio de Ser y
tiempo): dado que el sery la nada comparten la dificultad de ser irreductibles al modo
de ser de las cosas, “nos queda la esperanza de que cuando uno de ellos se muestre, ya
sea oscura, ya sea claramente, también el otro se mostrard” (Platon, 1988, 250e-251a).

A pesar de haber sido tratada con brevedad en el §40 de Ser y tiempo, la nada
reaparece como objeto tematico eminente en una leccion redactada en 1928° (aunque
sostenida en 1929): ;Qué es metafisica? Ya solo la cercania cronoldgica de ambos textos
da para pensar que debe haber continuidades entre uno y otro objeto tematico —el
seryla nada—, y que las diferencias entre una y otra investigacion al cabo deberan ser
destacadas sobre el trasfondo de tales continuidades. Y es que pronto llama la atencion
que se trate la cuestion de la nada de manera casi paralela a como se traté la cuestion
del ser. Por ejemplo: las dificultades que entraia el preguntar por uno u otra, de modo
que la pregunta misma no encubra aquello que interroga (Cf. Heidegger, 2012, §§1-2;
2007a, pp. 96-98). O que la esencia de la nada es el desistimiento, de la misma manera
que ocultarse es propio del ser (Cf. Heidegger, 2012, §7-C; 2007a, p. 101). O también
que en su desistir u ocultarse, la nada o el ser remiten a lo ente; y mas aun, hacen
posible el caracter manifiesto de lo ente (Cf. Heidegger, 2012, §7-C; 2007a, p. 102).

Al notar todas estas semejanzas uno no puede evitar preguntarse: ;a qué responde
que, para dirigirse al mismo asunto, a un afio de Ser y tiempo Heidegger haya
cambiado de términos? Para explicarnos esto, sigo a William Blattner en que el recurso
heideggeriano a la nada en ;Qué es metafisica? (1929) y posteriores desarrollos
(p. €j. el Epilogo [1943]y la Introduccion [1949] a ese texto), se debe a la reticencia de
decir algo “disciplinado, cientifico, teorético-conceptual” (“disciplined, wissenschaftlich,
theoretic-conceptual’) a propdsito del ser (Blattner, 2007, p. 26).2

Y es que el nombre “ser” significa el fundamento de la quididad —del ineludible
qué de cada cosa. No de este o aquel contenido de referencia, sino de la quididad en
cuanto tal. Y si de acuerdo a la diferencia ontoldgica el ser no es un ente, luego el ser
tampoco es un contenido de referencia, una quididad. De ahi que la mejor manera
de referir al ser sea no a través de la adjudicacion de contenidos, sino de la ausencia

6 Las fechas las hace notar el propio Heidegger en el prélogo a la tercera edicion del texto De la esencia del fundamento (Cf.
Heidegger, 2007a, p. 109).

7 Agradezco a Pilar Gilardi por haberme hecho notar esto en su Heidegger: la pregunta por los estados de dnimo (1927-1930). Por
ejemplo, cuando explica que “La denuncia sobre el olvido del ser al inicio de Ser y tiempo se traduce en ¢Qué es metafisica? como
olvido de la nada. Lo que se pone de manifiesto en este Gltimo texto es que no abordar el problema de la nada, en realidad significa no
abordar el problema del ser; quedarse exclusivamente en el dmbito de lo ente” (Gilardi, 2013, p. 172).

8  Donde sin embargo mantengo ciertas reservas, s con respecto a su opinion de que el recurso a la nada es una medida desesperada
que negocia entre la ontologia cientifica de Ser y tiempo (segin Blattner, en algln sentido todavia positiva), y la posterior vision
poética del discurso sobre el ser que emerge en la década de 1930 (Cf. Blattner, 2007, p. 26). Mis reservas se deben mi manera
de leer Ser y tiempo como un proyecto en conformidad con la diferencia ontoldgica. Por este motivo, la idea de que Heidegger
va en blsqueda de una ontologia cientifica, entendida como discurso positivo (temético, ontico) sobre el ser, debe rechazarse
yaincluso desde la obra de 1927 —a pesar de que la propia fraseologia heideggeriana a veces resulte poco afortunada.

80 Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp. 71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X
https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 

¢Qué significa filosofar?

de tales, ausencia que mienta la nocion heideggeriana de la nada. Asi, Heidegger dira
en el Epilogo a ;Qué es metafisica? que “la nada, como lo otro de lo ente, es el velo
del ser” (Heidegger, 2007a, p. 258) porque, “a diferencia de lo ente, el ser no se deja
representar y producir como un objeto. Eso absolutamente otro, en comparacién con
lo ente es lo no-ente” (Heidegger, 2007a, p. 253).

Por eso es que, si como dice Blattner, la exploracion de nuevas formas de
expresarse responde a |a reticencia de decir algo “disciplinado, cientifico, teorético-
conceptual” a proposito del ser, entonces tampoco debera trivializarse el hecho de
que el problema fundamental de Ser y tiempo esté formulado como una pregunta
(Seinsfrage), y no como una tesis.’ Y es que a la hora de leer a Heidegger debe
tenerse presente que esta en juego el planteamiento de una forma no positiva de
investigacion ontologica. Esto es, de una forma de inquirir por el ser que soslaye
todo modo pro-positivo.’ Después de todo, quien pregunta no afirma, puesto que
pregunta. Asi lo concluyeron Sdcrates y Alcibiades, cuando el joven le achaco a su
maestro tener una opinion:

Séc. — Y bien!... en una palabra, en una conversacion de preguntas y respuestas, ;quién
afirma una cosa? ;el que pregunta o el que responde?

Alci. — Me parece, Socrates, que el que responde.

Séc. — ;Y hasta ahora no soy yo el que ha preguntado?

Alci. — Si.

Séc. — ;Y no eres tu el que me ha respondido?

Alci. — Seguramente.

Séc. — ;Quién de los dos ha sido, tu o yo, el que ha afirmado todo lo que hemos dicho?

Alci. — Tengo que convenir en que yo. [...]

Soc. — Se te puede aplicar, Alcibiades, este dicho de Euripides: tu eres el que ha
nombrado, porque no soy yo el que lo he dicho, sino tu; y no tienes motivo para
achacarmelo (Platén, 1871, pp. 139-140).

9  Esta estrategia se prolonga, por lo menos, hasta la época de sus cursos sobre Nietzsche: las comunicaciones del pensamiento
de los pensamientos se dan en forma de pregunta, y no como exposicion doctrinal (Cf. Heidegger, 2002, p. 265).

10 El término “positivo” deriva del latin positus, que a su vez proviene de la voz griega thesis. En el contexto heideggeriano, el término
“positivo” mantiene una permanente trabazon con lo ontico. De ahi que incluso se los llegue a emplear como sinonimos: “[...] todas
las ciencias no filosdficas tienen como meta el ente, y ciertamente, de tal manera, que éste se les presenta de antemano siempre como
ente. Lo presuponen, es para ellas un positum. Toda proposicion de las ciencias no filosoficas, también las de las matematicas, son
proposiciones positivas. Por ello decimos que todas las ciencias no filoséficas, a diferencia de la filosofia, son ciencias positivas [o sea,
ciencias onticas]” (Heidegger, 2000, p. 38). En cambio, la filosofia, que es ontologia, es por lo tanto no-positiva; o lo que es lo mismo,
pero al hilo de Ia etimologia griega: es a-tética. De ahi la importancia del callar en varios de los textos heideggerianos, p. €j. en Ser y
tiempo (834), y de modo mas destacado en sus reflexiones sobre la sigética en los Aportes a fa filosofia.

Dicho sea de paso, libros como Las palabras y las cosas y La arqueologia del saber atestiguan el alto rendimiento que
Michel Foucault sac6 del término “positivo” y sus derivados, con el sefialado sentido heideggeriano.

Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp.71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X

: 81

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 :


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 

: Diego Martinez Zarazua

En resumidas cuentas, en esta seccion me he ocupado de elucidar el “objeto” —si se
quiere, auténtico— de la ontologia heideggeriana: el ser, a diferencia del ente. Ello me
llevd a exponer la exigencia de “autentificar” tal objeto al hilo de la indicacion platonica
de “no contar un mito”, que relacioné con la nocién heideggeriana de ontoteologia.
Luego constaté que para la pregunta ontoldgica no hay respuesta que cumpla con las
exigencias de su objeto. En consecuencia, nada debe ser la respuesta. Fue entonces
que conclui que el recurso a la nada, y también al preguntar, contribuyen a una lectura
del proyecto heideggeriano como una forma no positiva de investigacion ontoldgica.

3. La condicion de la ontologia

Se ha visto que la ontologia pregunta por el ser, ;pero bajo qué condiciones emerge este
cuestionar? Seguin expondré, hay dos exigencias estructurales para la emergencia de la
ontologia: en primer lugar, que haya cosa, y en segundo, que ésta se torne problematica.
Empezaré por lo primero.

Hay que insistir nuevamente en que la cosa es de suyo determinada, y lo que en
ello siempre ya anida: la posibilidad de un desarrollo filoséfico. Segun fue expuesto,
en el haber de cada cosa se esconde la aplicacion de algun criterio —cual sea, pero
siempre alguno— de determinacion o distincion, contraconceptos que en definitiva
refieren a un limite. Limite en virtud del cual determinada cosa consiste en esto y no
en aquello, y por cuya razén decimos de la cosa lo que en efecto cabe ser dicho; o sea,
hay para determinada cosa expresiones judicativas legitimas e inadmisibles. De esta
manera se mienta eso que en el vocabulario de Ser y tiempo se dice como que el ser
es “aquello que determina al ente en cuanto ente, eso con vistas a lo cual el ente, en
cualquier forma que se lo considere, ya es comprendido siempre” (Heidegger, 2012, p. 27).
Si el limite es aquello en virtud de lo cual hay determinacién, entonces el limite mienta
lo mismo que ser.

Ahora bien, no sobra sefialar que en esta exposicion la nocion de ser o de limite no
constituye ninglin agregado al ente o a la cosa. Hay, es verdad, el reconocimiento de
una distincion entre cosa y limite, entre ente y ser, o en sus formas adjetivas, entre lo
ontico y lo ontoldgico. Pero es preciso insistir en que no se llega a ese reconocimiento
por medio de la yuxtaposicion de dos formas diferentes de haber, “al modo en que el
platonismo hablé de dos mundos”. Introducir alguna suerte de dicotomia platonista,
escribe Heidegger, equivale a tergiversar el problema “ya en su planteamiento inicial,
en la separacion —no aclarada ontologicamente— de loreal y lo ideal” (Heidegger, 2012,
p. 233). En lugar de esto, hay que comprender que “el ser se encuentra en el hecho
de que algo es y en su ser-asi, [...] en el estar ahi, en la consistencia, en la validez,
[..Jenel ‘hay” (Heidegger, 2012, p. 27). Asi que solo ahi, en |a consistencia, en el
haber, y en ninguna otra instancia (porque no hay otra instancia), debe reconocerse
la susodicha diferencia. El desdoblamiento debe ser interno, ha de acontecer en la

82 Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp.71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X
https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 

¢Qué significa filosofar?

cosa misma. Y asi lo es segun he procurado mostrar: puesto que la cosa es de suyo
determinada y distinta, puesto que siempre es esto o aquello y no lo otro, le resulta
inherente la nocién de un limite, esto es, le resulta inherente ser.

Asi, el desarrollo de la cuestion ontoldgica consiste en la exhibicion de aquello que
mora en el ente constituyendo “su sentido y fundamento” (Heidegger, 2012, p. 55). Tal
es la pregunta por el ser. Pero como el “ser es siempre el ser de un ente” (Heidegger,
2012, p. 30), y “el ser constituye lo puesto en cuestion, [...] tendremos que lo interrogado
en la pregunta por el ser es el ente mismo. El ente serd interrogado, por asi decirlo,
respecto de su ser” (Heidegger, 2012, p. 27). Es decir, la pregunta del ser serd siempre
la pregunta del ser del ente; la ontologia sélo sera posible en referencia a lo éntico. De
ahi que Heidegger escribiese que tal preguntar no es “una pura especulacion en el aire
sobre las mas universales generalidades”, sino que por arrancarse de las cosas mismas,
es “la pregunta mds fundamental y a la vez la mds concreta” (Heidegger, 2012, p. 30).

Pero asi como el ser siempre es el ser de lo ente, ente s6lo hay por mor de su ser.
Esto significa que dado que hay cosa, entonces su ser “ya debe estar de alguna manera
anuestra disposicion” (Heidegger, 2012, p. 26). Por eso la comprension del ser, aunque
mediana y vaga, es un factum (Cf. Heidegger, 2012, p. 26). Y s6lo desde ahi, desde la
vaga pero efectiva comprension del ser del ente, puede “brotar la pregunta explicita
por el sentido del ser y la tendencia a su concepto” (Heidegger, 2012, p. 26), 0 sea,
arrancar un desarrollo ontoldgico.

Resulta, pues, que sélo desde la comprension del ser del ente, s6lo porque reconocer
la cosa significa reconocer que hay determinacion, que no hay indefinicion (Cf.
Martinez Marzoa, 1999, p. 9), esto es, que hay en definitiva un limite, es que puede
haber filosofia. Sin embargo, y por asi decirlo, con esto sélo se ha expresado la primera
condicién de que haya filosofia. Falta todavia entender cuando emerge ésta; por qué
ocurre que se interrogue al ente respecto de su ser; qué actualiza la posibilidad de la
pregunta ontoldgica. Estas interrogantes no son accesorias a la cuestion filosofica, sino
constitutivas, al menos con respecto al pensamiento de Heidegger. Pues seguin es mi
interpretacion, en que se pase del operativo estado preontoldgico (del que la cosa sea)
alainvestigacion ontoldgica explicitante (al qué esla cosa), sobreviene aquel recurrente
motivo de la ontologia heideggeriana, referido por una variedad de términos como el
olvido, pérdida, desistimiento, ocultamiento, etc., del ser.

Por mor del argumento que voy a presentar, recuerdo al lector la expresion habitual
con que Martinez Marzoa describe el quehacer de la filosofia: “mencionar lo que siempre
ya estq, [las reglas del] juego que siempre ya se esta jugando, aquel juego en el cual
—y s6lo en él— cada cosa es lo que es” (Martinez Marzoa, 2000, p. 21). Segun creo,
con la metafora del juego que siempre ya se estd jugando se incrementa el rendimiento
de un tema de importancia relativa en Ser y tiempo, a saber, la condicién respectiva
y la significatividad como constitutivas de la mundaneidad del mundo (Cf. Heidegger,
2012, §18). La virtud de aquella formulacion es que permite encarar la pregunta antes
planteada sobre la condicion de la emergencia de la filosofia entendida como ontologia.

Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp.71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X

: 83

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 :


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 

: Diego Martinez Zarazua

Asi pues, al hilo del motivo heideggeriano de la pragmaticidad, luego potenciado por la
metafora del juego que siempre ya se esta jugando, cabra abordar la pregunta por
aquello que actualiza la posibilidad de la cuestion ontologica, esto es, la explicitacion
de la segunda de las condiciones bajo las cuales hay filosofia.

En los §514-18 de Ser y tiempo Heidegger se encarga de elucidar el fenémeno del
habérselas pragmaticamente con el ente, es decir, el trato con los Utiles (Zeug). Heidegger
expone que al martillar (ejemplo ya clasico) no se aprehende tematicamente el martillo

COMO una cosa que se hace presente para nosotros, ni [se] sabe en absoluto de la
estructura pragmatica en cuanto tal. [...] Cuanto menos sélo se contemple la cosa-
martillo, cuanto mejor se eche mano del martillo usandolo, tanto mas originaria
serd la relacion con él, tanto mas desveladamente comparecera como lo que es,
como Uutil. [...] Lo a la mano no es conocido teoréticamente ni es primeramente
tematico ni siquiera para la circunspeccién. Lo peculiar de lo inmediatamente
a la mano consiste en retirarse, por asi decirlo “a” su estar a la mano para estar
con propiedad a la mano (Heidegger, 2012, p. 91).

Asi, en su trato efectivo el Util acontece estando respecto a la obra que sirve, en
relacion a otros Utiles, etc., pero siempre de manera irrelevante. De ahi que sea dado
decir que, siendo verdaderamente (til, el ente no acontece como tal, no es patente,
no destaca ni “llama la atencion”, sino que meramente se emplea. La empleabilidad,
pues, de alguna manera supone que el ente caiga fuera de la mirada tematica. Es no
siendo visible como el martillo logra ser en verdad el Gtil que es. De tal manera se pone
de relieve, por lo pronto en el dambito de la pragmaticidad, que para que la cosa sea en
verdad, debe ser imperceptible, debe —en cierto sentido— dejar de ser.

Ahora bien, Heidegger continta preguntandose si acaso hay alguna manera de
acusar el silencioso estar-vuelto del util hacia otros Utiles, o sea, si acaso es posible
patentar la condicién respectiva. Y si que lo es, pero sélo a costa de interrumpirla.
Fallando es como el martillo deviene tematico. En verse impedido el trato para emplear el
martillo con respecto a... (el clavo, la madera, la obra, etc.), se acusa la previa condicion
respectiva presupuesta en el trato mismo. Pero ello, insisto, solo a expensas de perder
la remisién. Y si antes se ha dicho que el ser del ttil es fundamentalmente su estar
remitido, acusarlo en su ser equivale a perderlo —aunque por lo pronto sea perderlo
en cuanto util... ;y sin embargo no es esto ya perderlo del todo?

Sin sobreestimar todavia el alcance de esta pérdida, notese que desde el §9 de Ser
y tiempo Heidegger ya se habia dejado escrito que para los antiguos:

La previa referencia al ser en todo hablar (l6gos) que dice del ente es el
kategoreisthai. Esta palabra significa, por lo pronto, acusar ptblicamente, decirle
aalguien algo en la cara delante de todos. En su uso ontoldgico, el término quiere
decir algo asi como decirle al ente en su cara lo que él es ya siempre como ente,
es decir, hacerlo ver a todos en su ser (Heidegger, 2012, p. 66).

84 Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp.71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X
https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 

¢Qué significa filosofar?

¢Acaso no se anticipa ya de alguna manera que si lo que se pretende es acusar
publicamente al ente en su ser, la acusacion devendrd en su pérdida, ya no sélo del util,
sino del ser del ente en cuanto tal? Todavia no cabe mas que bosquejar este posible
desenlace, que por lo pronto so6lo dejo indicado.

Asi pues, recuerdo al lector la pregunta conductora: ;bajo qué condiciones hay la
filosofia? Se ha dicho que su surgimiento supone que la cosa sea; mas no solo eso,
sino también que se torne problemdtica, es decir, que de alguna manera la cosa deje
de ser. En Identidad y diferencia, Heidegger compara esta segunda condicion con la
de un litigio. Un litigio, sin embargo, que el pensar no provoca. “El asunto del pensar
es lo que un litigio tiene en si de litigioso. [...] El asunto del pensar apremia al pensar
hasta llevarlo a su asunto y desde éste a si mismo” (Heidegger, 1988, p. 99).

Lo que en Identidad y diferencia se dice como que el asunto del pensar es de suyo
un litigio apremiante, aqui se ha dicho como que, para que haya filosofia, la cosa precisa
tornarse problematica o en cierto sentido dejar de ser, pero porque algo en ella se
ha frustrado y es entonces que nos interpela saliendo de su silencio. Pues la cosa es
cierta, en verdad, cuando no se tematiza (Cf. Martinez Marzoa, 1999, p. 14). Cuanto
menos se lo contemple, decia con Heidegger, cuanto mejor se eche mano del martillo,
tanto mas desveladamente comparecera como lo que es. Por eso la inempleabilidad del
martillo es exigida para la llamatividad de la condicion respectiva. O segtin la metafora
de Martinez Marzoa, el juego solo se visibiliza cuando a su vez se interrumpe:

si hemos dicho que la detencion [del juegol es inherente a que el juego
sea relevante, entonces lo que estamos diciendo es que la detencion, por
muy excepcional que sea y por mas que signifique la pérdida, [...] es con
todo ello exigida, requerida, pues lo que en ningin modo —ni siquiera
excepcionalmente— comparece o es relevante, eso sencillamente no acontece
(Martinez Marzoa, 1999, p. 14).

Asi, la filosofia se abre paso sélo en esa ambigua situacién consistente, por un
lado, en que la cosa sea, es decir, sea temdtica, y por el otro, en que la cosa deje de
ser, puesto que la tematicidad ocurre a costa de la interrupcion del “juego en el cual
—y sblo en él— cada cosa es lo que es”. Con todo, entiéndase que no se trata de un
doble significado de la palabra “ser”, a saber: por un lado, en cuanto el caracter de lo
tematizado, de lo que acontece, y por el otro, en cuanto la efectiva operatividad, que
por no ser relevante “sencillamente no acontece”. Mas bien resulta que

el tnico significado de esa palabra esta justamente en la bisagra —en el doblez—
de eso de que la relevancia es la pérdida, de que [...] el juego tiene lugar en
cuanto que a la vez se esfuma. En otras palabras: “ser” significa siempre a la vez
e inseparablemente “ser” y aquello en que “ser” siempre ya ha quedado atrds
(Martinez Marzoa, 1999, pp. 14-15).

Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp. 71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X : 85

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 :


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 

: Diego Martinez Zarazua

Este doblez no es de ninguna manera ajeno a Heidegger —es justamente Heidegger.
Ya lo acusaba en Ser y tiempo al decir que, modernamente, substantia se empleo para
referirse “tanto al ser del ente que es sustancia, vale decir, la sustancialidad, como el
ente mismo: una sustancia’. Y de manera refleja, en Grecia to on significo “1. lo ente (el
estar siendo), 2. los entes”. La ambigliedad, ademads anota, “no es casual” (Heidegger,
2012, p. 111).

Cabe concluir esta seccion sefalando el modo en que estas reflexiones afectan el
vinculo de la filosofia con otro tipo de discursos. Esto que he venido diciendo, que se
filosofa sobre la frustracion de la cosa, o que el asunto del pensar es litigioso, impacta
directamente sobre la relacién interna que la filosofia, en tanto desarrollo de la cuestion
ontoldgica, guarda con las formas del decir propiamente onticas.

Hay una gran variedad de desarrollos discursivos preocupados por discernir, con
distinto grado de sistematicidad y coherencia, lo que es de lo que no es, qué hay y qué
no, los predicados que valen y los que no se admiten. Lo que de manera esquematica
e incompleta se puede enlistar como ciencia, economia, derecho, género, historia, etc.,
son todas ellas posibilidades dnticas —aunque privilegiadas— de desarrollo discursivo,
esto es, opciones de discernimiento éntico en que se define “qué cosas son y qué son
esas cosas’ (Martinez Marzoa, 1989, p. 33). Por ejemplo: qué enunciados acerca del
mundo son verdaderos, qué sistemas administrativos de una sociedad favorecen su
crecimiento en términos de bienes materiales, qué actividades son sancionadas por un
estado como justas o reprobables, qué perfiles sexuales se institucionalizan y operan
en una cultura, qué eventos acontecieron efectivamente en un pasado, etc.

Que sean discursos dnticos significa que proceden con relativa seguridad acerca
del ser, validez o consistencia de las cosas que tratan, o sea, caminan seguros con
respecto a la quididad del “qué” (puesto que para discernir “qué es” y “qué no es”
se presupone en cualquier caso “en qué consiste ser” [Martinez Marzoa, 1996,
p. 89]). Mas esta relativa seguridad en su proceder no es ninguna ingenuidad
reprochable, sino que resulta constitutiva del discurso 6ntico mismo. Alguna vez
lo advirtié Husserl: para las ciencias, el problema de su validez es enigmatico
por principio (Husserl, 2009, p. 24). Lo que significa que “la ciencia no tiene el
problema de en qué consiste ella misma o de en qué consiste su propia validez”
(Martinez Marzoa, 1999, p. 20). Digamoslo asi: la ciencia esta exenta de filosofar
(¢serd por eso que la ciencia no piensa?), los discursos onticos estan dispensados
de la pregunta ontoldgica —precisamente porque para haber lo primero tiene que
omitirse lo segundo. Por eso Heidegger escribi¢ que la ontologia, entendida como
ciencia del ser del ente, sélo “externamente” se forma “de un modo semejante a
teologia, biologia, sociologia, nombres que se traducen por ciencia de Dios, de la
vida, de la sociedad” (Heidegger, 2012, p. 48), ya que “internamente” no es ciencia
alguna, al menos no en el sentido de una ciencia positiva.

Ahora bien, esto de ninguna manera significa que la filosofia esté o pueda estar al
margen de los discursos onticos. Pues segun se ha dicho repetidamente, sélo puede

86 Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp. 71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X
https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 

¢Qué significa filosofar?

haber filosofia donde a la vez haya algo que interrogar a propdsito de su ser, validez o
consistencia. Es decir, donde a la vez haya un asunto en litigio: determinados sistemas
de verdad, de distribucion de bienes, 6rdenes de justicia o de institucion sexual, un
pasado contado, etc. Y por ello puede haber filosofia de cualquier cosa, pero al cabo
de alguna: epistemologia, filosofia de la economia o del derecho, teoria queer, filosofia
de la historia, etc."

Con todo, entiéndase bien que estas diversas posibilidades de discurso ontolégico
no equivalen a la oferta académica de los programas universitarios, sino a dmbitos de
lo ente. Y asimismo, entiéndanse no como aquello que hacen mejor ni exclusivamente
aquellos “filésofos de...”, sino como lo que alcanza cualquiera que, en efecto, piense.
Cuestion aparte la de si sean “Solo unos pocos / pero de acuerdo / en lo solitario /
de lo Unico uno, / de lo mismo: / sélo ellos escuchan el lenguaje / de los lenguajes”
(Heidegger, 2010, p. 279).

4. A modo de conclusion

Hay una muy compleja amalgama de problemas que se derivan de la manera en que
Heidegger caracteriza la ontologia. En este estudio me he detenido en dos: su objeto y
su condicion. A propdsito del objeto, he explicado que la ontologia esta concernida por
el ser del ente. Para tratar a su objeto auténticamente —es decir, conservandolo en su
caracter— la reflexion debe cuidarse de no confundirlo con lo ente. Por eso, al plantear
la cuestion ontoldgica la filosofia debe evitar responder con “esto, lo otro, o lo de mas
alld”, y en cambio persistir en lo absolutamente diferente de lo ente, diferencia que
designan por igual el sery la nada. Pero también se vio que, a pesar de su diferencia, el
ser siempre es del ente, la ontologia es relativa a lo 6ntico, la filosofia es una posibilidad
que emerge de las cosas al tiempo en que se ven frustradas. Tal es la doble condicién
de la ontologia: que arranca de la siempre presupuesta determinacién de las cosas
(del siempre operativo juego en el que cada cosa es lo que es), pero también que tal
arranque supone que la cosa devenga problematica (que el juego se interrumpa).

Por todo ello es que, si en general hubiera que caracterizar en unas cuantas palabras
la filosofia de Martin Heidegger, podria decirse que procura, a través de muy diversos

11 En una entrevista aln inédita a cargo de Pilar Gilardi y Delmiro Rocha, Arturo Leyte presenta algunas ideas que explican el
sentido de que filosofia —heideggerianamente comprendida— s6lo puede haberla ahi donde a su vez haya algo que interrogar
acerca de su ser. Ahora s6lo recupero lo siguiente: “Se puede decir que, propiamente, en Heidegger no hay ‘tema’, como lo he
sostenido en alguno de mis escritos, pero lo que han dicho otros si es condicion de su propio trabajo, tan ineludible, que sin esa
lectura no habria filosofia de Heidegger. [...] En la medida en que Heidegger hace de la lectura de otros filosofos condicion de su
propio trabajo, lo que estoy sugiriendo de alguna manera, y que ademas es una consecuencia inevitable, es que Heidegger no es
original. Puede ser especifico, pero no original, en el sentido de que no descubre nada, sino que redescubre algo”. Agradezco a la
profesora Gilardi el haber tenido a bien permitirme acceso al manuscrito que actualmente se encuentra en prensa para publicarse
en La apropiacion de Heidegger, coeditado por Bonillas Artigas y la BUAP

Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp.71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X

: 87

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 :


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 

: Diego Martinez Zarazua

caminos, el planteamiento de una forma no-positiva de investigacion ontolégica. Esto
es, se esfuerza en preguntar por el ser (consistencia o validez), malogrando una y otra
tentativa de respuesta, una y otra tentativa de dar por concluido el desarrollo de la
pregunta. Quiza tal intencion estuviera de fondo en lo que Heidegger decia a su alumno
Gadamer: “Si, si; pero esto es ontico y no ontolégico” (Gadamer, 2003, p. 355).

El problema que se ha desarrollado sobre la relacion inherente de la filosofia con
la cosa, expresa, aunque en un vocabulario poco comun en Heidegger, el aspecto
hermenéutico de su fenomenologia. Pues si se asume que no hay cosa sin la posibilidad
de que sea dicha, y que la cuestion del ser arranca de un encontrarse ya en todo caso
entre las cosas, entonces “esto es sinénimo de que siempre ya [se] escucha un decir”
(Martinez Marzoa, 1999, p. 46), “que el pensador es el que escucha el decir, y por eso
es precisamente él no el dicente, sino el hermeneuta” (Martinez Marzoa, 1999, p. 43). Y
es que no es coincidencia el que Socrates no sea quien nombra, y en cambio sea quien
se obstina en preguntar. Al cabo, quien pregunta es aquel dispuesto a cierto tipo de
escucha. Y la escucha es el cardcter fundamental de la hermenéutica.

Después de todo lo dicho, podria resultar incierto la clase de porvenir que depara
a la ontologia, siendo que no se trata de una ciencia positiva y por tanto queda en
entredicho la posibilidad de su correcto encauce. Contra lo que penso Kant, no hay
camino seguro para la filosofia. Ella, anoté Heidegger, no tiene la mision de ahorrar a
las generaciones venideras la preocupacion de plantearse cuestiones; “la filosofia es
lo que puede ser solo cuando es de su ‘tiempo” (Heidegger, 2008, p. 38). Y es que no
hay progreso en la filosofia; sélo hay regreso. Es decir, hay la reiteraciéon de una misma
pregunta, aunque siempre una reiteracion hermenéutica. El futuro de la ontologia
heideggeriana estd en la posibilidad de que se la reinterprete productivamente. El
porvenir de Heidegger se halla en la potencia de las sucesivas apropiaciones de su
pensamiento. Hay filosofias que no admiten epigonos, pero en cambio celebran a quien
de ellas abreva por alguna necesidad auténtica.

Referencias

Adrian Escudero, J. (2009). El lenguaje de Heidegger: Diccionario filoséfico 1912-1927. Barcelona:
Herder.

Blattner, W. (2007). Ontology, the A Priori, and the Primacy of Practice. En S. Crowell, & J. Malpas
(Eds.), Transcendental Heidegger (pp. 10-27). California: Stanford University Press.

Chame, S. (2017). La ontologia negativa en las filosofias socraticas y sus proyecciones
interepocales. Eidos, 27, 39-69. http://dx.doi.org/10.14482 /eidos.27.8119

Dilthey, W. (2000). Dos escritos sobre hermenéutica. El surgimiento de la hermenéutica y los
Esbozos para una critica de la razén histérica (A. Gémez Ramos, Trad.). Espafia: Istmo.

88 Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp. 71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X
https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 
https://doi.org/10.14482/eidos.27.8119

¢Qué significa filosofar?

Gadamer, H. G. (2003). Los caminos de Heidegger (A. Ackermann Pildri, Trad.). Barcelona: Herder.

Gilardi, P. (2013). Heidegger: la pregunta por los estados de dnimo (1927-1930). México D. F.:
Bonilla Artigas.

Heidegger, M. (1988). Identidad y diferencia (H. Cortés & A. Leyte, Trads.). Barcelona: Anthropos.

Heidegger, M. (2000). Los problemas fundamentales de la fenomenologia (J. J. Garcia Norro,
Trad.). Madrid: Trotta.

Heidegger, M. (2002). Nietzsche | (J. L. Vermal, Trad.). Barcelona: Destino.
Heidegger, M. (2004). Ldgica. La pregunta por la verdad (A. Ciria, Trad.). Espafia: Alianza.

Heidegger, M. (2006). Prolegdmenos para una historia del concepto de tiempo (J. Aspiunza,
Trad.). Madrid: Alianza.

Heidegger, M. (2007a). Hitos (H. Cortés & A. Leyte, Trads.). Madrid: Alianza.

Heidegger, M. (2007b). Los conceptos fundamentales de la metafisica. Mundo, finitud, soledad
(A. Ciria, Trad.). Madrid: Alianza.

Heidegger, M. (2008). Ontologia. Hermenéutica de la facticidad (J. Aspiunza, Trad.). Madrid: Alianza.
Heidegger, M. (2010). Pensamientos poéticos (A. Ciria, Trad.). Barcelona: Herder.

Heidegger, M. (2012). Ser y tiempo (J. E. Rivera, Trad.). Madrid: Trotta.

Husserl, E. (1999). Investigaciones logicas, | (M. G. Morente y J. Gaos, Trads.). Espafa: Alianza.
Husserl, E. (2009). La filosofia, ciencia rigurosa (M. G. Baro, Trad.). Madrid: Encuentro.

Law, David R. (2000). Negative theology in Heidegger's Beitrdge zur Philosophie.
International Journal for Philosophy of Religion, 48(3), 139-156. https://doi.
org/10.1023/A:1026569031915

Leyte, A. (2005). Heidegger. Madrid: Alianza.

Martinez Marzoa, F. (1989). Releer a Kant. Barcelona: Anthropos.

Martinez Marzoa, F. (1996). Ser y didlogo: Leer a Platon. Madrid: Istmo.

Martinez Marzoa, F. (1999). Heidegger y su tiempo. Madrid: Akal.

Martinez Marzoa, F. (2000). Historia de la filosofia antigua. Madrid: Akal.

Platon. (1871). Obras completas. Tomo 1 (P. de Azcdrate, Trad.). Madrid: Medina y Navarro.
Platon. (1988). Didlogos 5. (M. I. Santa Cruz, A.V. Campos, N. L. Cordero, Trads.). Madrid: Gredos.
Vigo, A. (2008). Arqueologia y aleteiologia. Buenos Aires: Biblos.

Estud.filos n.° 61. Enero-junio de 2020 | pp.71-90 | Universidad de Antioquia | ISSN 0121-3628 | ISSN-e 2256-358X

: 89

https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 :


https://doi.org/10.17533/udea.ef.n61a06 
https://doi.org/10.1023/A:1026569031915
https://doi.org/10.1023/A:1026569031915




	_GoBack
	_gjdgxs
	_30j0zll
	_1fob9te
	_3znysh7
	_GoBack
	_2et92p0
	_tyjcwt
	_3dy6vkm
	_GoBack
	_Hlk10619626
	_Hlk10543126
	_Hlk10694986
	_Hlk10695726
	_Hlk10696052
	historicidad-enigma-del-movimiento-y-pos
	lectura-de-jan-pato%C4%8Dka
	cr%C3%ADtica-del-subjetivismo
	cosmolog%C3%ADa-y-proto-historia
	_30j0zll
	_1fob9te
	_GoBack
	_gjdgxs
	_30j0zll
	_GoBack

