
99eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

Fecha de recepción: marzo 7 de 2017
Fecha de aceptación: febrero 22 de 2018
DOI: http://dx.doi.org/10.14482/eidos.29.9656

eidos 

Lecturas de la otredad en el multiculturalismo  
legal colombiano*

Nataly Guzmán Useche
Universidad del Rosario
nataly.guzman@urosario.edu.co

R e s u m e n

Este artículo tiene por objetivo demostrar que el multiculturalismo de recepción 
legal en Colombia trae implícita una forma restringida de la otredad desde la identidad 
étnica, que fija un paradigma de vida vivible y, al mismo tiempo, construye la idea de 
aislamiento (campo) del otro no esencial. La hipótesis de trabajo se propone evidenciar 
que en los debates constituyentes del noventa, la otredad aparece como un concepto 
presupuesto por el multiculturalismo, el cual simplifica las formas de aparecimiento 
del otro y con ello fija un paradigma sobre la vida que importa, es decir, un tipo de 
biopolítica específica. Para desarrollar esta hipótesis, el documento se encarga, en 
primer lugar, de evidenciar que el multiculturalismo en Colombia es principalmente 
una recepción legal que delimita un tipo de otredad específica (identidad étnica). 
En segundo lugar, se expone la configuración legal del paradigma del otro desde la 
identidad étnica y, finalmente, propone una crítica a dicho paradigma, desde la am-
pliación del concepto de cultura, así como de la perspectiva de campo y de vida vivible, 
valiéndose de los recursos teóricos en las obras de Stuart Hall y Roberto Esposito.

P a l a b r a s  c l av e
multiculturalismo, otredad, identidad, biopolítica, filosofía del derecho.

A b s t r a c t

The purpose of this paper is to show that the multiculturalism of legal reception in 
Colombia implies a restricted form of otherness that comes from ethnic identity. This 
otherness sets a livable life paradigm and, at the same time, builds the idea of isolation 
(field) from the non-essential other. The main hypothesis is that in the constituent de-
bates of the nineties, otherness appears as a concept presupposed by multiculturalism 
that simplifies the forms of appearance of the other and with it sets a paradigm of life 
that matters, that is, a specific type of biopolitics. In order to develop this hypothesis, 
first the document will show that multiculturalism in Colombia has mainly had a 
legal reception, which delimits a specific type of otherness (ethnic identity). Second, it 
explains the legal configuration of the other’s paradigm from ethnic identity. Finally, 
it proposes a critique of this paradigm, from an enlarged concept of culture, as well as 
from the perspective of field and livable life, using theoretical resources in the works 
of Stuart Hall and Roberto Esposito.

K e y w o r d s
Multiculturalism, otherness, identity, biopolitics, legal philosophy.

* Este artículo hace parte de los avances de investigación a propósito de la for-
mación del concepto de multiculturalismo en Colombia, tema central de mi tesis 
doctoral.

mailto:nataly.guzman@urosario.edu.co


100

Lecturas de la otredad en el multiculturalismo legal colombiano

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

Lecturas de la otredad en el multiculturalismo legal 
colombiano

Prolegómenos 

Constantemente estamos vinculados a lo que Roberto Esposito 
ha llamado el proceso de inmunización. Parece un proceso simple, 
recurrimos a composiciones químico-biológicas que mantendrán 
la estabilidad de nuestra vida a través del conocimiento científico 
moderno. Acudimos al hospital para que parte de la incubación del 
daño sea puesta en nuestro organismo. Estas prácticas incuestio-
nadas, y casi cotidianas, son requisitos de ingreso al mundo social 
occidental. La vacunación contra el tétanos, la poliomielitis, el 
sarampión, las paperas y la influenza aparecen como requisitos 
necesarios desde el nacimiento. 

El proceso de inmunización del cuerpo vivo, además, demanda 
la fijación a una serie de territorios y determina la contaminación 
de otros. Si queremos hacer una visita a la selva amazónica, por 
ejemplo, es necesario pasar por el centro hospitalario para la va-
cunación; nos sentamos y recibimos una dosis del mal para que 
nuestro cuerpo genere resistencia ante este. Casualmente, estos 
procesos de prevención para proteger la vida coinciden con la de-
marcación de los mundos del sur, mundos inhóspitos que causan 
o producen enfermedades desastrosas y que episódicamente nos 
llevan a la muerte. 

Más que con pretensión de claridad médica, esta reflexión sirve 
como metáfora para acércanos al concepto de biopolítica. Roberto 
Esposito (2009) aclara en Immunitas que el peligro generado a la 
vida pasa a ser individualizado con la finalidad de aislar un tipo 
de intrusión. Esto implica necesariamente el establecimiento de 
un sistema dual o bifásico de dependencias, pues si reconocemos 
el fenómeno de la intrusión (pensemos no ya en el cuerpo pura-
mente orgánico de la vida como se reconstruyó en la metáfora 
de la vacunación sino en el cuerpo político, en la comunitas) será 
necesario establecer un límite o frontera entre lo interior y lo ex-



101

Nataly Guzmán Useche

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

terior, entre lo sano y lo enfermo. Esta demarcación es un puente 
que permite operar bajo la forma de la identidad y la diferencia, 
o del nosotros y los otros, en las cuales se produce un tipo de 
mutilaciones e invisibilidades en el mundo. 

Afirma Esposito (2009) que la comunidad es en la que se 
elabora el fondo de sentido que constituye el relieve o el juego 
de la inmunidad y que en muchos casos puede operar como una 
“reacción o un contragolpe a la manifestación de otra fuerza” (p. 
17). Este acto es lo que constituye una doble vía de lo propiamente 
biopolítico que, en cuanto protección y negación de la vida, entre-
teje un correlato para el establecimiento del orden. Dicha guarda 
de la vida (de un sentido de la vida) no se consolida ni produce 
en un sentido tradicional de violencia frontal, sino a través de la 
neutralización o “la inclusión excluyente”. 

Sobre este marco general, este artículo busca reflexionar sobre los 
procesos del daño permitido para el sostenimiento del cuerpo sano 
(de un tipo de sanidad) que implica la incubación de fuerzas dañinas 
o su reconocimiento por medio de la formación de un espacio de la 
neutralidad. En este sentido, la pregunta por los relatos de la otredad 
en el multiculturalismo legal en Colombia responde y configura una 
forma específica de la biopolítica y la inmunidad, según la cual se 
permite el aparecimiento de unos campos bien formados del otro 
como estrategia de neutralización de fuerzas externas.

Antes de reconstruir el suceso del aparecimiento del otro y el 
nosotros en el interior del multiculturalismo legal en Colombia es 
preciso aclarar las categorías sobre las que circulará la reflexión 
de la otredad desde la posición de la biopolítica y la inmuniza-
ción. Para abordar la cuestión del multiculturalismo es pertinente 
revisar qué lugar ocupa el otro en el discurso. Así, acudiendo a 
la definición de Alfredo Gómez-Muller (1997), el otro es “aquel 
que no hace como yo hago, aquel cuyo cuerpo —color, tamaño, 
rasgos faciales— no es como el mío” (p. 10). Este tipo de objeti-
vación del otro requiere de la conformación de un estándar, de 
un común, de un espacio de mismidad que prefigura un horizonte 
de posibilidad, irrumpido por una visión que distorsiona y altera 



102

Lecturas de la otredad en el multiculturalismo legal colombiano

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

los marcos de sentido habituales. La formación o llegada de la 
otredad, entonces, no funciona como un concepto aislado de la 
experiencia del nosotros, sino que, antes bien, ayuda a demarcar y 
formular de manera más precisa los límites de la existencia propia, 
y en algunos casos a construir el entramado simbólico de quién 
soy o somos esencialmente. Resulta que del juego del encuentro 
aparece una suerte de ontología dialéctica en el sentido hegeliano 
de la Fenomenología del espíritu (Hegel, trad. en 2003) en el que el 
límite es la condición de posibilidad de mi propia existencia.

De esto cobra sentido la distinción conceptual que plantea 
Stuart Hall entre lo multicultural y el multiculturalismo, la cual 
marca la distinción sobre lo propiamente político y el ejercicio 
de la política. Así, lo multicultural se comprende como un adje-
tivo que “describe las características sociales y los problemas de 
gobernabilidad que confronta toda sociedad en la que coexisten 
comunidades culturales diferentes, intentando desarrollar una vida 
en común y a la vez conservar algo de su identidad ‘original’” 
(Hall, 2010, p. 583). Esta definición trae consigo las implicaciones 
de lo político en el que el otro y el nosotros caen en un roce cons-
tante por la afirmación de sí. Por otro lado, el multiculturalismo 
solo puede operar sobre ese sustrato multicultural, estableciendo 
y construyendo “estrategias de gobernanza y administración de 
la diversidad” (Hall, 2010, p. 583). 

Estos conceptos de otredad, multiculturalismo y multicultural 
serán analizados desde una lectura biopolítica (de inmunización 
pero también de campo) sobre el multiculturalismo pluralista legal 
colombiano, a través de una revisión de los implícitos conceptuales 
en la constituyente de 1991 en Colombia. 

Legalismo multicultural: lecturas de la otredad en el deba-
te constituyente colombiano

Aunque la coyuntura del proceso social en Colombia de la década 
de los noventa del siglo pasado es multifacética, no es posible 
afirmar que el proceso constituyente responda, como en otras 



103

Nataly Guzmán Useche

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

reformas constitucionales de Latinoamérica1, a la capacidad de 
los movimientos sociales para hacer presión al Estado, tal como 
sucedió, por ejemplo, en el caso boliviano, en el que fruto de di-
versas protestas unificadas2 por la Confederación Sindical Única 
de Campesinos de Bolivia (CSUTCB) se desarrolló un proceso 
constituyente, de corte multicultural y contrahegemónico (Prada, 
2008). Es decir que el resultado de la modificación constitucional, 
y el cambio de configuración del paradigma del nosotros, responde 
en este caso a la crisis y desestabilidad generadas por el poder de 
la protesta y el movimiento. 

Si bien en la década de los ochenta en Colombia se produce 
un incremento de los diferentes conflictos sociales (aumento del 
poder de los grupos guerrilleros (FARC-EP, ELN, EPL, el Quintín 
Lame y el PRT, de los cuerpos militares al servicio de terratenientes 
y a favor del statu quo (AUC) y de las fuerzas de tráfico de drogas 
concomitantes a estos últimos) (Bonilla, 2006), el poder de re-
presentación de la sociedad civil o de las asociaciones sindicales, 
estudiantiles, campesinas o indígenas no tuvo la incidencia de 
presión suficiente para la formulación del proceso constituyente, 
tal como se consolidó en el caso boliviano, sino que más bien se 
generó una acción de autoproducción estatal que ya tenía su tra-
yectoria burocrática de modificación desde el fracasado proyecto 
de reforma constitucional de 1988. Consultando la producción 
historiográfica colombiana sobre los movimientos sociales reco-
gida por el historiador Mauricio Archila (Tovar Zambrano, 1994), 
se hace evidente que entre las décadas del ochenta y el noventa 
aumenta la investigación a propósito de los movimientos socia-
les en Colombia, puntualmente en lo relativo a los movimientos 

1 Sobre el tema Alberto Noguera (2010) reconstruye el panorama del multicultu-
ralismo constitucionalista en la región, analizando puntualmente las reformas consti-
tucionales de Bolivia, Ecuador y Venezuela, y estableciendo las diferencias del nuevo 
derecho latinoamericano de corte horizontal. 

2 La guerra del agua en 2000 y 2004, las guerras del gas en 2003 y 2005, la mar-
cha indígena por la Asamblea en 2001, entre otras. 



104

Lecturas de la otredad en el multiculturalismo legal colombiano

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

obreros, campesinos, étnicos, estudiantiles, cívicos, ecológicos y 
de mujeres. Esto permite comprender que los años anteriores al 
proceso constituyente están marcados por un flujo alto de conflic-
tos sociales, acompañado de un esfuerzo de producción teórica 
por construir identidades para el análisis de dichos ciclos sociales. 
Sin embargo, estos complejos flujos en sí mismos no significan la 
existencia de un pleno movimiento social constituido. 

Esto implica la imposibilidad teórica de afirmar que el proceso 
de reconocimiento del multiculturalismo en Colombia se dé como 
resultado de los movimientos sociales y las acciones colectivas por 
afirmar su diferencia, sino que, antes bien, resulta de las institu-
ciones estatales y sus necesidades por aumentar una legitimidad 
desarticulada en razón de las diferentes fuerzas sociales. En este 
sentido, la atípica convocatoria al proceso constituyente3 en Co-
lombia cuenta con la representación de grupos de dirigentes políti-
cos y sociales reconocidos en la esfera pública. La Constituyente, 
avalada por el Decreto presidencial 1926 de 1990 y con ratificación 
de la Corte Suprema de Justicia por Sentencia 138 del mismo año 
(magistrados ponentes Fernando Gómez Otálora y Fabio Morón 
Díaz), tuvo como labor soberana la discusión libre de los temas 
de reformulación constitucional, para lograr el restablecimiento 
del orden social (Sentencia 138 de 1990).

El 9 de diciembre de ese año se llevan a cabo los comicios de 
representantes a la Asamblea Constituyente, del cual resultaron 
electos diferentes líderes del Partido Liberal, la Alianza Demo-
crática (M:19), el Movimiento de Salvación Nacional, el Partido 
Social Conservador, la Unión Patriótica, dos líderes evangélicos, 

3 Si bien la convocatoria constituyente cuenta con una participación prevalente 
del movimiento estudiantil, resulta inquietante en términos de análisis social afir-
mar su causa principal de esta propuesta. De allí que sea más plausible afirmar que 
la convocatoria a la Asamblea Constituyente fue el resultado de múltiples factores, 
siendo el factor prevalente la falta de legitimidad del Estado ante un creciente estado 
de violencia. Esta tesis es parcialmente contraria a la interpretación de constitucio-
nalistas y analistas del proceso constituyente como Uprimny (2001), Bonilla (2006) 
y Chaparro (2009).



105

Nataly Guzmán Useche

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

dos representantes indígenas y posteriormente se vinculan líderes 
del EPL, del PRT y del Quintín Lame (Bonilla, 2006). Este con-
junto de fuerzas políticas tuvo como programa de trabajo abordar 
cuatro temas principales: poner fin a la violencia, fortalecer la 
democracia, ampliar la declaración de derechos y redefinir la 
estructura del Estado. 

Bajo este marco general de trabajo, el multiculturalismo apa-
rece como una forma de ampliación de las limitantes centralistas 
del Estado previo al encuentro constituyente, en términos de 
participación política y ejercicio del autogobierno. Los proyectos 
de Rojas Birry, Alfonso Peña, Lorenzo Muelas y Fals Borda se 
encaminaron a abordar la discusión sobre la unidad nacional y 
territorial y a exponer las razones para un cambio de comprensión 
frente a los grupos indígenas (Asamblea Nacional Constituyente, 
Fals Borda etle dimensiuralismo se forma como os mestizolas 
posibilidades de la vida, generando la doble dimensi, Fals Bor-
da y Muelas, 1991). Sus ponencias de trabajo se encargaron de 
evidenciar que la Constitución de 1886 carecía de las considera-
ciones propias de los pueblos indígenas y los grupos étnicos, y de 
denunciar la condición de “salvajes a ser gobernados” que estos 
grupos adquirieron a través de la Ley 89 de 1890. 

La ponencia constituyente continúa con una descripción de 
las condiciones de alejamiento y exclusión que la producción 
normativa existente en el marco de la Constitución de 1886 gene-
raba en un grupo poblacional particular (la comunidad indígena 
y afrocolombiana). De esta manera, parece que la necesidad de 
unidad de la república colombiana, reconstruida por las reformas 
de Núñez en el periodo de la Regeneración, tenía como presu-
puesto un nosotros que se caracterizaba particularmente por los 
valores de la ciudadanía y la unidad, y deslegitimaba de la par-
ticipación política a estas comunidades, mientras que al mismo 
tiempo sostenía su existencia arbitrariamente como un grupo 
social que debía entrar en el proceso de desarrollo y civilidad, tal 
como quedó consignado en el artículo segundo de la Ley 89 de 
1890, para alcanzar la calidad de ciudadanos.



106

Lecturas de la otredad en el multiculturalismo legal colombiano

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

Gran parte de la lucha en la Asamblea Constituyente de 1990 
consistió en demarcar los principios de autonomía y pertenencia a 
la tierra de las comunidades indígenas, y en el caso de las comuni-
dades “negras y raizales”, de hacer evidente su aporte en la cons-
trucción nacional como población fundacional de la identidad. 
Así, los presupuestos del nosotros de la Republica Unitaria formada 
bajo el imperio del orden jurídico posterior a la Constitución de 
1886 marcó una forma de oposición de la identidad o el nosotros 
frente a los otros construidos desde la etnicidad. 

Como lo recuerda Amada Carolina Pérez Benavides (2015), 
las representaciones de la relación nosotros-los otros que atraviesan 
el siglo XIX en Colombia están minadas de formas de exclusión 
que se pueden entender bajo la oposición civilización y barbarie. 
En este sentido, la pretensión de fundar una escena continua y 
totalizadora de nación da como resultado el establecimiento de 
zonas marginales que encontraron su máxima expresión en el 
periodo de la Regeneración, en el que se edificó la representación 
de una “nación católica, blanca y de habla y tradición hispana” 
(Pérez Benavides, 2015, p. 32). Estas diferentes formas de exclu-
sión construyen estándares más o menos estables en los cuales 
los indígenas, los negros, los pobres, los campesinos y las mujeres 
son asociados a las escalas más bajas de la jerarquía dominante-
mente, justificando estas posiciones o bien por la naturalización 
de conceptos culturales y morales en los cuales se hacía necesario 
el proceso de blanqueamiento de dichas poblaciones o grupos 
(Pineda y Restrepo, citada por Pérez Benavides, 2015), o bien a 
través de una relación entre tierras y razas heredadas de los res-
guardos, que en un intento de eliminación y civilización a través 
de las apuestas de élites regionales tenían por finalidad programas 
de eugenesia en el que los sectores blancos ocupaban el lugar más 
destacado (Safford, 1991). 

La nación mestiza que se intentaba proclamar ocultaba las 
prácticas de la discriminación bajo la rúbrica de “todos somos mes-
tizos” , al tiempo que se hacían variaciones cromáticas de dichos 
mestizos y de ilustración entre sus pobladores/as (Wade y Mejía, 



107

Nataly Guzmán Useche

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

1997). Entonces, la estratificación, la configuración de dispositivos 
de dominación, la geografía racial y la climática diferencial ayuda-
ron a establecer la división nosotros- los otros que permite entender 
la constitución de un orden simbólico que “jerarquiza, contiene y 
controla la diferencia” (Pérez Benavides, 2015, p. 40). 

El proyecto constituyente en este sentido promovió una lucha 
importante al remarcar los lugares de dominación a los que el pro-
grama de Estado sometía a una parte de su población, denunciando 
las formas particulares en las que se formaban los límites de la co-
munidad propiamente colombiana, que al mismo tiempo excluían 
de sus raíces y de su constitución práctica y cotidiana a otros. 

La otredad que intenta ser remodelada en la versión de la 
constituyente del 91 se juega entonces entre los criterios de una 
tradición unitaria y liberal, y los modelos de la etnicidad asociada a 
la aparición de un tipo de construcción de cultura. Como recuerda 
Bonilla (2006), la dualidad del proyecto de trabajo sobre el tema 
del multiculturalismo se sostiene bajo los requisitos de igualdad 
y unidad política, pero al mismo tiempo sobre la diferencia y la 
autonomía política. Es por ello que el proceso constituyente asume 
una posición de la otredad principalmente demarcada sobre la 
idea de la etnicidad, y confunde la etnicidad con el concepto de 
cultura, que puede ser entendido como el conjunto de prácticas 
y representaciones de un grupo social (Hall, 2010). 

Paradigma legal: una mirada biopolítica sobre el otro

Aunque las apuestas del proyecto Constituyente principalmente 
se enmarcan en una lucha contra el paradigma de unidad nacio-
nal arbitrario, el modelo adquirido en el que se da prevalencia 
a la otredad desde la etnicidad se reapropia de problemas de la 
versión triunfante del multiculturalismo, en cuanto cae en un 
tipo de asimilacionismo propio de la versión de 1886, pero con 
las actualizaciones de posiciones deliberativas y demo-liberales, 
según las cuales el pluralismo cultural, caracterizado por el reco-
nocimiento del linguísmo cultural, la autonomía regional y las 



108

Lecturas de la otredad en el multiculturalismo legal colombiano

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

representaciones políticas (Kymlicka, 1996), se convierte en un 
aparente reconocimiento de la otredad, que transforma en esencial 
los procesos culturales y las apuestas políticas. Esta comprensión 
de la diferencia sostenida en la expresión de la etnicidad que se 
consagra en los principios constitucionales (artículos primero y 
séptimo), es la característica principal, que le ha valido a Colombia 
su reconocimiento como un Estado multicultural. 

Describir a la nación como plural, y ajustar la posición garante 
del Estado frente a esta caracterización, trae implícita una doble 
dimensión. Por un lado, el reconocimiento de una forma de cons-
trucción social naturalizada y preexistente a la producción de la 
norma jurídica, esto es, la asunción de la diversidad mestiza como 
un estado común, el cual utiliza los presupuestos generales de la 
democracia constitucional y liberal para desenvolver su universo 
público. Por otro lado, al tiempo que se construye un nosotros (una 
fundación desde lo dicho sobre cuál es la vida social mayoritaria) 
se reconoce un cuerpo social, principalmente étnico minoritario, 
que cohabita el territorio nacional, y que sin ser propiamente per-
teneciente al campo jurídico del derecho mestizo mayoritario, es 
reconocido como sujeto de participación política, bajo las prácticas 
que el modelo ya tiene formuladas.

Estas dos perspectivas, configuradas desde la contraposición 
de una mayoría “naturalmente constituida” frente a una minoría 
principalmente étnica (y sujeta al rótulo de aparecimiento pro-
puesto por el primer grupo), aparece caracterizada a lo largo del 
texto constitucional, y es sustentada apelando a diferentes tratados 
internacionales ratificados por Colombia (Convenio de la OIT 169; 
Acuerdo de San José), que exponen o sirven de herramienta para 
la naturalización de los principios generales que fundamentan la 
vida vivible, aparecible, no solo de quienes se encargan de normar 
sobre “lo común” sino sobre quiénes son y cómo se consolidan 
los otros-étnicos.

La interpretación de la otredad étnica, como expresión del 
multiculturalismo, opera reduciendo los límites con los otros que 
deben ser incorporados en un nosotros construido unitariamente 



109

Nataly Guzmán Useche

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

con un carácter externamente pluralista, pero que en el interior 
reconoce una jerarquía de determinación sobre otros. Esta interpre-
tación se diferencia de las reflexiones propuestas por la teoría de 
la interculturalidad, la cual entiende que el proceso se construye 
en el plano horizontal permitiendo comprender la complejidad 
de la expresividad de la cultura y su consecuente condición de 
movilidad. Como bien lo recuerda Adolfo Chaparro (2009), 

el problema es de grados de absorción de las minorías en 
el sistema jurídico y económico. Sea cual sea el grado de 
incorporación, el derecho consuetudinario que define las 
comunidades étnicamente diferenciadas es sometido por una 
suerte de “nivelación de los dialectos a favor de un lenguaje escrito 
introducido administrativamente dentro del funcionamiento del 
nuevo Estado multicultural. (p. 146)

Así, el proceso mediante el cual se consolidan los campos de 
aparecimiento está vinculado a una noción específica del plura-
lismo étnico que se sabe mínimo respecto a un gran cuerpo social 
diverso que es la nación mestiza en Colombia. El conjunto de la 
población está en la capacidad de usar las herramientas norma-
tivas, y los miembros de las comunidades étnicas se valen de los 
recursos de la jurisdicción especial y los derechos de autogobierno 
con los mismos objetivos. Hasta aquí parece irrelevante que las 
estrategias procedimentales tengan alguna cuestión que formu-
lar. Sin embargo, analizando a fondo el proceso conceptual que 
afirma un Estado pluralista y multicultural, bajo la demarcación 
expuesta del multiculturalismo legal en Colombia, se puede notar 
que pervive un uso del recurso de la inmunización de fuerzas 
extrañas, es decir, el entendimiento del otro como lo propiamente 
contaminante. 

Como se revisó en la primera sección, el esquema de la biopo-
lítica que opera bajo el recurso de la inmunización busca controlar 
las fuerzas extrañas que pueden afectar al organismo político 
cerrado. En este sentido, la Constituyente de 1991 parece dejar 
en claro que existen culturas diversas que configuran la nación y 



110

Lecturas de la otredad en el multiculturalismo legal colombiano

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

que esas formas de diversidad cultural son principalmente étnicas. 
Si se revisan los porcentajes de la población indígena y afro en 
Colombia, se encuentra que numéricamente la población indígena 
y afrocolombiano no alcanza un 40 % de la población en general, 
a diferencia de otros países de la región. Esto implica que gran 
parte de la ampliación de los límites y del establecimiento de las 
normas especiales o diferenciales para los grupos étnicos, tenían 
por objetivo regular y demarcar un espacio determinado de ope-
raciones y prácticas por medio del Estado de derecho, generando 
una estabilidad de las fuerzas de lucha popular y social y de los 
procesos de autonomía regulativa por medio de las normas terri-
toriales y los recursos legales. 

Estos derechos especiales han logrado mitigar las prácticas 
sociales y las fuerzas reactivas de la población y al mismo tiempo 
han configurado esencialismos a través del poder de nombrar. 
El problema general del multiculturalismo de corte étnico que 
aparece desde la escena normativa consiste en que ayuda a ins-
taurar una ontología identitaria del otro en Colombia, limitando 
las posibilidades de transformación de las propias culturas en su 
interior y sus dinámicas de movilidad. Pero algo más difícil de 
asumir es que la reducción de la diversidad cultural queda limitada 
a un campo étnico. Así, en el panorama, quienes ingresan en el 
proceso de afirmación en el espacio público son solamente aque-
llos que puedan generar una identificación con el paradigmático 
modelo, que automáticamente produce un campo de exclusión 
a otras fuerzas; por ejemplo, la comunidad campesina, que ha 
tenido que valerse de los recursos del litigio estratégico por la 
limitación entre el paradigma mestizo y el paradigma étnico que 
son los dos relatos a los que se reduce el control del Estado sobre 
la conjuración de quiénes son la nación. 

Sobre el tema, como afirman Bocarejo y Restrepo (2011), el 
marco de acción del multiculturalismo en Colombia ha estado 
especialmente asociado a la incorporación de derechos diferen-
ciales, particularmente en y desde la etnicidad. En este sentido se 
fomenta la formación de un multiculturalismo étnico, que desde su 



111

Nataly Guzmán Useche

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

interpretación no solo está inscrito a las fuentes institucionales de 
poder legal, sino que transita por otros escenarios de adaptación 
(Bocarejo y Restrepo, 2011, p. 9). Este hecho lleva a que otros 
grupos culturales tengan que camuflar sus apuestas para hacer 
parte de los derechos multiculturales que prefiguran un tipo de 
otro que ellos mismo no son. Es decir que el paradigma de nación 
plurietnica y multicultural construye unas formas particulares de 
perceptibilidad, siempre que se restrinjan a los dos modelos de 
otredad que comprende. 

Crítica al paradigma legal: el problema del 
multiculturalismo y sus dos otredades

Parte de los principales problemas del desarrollo conceptual de 
la otredad diferencial como un recurso jurídico de restauración 
de la deuda histórica con las minorías discriminadas, consiste 
en la implementación de modelos desde el multiculturalismo de 
corte étnico. La reconstrucción que al momento puede rastrearse 
en el modelo de implementación del multiculturalismo legal, ha 
invocado las construcciones diferenciales en dos sentidos. Por una 
parte, a través del debate y reivindicación de la memoria de la 
discriminación racial de todos los tipos de esclavismo y, por la otra, 
la formación de un tipo de otro que se apropia del modelo más 
amplio de mestizaje racial para marcar un esquema de mayoría. 

Los modelos de otredad que se cuestionan aquí configuran en 
ambos sentidos modos determinados de aparecimiento en el espacio 
público. De allí que las dos formas en las que el pasado sirvió de 
base para la formación de un discurso de Estado pluralista, según el 
cual el nosotros se configura de la suma de estas dos dimensiones, es 
decir, la pluriétnica (pluricultural) y la mestiza de programa liberal 
o de ciudadanía universal, reafirma un arquetipo de limitación 
sobre quién es el otro y cuáles son sus prácticas características para 
acceder a los derechos especiales otorgados. Este hecho reivindica el 
esquema de inmunización propio de una tradición del cuidado de un 
tipo de comunidad ideal sobre las posibles contrafuerzas existentes. 



112

Lecturas de la otredad en el multiculturalismo legal colombiano

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

La función de la inmunidad en el campo jurídico-político 
cumple un papel importante en el imaginario de construcción 
de la comunidad porque tiene la capacidad de suspender la 
ley o restablecerla, con el objetivo de preservar el orden de la 
comunidad. Así, tanto en el campo médico como en el campo 
jurídico-político, la finalidad consiste en la protección de la vida 
a través de un esquema específico del cuidado (Esposito, 2011). 
Esto implica que cuando el cuerpo en sí mismo no es capaz de 
producir naturalmente su inmunidad, requiere de una intervención 
que permita su supervivencia a través de la incorporación de una 
parte o cuota del elemento patógeno de afectación. 

Desde esta perspectiva, tanto la formación de una política 
de objetivación multiétnica como el posterior reconocimiento 
legal de derechos especiales sobre la tierra y otras garantías de 
justicia hacen evidente la incorporación a la ley y su consecuente 
excepcionalidad en el caso de las comunidades indígenas, como 
un otro que debe ser reconocido para mantener la estabilidad de 
la vida público política. El caso mayoritario de las culturas afro 
en Colombia tendrá como puente de batalla las mismas prácticas 
especiales reconocidas desde la Constitución de 1991, aun cuando 
en los debates sobre plurietnia su aparecimiento es casi nulo. Por 
ello, solo hasta 1993 logran concurrir a un espacio de legalidad 
hasta entonces innombrado y fomentar el reconocimiento de sí 
como otredad valiéndose del recurso de la etnicidad. Estos dos 
grupos se apropian de la otredad étnica para incorporarse a través 
de la estrategia de inmunización al campo de lo público. 

Aun cuando las ganancias son importantes en términos de la 
visibilización y la lucha social, las implicaciones secundarias consis-
ten en un proceso de limpieza y purificación de la cultura indígena 
y afro, respectivamente. Es decir que el proyecto de incorporación 
de la muerte, de lo negativo para sostener la vida (Esposito, 2011), 
termina fomentando una visión fija y purista de lo que deben ser 
estas comunidades, apelando a una perspectiva tradicionalista. 
Contrario a contribuir en la producción de un espacio para el re-
conocimiento de un pasado, y la formación de un futuro abierto 



113

Nataly Guzmán Useche

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

a las mutaciones, este tipo de inclusión anima la solidificación y 
absorción de las culturas a los propios parámetros fijados como 
alteridad o sentido de vida asignado, sin negar una segunda vía de 
mutación que supone su disolución en un mestizaje homogeneizado 
en la participación política y la asignación de derechos.

Contrario a este proceso de incorporación diferenciada por la 
deuda histórica que tiene implícitas formas especiales de recono-
cimiento de la otredad como etnicidad, se atraviesa actualmente 
un proceso coyuntural de reivindicación sobre el marco del mul-
ticulturalismo étnico. Desde 20134 el movimiento campesino y 
otros grupos anclados al agro promovieron una serie de marchas 
que buscaban condiciones especiales de protección. Contrario al 
porcentaje ocupado por las comunidades indígenas y racializadas, 
la comunidad campesina fue dejada en un lugar sin nombre por 
ser percibida como parte básica del modelo de nosotros mestizo 
y liberal. De esto se sigue que la otredad que se prefigura desde 
la cotidianidad campesina, esté restringida a participar o bien de 
modelos de etnización para la adjudicación de derechos especia-
les que no les son propios a sus dinámicas comunales, o bien al 
silenciamiento dentro del modelo del nosotros mestizo. Casos como 
este hacen evidente al menos dos puntos centrales. 

Primero, que el concepto de multiculturalismo legal respon-
de específicamente a un modelo de plurietnicidad en el cual se 
tratan como semejantes los temas de la cultura y la etnia. Como 
lo recuerda Stuart Hall, la Cultura no es un mero registro de-
terminado por las condiciones materiales de existencia, fuerzas 
productivas y relaciones de producción (Marx, trad. en 1989) —lo 
que limitaría los desarrollos de la cultura— sino que implica “la 
suma de todas las descripciones disponibles a través de las cuales 

4 Un inusual y emergente proceso de movimiento social en Colombia que se 
constituye públicamente como Paro Nacional Agrario y Popular en 2013 y su con-
secuente proceso en 2014 bajo la Cumbre Agraria Campesina, Étnica y Popular, 
agrupan un tipo de demanda por el reconocimiento reducido a marcos legales que no 
les son propios para la configuración de su propia representación política.



114

Lecturas de la otredad en el multiculturalismo legal colombiano

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

las sociedades cobran sentido y reflexionan sobre sus experiencias 
comunes” (Hall, 2010, p. 35). La cultura, en este sentido, tendrá 
que ver con el papel de lo simbólico de una parte (o lo formal) y 
las prácticas concretas como representación de la praxis univer-
salizada en cuanto actividad de energía humana. El primer nivel 
conceptual, el de lo simbólico, implica la formación de patrones 
característicos que en su exploración solo pueden rastrearse en 
consideración con el segundo elemento, las prácticas (vividas) 
experimentadas, para consolidarse como un todo (Hall, 2010). 
Estas prácticas sociales son procesos activos que hacen Historia, 
y al mismo tiempo son los significados que emergen de esas 
prácticas históricas vivas y que en cuanto formas experienciales, 
permiten su transmisión, distorsión y manejo. Así, las prácticas 
sociales, la formación de historia, la construcción simbólica y la 
experiencia5 se entretejen para conformar un complejo concepto 
de Cultura en la perspectiva de Hall. 

Teniendo como base este rico concepto de cultura, en diá-
logo con los aportes de los Estudios Culturales, principalmente 
los trabajos de Homi Bhabha (2002), Martín Barbero (1999) y 
García Canclini (1990), la limitación del multiculturalismo a 
su versión étnica, y la asimilación de lo multicultural a un tipo 
de tradición que reduce el concepto de cultura a una dimensión 
prosaica, se sostiene en la falta de comprensión de la complejidad 
de las relaciones sociales y de las formaciones y transformaciones 
de las mismas. Parece que la afirmación de un concepto tal de 
multiculturalismo se forma como una estrategia condicionante de 
las experiencias materiales en tránsito, así como de la formación 
simbólica comunal. Estos otros que no se identifican con el mo-
delo de ciudadanía universal, o hijos del mundo occidental, sino 

5 Creo que los más recientes desarrollos de los Estudios Culturales tienen que ver 
con el concepto de Experiencia, el cual permite explicar la reflexión sobre tiempo y 
espacio, pensamiento de frontera, inmigrantes y no lugares. Esto implica el hecho de 
tener acercamientos con las versiones no puristas de la cultura desarrolladas por los 
estudios interculturales latinoamericanos. 



115

Nataly Guzmán Useche

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

que construyen sus propias representaciones y prácticas sociales 
a través de la relación con un entorno especial (Todorov, 2010), 
quedan excluidos de la doble dimensión de otredad que presenta 
el modelo colombiano. 

En segundo lugar, la situación de indistinción o de asunción 
dentro del modelo más abierto de un nosotros que puede ser iden-
tificada con el modelo mestizo occidental o modelo liberal, como 
se ha llamado en este artículo, genera un proyecto de formación 
de campos de exclusión, pues o bien el otro que busca recono-
cimiento se determina por la diferencia étnica esencialista del 
modelo multicultural, o bien se suma al proyecto de neutralidad 
mestizo. Cuando se movilizan grupos sociales con intereses, 
prácticas y representaciones distintas, esto es, con una forma de 
cultura diferente de estos dos modelos de la otredad, el sistema 
legal y estatal se conforma con omitir y excluir las demandas, 
desarrollando un camino de resolución de conflictos, que apela a 
las normas jurídicas y a las prácticas políticas del nosotros mestizo 
(tal como se consideró en el caso de las luchas campesinas en 
Colombia en 2013). 

De esto resulta que se planifique la cuestión de la vida en re-
lación con las características epistemológicas sobre cómo cuenta 
la otredad dentro de la población. Siguiendo la interpretación de 
Agamben (2006) sobre la idea de campo, como un espacio cons-
truido por la ley y la excepción, es decir, por el lugar paradójico 
de la fundación de lo político a través de la decisión soberana 
sobre el hombre sacro y la limitación de una nuda vida, es posible 
acercarse a un segundo nivel de la crítica; en él se patentizan las 
restricciones de las condiciones y las posibilidades de la vida, 
generando la doble dimensión del campo, esto es, la relación de 
exclusión-inclusión.

La construcción de un orden biopolítico que norma y clasifica 
la otredad en Colombia a través del multiculturalismo legal y 
étnico se convierte en un mecanismo que, por un lado, momifica 
las relaciones de los sujetos con sus propias representaciones y 
experiencias de mundo y, por otro lado, establece los tipos de 



116

Lecturas de la otredad en el multiculturalismo legal colombiano

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

población que pueden aparecer en el espacio de lo público, ex-
cluyendo arbitrariamente otras formaciones de cultura no étnicas. 
Es en este sentido que la epistemología implícita en el duplo de 
otredad reconstruido en el texto constitucional contribuye a la 
exclusión y a la constante movilización de otras formas de cons-
trucción cultural hacia un espacio de nuda vida, generando una 
doble consecuencia fatal, pues, por una parte, los sujetos en busca 
de reconocimiento terminan adaptando las prácticas y modos de 
reconocimiento establecidos para obtener derechos y salir del 
campo de aislamiento y negación al que se les somete, al tiempo 
que destruye la posibilidad de prefigurar una cultura que aporte 
en la búsqueda de otras formas de pensar el mundo político de 
un nosotros diverso. 

Guisa conclusiva

Este trabajo mostró, a través del análisis de los debates constitu-
yentes del 91 en Colombia, que el modelo del multiculturalismo 
implementado privilegia la perspectiva de la otredad desde la 
etnicidad para el reconocimiento de la diversidad. Según esta 
perspectiva, los criterios para el reconocimiento se enfocan en la 
cuestión étnica, bajo la cual se esencializa y mantiene una estruc-
tura identitaria de la comunidad a ser reconocida, obviando que 
las relaciones sociales no son estáticas, sino que, por el contrario, 
se transforman y mutan constantemente. 

Bajo el enfoque de la otredad étnica, este documento evidenció 
que los supuestos del reconocimiento establecen una biopolítica 
específica, según la cual se genera un campo de inmunización ante 
la diferencia a partir de la inclusión chata que se vale del multi-
culturalismo. Este enfoque dejó claro que una apuesta tal implica 
una doble relación de la vida vivible, o bien desde la perspectiva 
de otredad étnica o bien desde el nosotros mestizo. Bajo esta doble 
perspectiva se demostró que el otro no esencial queda relegado a un 
campo de aislamiento, pues no logra acceder a las estrategias del 
reconocimiento étnico y tampoco a las del reconocimiento mestizo. 



117

Nataly Guzmán Useche

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

Finalmente, el artículo presentó una crítica a dicho paradigma, 
exponiendo la complejidad del concepto de cultura que el modelo 
de multiculturalismo legal deja de lado, y atacando el enfoque de 
la inmunización que presenta ante la diversidad en su esquema 
de reconocimiento. Demostró la importancia de las dimensiones 
materiales y simbólicas de la cultura y denunció la finalidad velada 
de corte excluyente que esos dos campos de reconocimiento (el 
étnico y el mestizo) perpetúan para detener o limitar el poder de la 
movilización y la lucha social como expresión de las comunidades 
políticamente diversas. 

Referencias

Agamben, G. (2006). Homo Sacer. El poder soberano y la nuda vida. Buenos 
Aires: Pre-textos.

Bhabha, H. K. y Aira, C. T. (2002). El lugar de la cultura. Buenos Aires: 
Manantial.

Bocarejo, D. y Restrepo, E. (2011). Introducción. Revista Colombiana de 
Antropología (2), 07. 

Bonilla, D. (2006). La constitución multicultural. Bogotá: Siglo del hombre 
editores. 

García Canclini, N. (1990). Culturas híbridas. Ciudad de México: Grijalbo.
Chaparro, A. (2009). La Constitución de 1991: entre la universalidad 

normativa y la creación de un derecho plural. En A. Chaparro y 
C Galindo, Génesis y transformaciones del Estado nación en Colombia. 
Bogotá: Universidad del Rosario. 

Deleuze, G. y Guattari, f. (1991) ¿Qué es la filosofía? Barcelona: 
Anagrama.

Esposito, R. (2009). Immunitas. Protección y negación de la vida. Buenos 
Aires: Amorrortu. 

Esposito, R. (2011). Bios Biopolítica y filosofía. Buenos Aires: Amorrortu. 
Gómez-Muller, A. (1997). Alteridad y ética desde el descubrimiento de Amé-

rica. Madrid: Akal.
Hall, S. (2010). Sin garantías. Quito: UASB.
Hegel, F. (2003). La fenomenología del espíritu. Ciudad de México: Fondo 

de cultura económica.
Kymlicka, W. (1996). Ciudadanía multicultural. Buenos Aires: Paidós. 



118

Lecturas de la otredad en el multiculturalismo legal colombiano

eidos nº 29 (2018) págs. 99-118
issn 2011-7477

Martín Barbero, J. (1999). Globalización y multiculturalidad: notas 
para una agenda de investigación. En F. López de la Roche(Ed.), 
Globalización: incertidumbre y posibilidades. Bogotá: Tercer Mundo.

Marx, C. (1989). Contribución a la crítica de la economía política. Ciudad 
de México: Progreso.

Noguera, A. (2010). ¿De qué hablamos cuando hablamos de cons-
titucionalismo multicultural? Anuario de la facultad de Derecho, 
28, 87-116. Recuperado de https://dialnet.unirioja.es/servlet/
articulo?codigo=3433983

Pérez Benavides, A. C. (2015). Nosotros y los otros. Las representacio-
nes de la nación y sus habitantes Colombia, 1880-1910. Memoria y 
sociedad, 20(41), 148-152. Recuperado de http://www.scielo.org.co/
scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0122-

51972016000200010&lng=en&tlng=es.
Prada, R. (2008). Subversiones indígenas. Bolivia: Muela del diablo. 
Safford, F. (1991). Race, Integration, and Progress: Elite Attitudes and 

the Indian in Colombia, 1750-1870. The Hispanic American Historical 
Review, 71(1), 1-33. Doi: 10.2307/2516421

Todorov, T. (2010). La conquista de América. El problema del otro. México: 
Siglo XXI. 

Uprimny, R. (2001). Constitución de 1991. Estado social y derechos hu-
manos: promesas incumplidas, diagnósticos y perspectivas. Seminario 
de evaluación. Diez años de la constitución colombiana. Bogotá: ILSA

Wade, P. y Mejía, A. C. (1997). Gente negra, nación mestiza dinámicas de 
las identidades raciales en Colombia. Medellín, Colombia: Universidad 
de Antioquia.

Tovar Zambrano, B. C. (1994). La Historia al final del milenio. Ensayos de 
historiografía Colombiana y latinoamericana. Bogotá, D.C.: Universidad 
Nacional de Colombia.


	_GoBack

