Fecha de recepcion: junio 6 de 2020

e l'd (S | Fecha de aceptacion: agosto 1 de 2021

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO:
CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN Y THEODOR W.
ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

The Interpretation of the Unclosed: Walter Benjamin and
Theodor W. Adorno’s Considerations about Philosophical Praxis

Maria Rita Moreno

ORCID ID: orcid.org/0000-0002-0858-4077
INCIHUSA, Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas
y Técnicas (CONICET) (Mendoza, Argentina)

xmariaritamoreno@gmail.com

RESUMEN

Walter Benjamin y Theodor W. Adorno elaboran una reflexion en torno a la actua-
lidad y porvenir de la filosofia a raiz de la desavenencia entre verdad y conocimiento
que eclosiona en el seno de la modernidad. En este trabajo nos proponemos, en con-
secuencia, rastrear de qué manera Adorno y Benjamin dirigen sus reflexiones sobre
la praxis filosofica hacia la inquietud epistemologica sobre la interpretacion de lo
inconcluso. El recorrido que proponemos nos permite mostrar, en primer lugar, que
ambos pensadores desarrollan una critica de la racionalidad filosofica atravesada por
la advertencia dialéctica acerca de la presencia de lo inacabado. En segundo lugar,
que la Teoria critica gestada por ellos encuentra en la interpretacion la via practica de
la que depende la actualidad filosofica, pues, segun exponemos en nuestro analisis,
interpretar constituye la posibilidad tedrica de reparar lo despreciado en el despliegue
dialéctico de la modernidad.

PALABRAS CLAVE

Walter Benjamin, Theodor Adorno, interpretacion, inconcluso, praxis filosdfica, critica,
dialéctica.

ABSTRACT

Walter Benjamin and Theodor W. Adorno elaborate a reflection on the actuality of
philosophy as a result of the disagreement between truth and knowledge that hatches in
the bosom of modernity. Consequently, in this work we propose to trace how Adorno
and Benjamin direct their reflections on philosophical praxis towards the epistemo-
logical concern about the interpretation of the unclosed. The route that we propose
allows us to show, first of all, that both thinkers develop a critique of philosophical
rationality crossed by the dialectical warning about the presence of the unfinished.
Secondly, that the Critical Theory conceived by them finds in interpretation the prac-
tical way on which philosophical actuality depends, because —as we expose in our
analisis— to interpret constitutes the theoretical possibility of repairing the despised
in the dialectical deployment of modernity.

KEYWORDS

Walter Benjamin, Theodor Adorno, interpretation, unclosed, philosophical praxis, critique,
dialectic.

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

71



72

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO: CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN
Y THEODOR W. ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

Introduccion

o V alter Benjamin y Theodor Adorno direccionan gran parte
de sus reflexiones hacia la indagacién de los diversos pliegues en
que se manifiesta la modernidad. En la medida en que “la moder-
nidad es lo transitorio, lo fugitivo” (Benjamin, 2005, p. 256 [J 6 a,
3]), el norte de sus preocupaciones aparece en sus textos cifrado
por “la determinacién cualitativa de la modernidad” (Adorno,
2004, p. 403). La textura entera de sus reflexiones brinda multi-
ples huellas y abre diversas vias a partir de las cuales acercarse al
complejo denominado «modernidad» como tiempo histérico “ca-
racterizado por las alquimias y las contradicciones disparadoras
de identidades, acontecimientos y figuras decisivas de una época
en la configuracion de nuestra cultura” (Forster, 2014, p. 11).

La modernidad aparece ante la mirada atenta de ambos fil6so-
fos como un problema de caracter complejo: su propio despliegue
puede ser leido en Ia figura de una inconmensurabilidad entre el
desarrollo de la capacidades técnicas y cientificas, la proliferacion
de lenguajes e instituciones disponibles, por un lado, y, por otro,
el empobrecimiento de las capacidades espirituales y racionales
expresadas en la cultura.

Esta contradiccion, cuya dialéctica puede ser codificada en la
forma de una “falla constitutiva” (Griiner, 2016, p. 23), propicia
una condicién muy incomoda para la racionalidad filoséfica, ya
que, en la medida en que tal dialéctica histérica impide que razén
y realidad establezcan relaciones unidireccionales y transparentes
entre si, la posibilidad de tender lazos seguros entre conocimiento
filosofico y verdad entra decididamente en crisis. El derrotero
que, conforme a figuras clasicas del pensar filosofico occidental,
puede trazarse entre el auroral «genio maligno» esgrimido por
René Descartes hasta el empefioso falsacionismo de Karl Popper,
sin ignorar los suefios metafisicos advertidos por Immanuel Kant
—por mencionar tan solo un puiado de ejemplos—, configura
una pequefia muestra del caracter problematico que la relacion

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477



Maria Rita Moreno

del conocimiento con lo verdadero asume en el seno de esta época
histoérica.

“Por ello es por lo que se considera con toda seriedad la po-
sibilidad de la liquidacion de la filosofia por las diversas ciencias
particulares” (Vidal Mayor, 2017, p. 350). Muchos de los textos
escritos por Benjamin y Adorno admiten ser leidos en torno a este
problema especifico de la modernidad. Ambos configuran una
reflexibn —no siempre congruente, pero con multiples puntos de
contacto— acerca de la vitalidad del pensamiento filosofico en
las condiciones histdricas especificas del incipiente siglo XX. Tal
cavilacioén, volcada en categorias especificas como la adorniana
“actualidad de la filosofia» o la «filosofia venidera» acufiada por
Benjamin, constituye una via mediante la cual expresar la inquie-
tud sobre el riesgo de muerte del pensamiento filosofico:

La cuestion de la actualidad de la filosofia unicamente se
desprende con precision de entretejerse historico de preguntas y
respuestas. Y del avance de los esfuerzos en pos de una filosofia
grande y total se desprende, desde luego, la formulaciéon mas
sencilla: si acaso la filosofia misma es en algin sentido actual.
(Adorno, 1991a, pp. 82-83)

De alli que, en consecuencia, ambos juzguen que al pensamien-
to filosofico contemporaneo, cadavérico y exhausto a causa de
sus estructuras obsoletas, no se le demanda tan solo la ejecucion
de ciertas acciones, sino que, en aras de su actualizacidn, se le
presenta el compromiso irrecusable de su transmutacion. Asi
entonces, reconocer la preocupacion benjaminiana y adorniana
acerca de la vitalidad y pertinencia historica de la praxis filosofica
en un escenario de erosion epistemoldgica permite comprender
desde un angulo peculiar la singular incorporaciéon hecha por
uno y otro pensador de la densidad de la dialéctica historica y la
perspectiva critica.

En este articulo nos proponemos abordar, en consecuencia, un
aspecto de esa singularidad filosofica. Es nuestro objetivo rastrear

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

73



74

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO: CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN
Y THEODOR W. ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

de qué manera Theodor W. Adorno y Walter Benjamin encau-
zan sus reflexiones sobre la praxis filoséfica hacia la inquietud
epistemoldgica sobre la interpretacion de lo inconcluso. Para tal
fin detenemos nuestra reflexion en la determinacién que de tal
cuestion realiza Benjamin en el prologo de Origen del Trauerspiel
aleman y, desde alli, trazamos un punto de contacto con ciertas
reflexiones de Adorno en torno a la critica del conocimiento y la
interpretacion. A pesar de que cada filosofo imprime su particular
perspectiva, este articulo busca rastrear segmentos textuales en
los que cristaliza una preocupacién consonante —presente ya en
el programa de Konigstein'—: “el dilema intelectual de Benjamin
era el mismo que el de Adorno: jcémo reconciliar su compromiso
marxista con su esfuerzo filosofico kantiano (...)?” (Buck-Morss,
2011, p. 56). En esa direccion, mostramos que los dos pensadores
desarrollan una critica de la racionalidad filoséfica atravesada por
la advertencia dialéctica acerca de la presencia de lo inacabado
y abocada a sefialar la actualidad de la interpretacion en cuanto
praxis filosofica transmutatoria.

Actualizacion programatica de la filosofia

Para comprender el itinerario que hemos propuesto, resulta me-
nester aclarar en qué sentido las reflexiones tanto acerca de la
actualidad filoso6fica como sobre el caracter programatico de una
filosofia venidera resultan fundantes del pensamiento de uno y otro
fil6sofo. En obras tales como Sobre el programa de la filosofia venidera
(1918) o La actualidad de la filosofia (1931) Benjamin y Adorno,
respectivamente, analizan el devenir de la racionalidad filoséfica
de finales del siglo XIX y principios del XX. Como consecuencia

'Las largas jornadas de debate entre Benjamin y Adorno en 1929 en Konigsten
(periodo relevante para este articulo, ya que constituye el antecedente de muchas de
las obras aqui referidas) han conducido a la afirmacién de un “programa de Konigs-
tein” (Buck-Morss, 2011, p. 59); es decir, a sostener que esas discusiones resultaron
programaticas y definitorias en el trayecto de Adorno y de Benjamin (Aguilera, 1991,
p. 27; Buck-Morss, 2011 pp. 56-59).

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477



Maria Rita Moreno

de ello, determinan que tal despliegue historico sefiala la incapa-
cidad de la filosofia para responder a las demandas historicas que
la suscitan; de alli que toda praxis filosofica decida su actualidad
en la definicion acerca de “si existe atin alguna adecuacion entre
las cuestiones filosoficas y la posibilidad de responderlas, tras
los avances de los ultimos grandes esfuerzos en esa direccion”
(Adorno, 1991a, p. 83).

Adorno y Benjamin determinan en los textos aludidos que,
frente a la erosion de los lazos entre razén y realidad —i.e., entre
conocimiento y verdad—, la transformacion mediante la cual la
praxis filosofica opere su actualizacion dependera de la incor-
poraciéon que ella logre hacer del caudal critico ofrecido en la
filosofia de Kant. Esto sin perder de vista, claro esta, que “es de
vital importancia para la filosofia venidera reconocer y segregar
los elementos del pensamiento kantiano para decidir cuales deben
ser conservados y protegidos, y cuales desechados o reformulados”
(Benjamin, 2001b, p. 77). Cifrar la actualidad filosofica en estos
términos explica en qué sentido su condicion liminar —o sea, la
puesta en cuestion de su actualidad historica en el sefialamiento de
su riesgo vital— es asumida por los dos pensadores en la forma de
una especial responsabilidad, la de la justificacion de las practicas
cognoscitivas de la filosofia.

En tanto que Immanuel Kant habia establecido que el progra-
ma critico, por un lado, se asocia al autoconocimiento que la razén
puede ejercer sobre si misma y, por otro, se identifica con la detec-
cién de los criterios determinantes de la legitimidad disciplinar;?
Adorno torsiona el gesto conforme al escenario historico que se

2En el prélogo de 1781 de la Critica de la razén pura Kant enuncia el objetivo
de su proyecto en un desdoblamiento: “(El) Juicio maduro de una época que no se
contenta ya con un saber aparente; es, por una parte, un llamamiento a la razén para
que de nuevo emprenda la mas dificil de todas sus tareas, a saber, la del autocono-
cimiento y, por otra, para que instituya un tribunal que garantice sus pretensiones
legitimas y que sea capaz de terminar con todas las arrogancias infundadas, no con
afirmaciones de autoridad, sino con las leyes eternas e invariables que la razén po-
see” (Kant, 2010, p. 9).

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

75



76

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO: CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN
Y THEODOR W. ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

le presenta y cuestiona la actualidad de la filosofia al plantear el
debate sobre la correspondencia real y legitima entre las cuestio-
nes filosoéficas y la capacidad de responderlas. Benjamin, por su
lado, persevera en el gesto programatico de una autoevaluacion
constante de la razén en pos de desobstruir las arterias tedricas
de la filosofia y bosquejar una filosofia venidera.

Ahora bien, aunque la actualizacion de lo critico cristalice en la
exigencia de autojustificacion rigurosa del pensamiento filosofico,
sin embargo, los modos en que deberia ejecutarse tal ejercicio
rectificador no resultan evidentes en si mismos. Pues aunque el
sistema critico ilustrado propicio6 los elementos imprescindibles
parallevar a cabo la tarea de la autoevaluacion de la racionalidad,
tanto Benjamin como Adorno advierten que en su busqueda por
justificar la dignidad de una experiencia pasajera insistié en un
concepto de experiencia vacio, abstraido de su concrecion historica
y, en consecuencia, reducido a un punto cero (Benjamin, 2001b,
pp. 75-76). Asi entonces, si bien la critica refuerza la pretension
filosofica de vincularse racionalmente con la verdad de tal manera
que evalua constantemente los términos de tal relacion, no obs-
tante, el problema epistemoldgico acerca de la incardinacién entre
razon filosofica y verdad perdura en la medida en que ese ejercicio
critico continua formalizando los términos de la experiencia del
conocer en una abstraccién problematica.

En ese sentido, la Teoria critica, en los términos en que la
modulan Benjamin y Adorno, procura rebasar esa abstraccion de
la experiencia al insistir en la reciproca implicacion de esa verdad
perseguida por la critica de la razoén —filosofica— y el contenido
histérico del que surge y con el cual dialoga. De alli que aquella
transmutacion de la filosofia consume su radicalidad en un con-
cepto de verdad unido a un nucleo temporal:

Hay que apartarse decididamente del concepto de «verdad
atemporal». Sin embargo, la verdad no es —como afirma el
marxismo— uUnicamente una funcion temporal del proceso
de conocimiento, sino que estd unida a un nucleo temporal

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477



Maria Rita Moreno

[Zeitkern], escondido a la vez tanto en lo conocido como en el
conocedor. (Benjamin, 2005, p. 465 [N 3, 2])

Este segmento de Libro de los Pasajes deja al descubierto que la
Teoria critica gestada por los dos pensadores —cada cual en su
propio derrotero y conforme a la singularidad de su pensamiento—
ejecuta la subversion de la abstraccion kantiana al «dialectizar» la
critica. O, a la inversa, al revolucionar con la dialéctica historica
la teoria del conocimiento kantiana. Es en la interferencia de am-
bos vectores que los limites de la racionalidad quedan por entero
expresados y, con ello, quedan también indicadas las condiciones
de la actualizacion programatica del ejercicio filosofico.

Historia inconclusa y «origen»

El modo en que Adorno y Benjamin capitalizan los recursos de
la Tlustracion contra ella misma encuentra en la reflexién ben-
jaminiana sobre el «origen» [Ursprung] un importante punto de
inflexién. La razén de ello se halla en la discontinuidad supuesta
en tal concepto, pues él introduce una lectura historica® que sefiala
la consistencia del ntcleo temporal de lo verdadero no solo en
aquello efectivamente acaecido, sino, ain mas, en aquello que
no logré suceder y que a causa de ello permanece inconcluso.
Consecuentemente, la incorporacion del abordaje originario de
la dialéctica historica asi planteada avanza hacia el sefialamiento
concreto de los limites de la racionalidad filosofica: ellos son ras-
treados ya no en la abstraccion de un sujeto trascendental, sino
en la concrecidon material de un despliegue histérico que cifra su

* Benjamin ha explicitado la resonancia de su trabajo sobre este concepto [Urs-
prung] con la propuesta goetheana de un Urphdnomen: “Al estudiar la exposicion de
Simmel sobre el concepto de verdad en Goethe, vi claramente que mi concepto de
origen en el libro sobre el drama barroco es una traslacion estricta y apremiante de
este concepto goethiano fundamental desde el terreno de la naturaleza a la historia”
(Benjamin, 2005, p. 464 [N 2 a, 4]). Hacia el final de este apartado se desglosa una
arista de este aspecto.

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

71



78

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO: CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN
Y THEODOR W. ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

movimiento en una contradiccién que posibilita ciertos desarrollos
al tiempo que, necesariamente, trunca otros.

El concepto de «origen» es aludido expresamente por Benjamin
en las “Palabras preliminares sobre critica del conocimiento” de
El origen del Trauerspiel alemdn, obra escrita en 1925, pero esboza-
da ya hacia 1916. En este prologo su autor aborda el problema
epistemolodgico implicado en toda praxis filosofica empefiada en
alcanzar una verdad configurada en las aguas de la contradiccién
dialéctica de la historia. Concretamente, Benjamin cavila cémo
liar el ejercicio filos6fico —«universalizante» en tanto concep-
tual— con la textura historica que él pretende conocer —plagada
de particularidades que se diluyen intempestivamente, rebasando
la abstraccion de cada concepto—.

Para tal fin recoge la inquietud expresada por Max Scheler
en Sobre el fendmeno de lo tragico® y establece que el abordaje de la
historia del arte’ pone de manifiesto una complicacion extensiva
a la modulacion historica en términos mas amplios: se trata de
cuestionar aquel gesto epistemologico mediante el que diversos
acontecimientos y expresiones son reunidos bajo un roétulo co-
mun a partir del cual identificarlos como participes de un mismo
fendmeno historico. Es decir, “mientras que la induccién rebaja
las ideas a conceptos absteniéndose de clasificarlas y ordenarlas,
la deduccién hace lo mismo proyectandolas en un continuum
pseudolégico” (Benjamin, 2012, p. 77). Ambas vias conducen
a un esquematismo cuando los conceptos desde los cuales se
intenta apresar la esencia de los acontecimientos se forman bajo
un parametro externo, desligado de la riqueza fenoménica con la
que se enfrentan. La conceptualizacion de lo histérico, segun el
analisis benjaminiano, hace coincidir lo heterogéneo para indagar

4Fragmento de su texto Gramadtica de los sentimientos: lo emocional como fundamento
de la ética.

>No debe olvidarse que EI origen del Trauerspiel alemdn es una obra en la que Ben-
jamin se propone, entre otras cosas, advertir la especificidad de las piezas literarias
comprendidas dentro del barroco aleman.

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477



Maria Rita Moreno

lo comun en ello; por eso “tenemos que percatarnos de que solo
inventamos un concepto auxiliar abstracto a fin de poder abarcar
y captar series infinitas de fendmenos espirituales multiples y de
personalidades muy diferentes” (Konrad Burdach, como se cita
en Benjamin, 2012, p. 74).

En definitiva, el filésofo muestra que la universalidad consti-
tutiva del concepto parece inconmensurable respecto de la par-
ticularidad de un fenémeno histérico. ;Como puede, entonces,
la reflexion filosofica acercarse a esos fendmenos que aspira
objetivar criticamente, sin caer por ello en la imposicion de un
andamiaje clasificatorio y predeterminado? La presentacion de
este problema opera en el texto sobre el Trauerspiel como el piso
a partir del cual plantear una via metodoldgica y epistemoldgica
basada en el concepto de «origen» e intervenida por una peculiar
teoria de las ideas.

En relacion con lo primero, Benjamin determina la potencia
contenida en el concepto de «origen» al apuntar que toda configu-
racion racional sobre el pasado implica una seleccion: el pasado
mismo, como concepto histérico, se constituye sobre la separa-
cion emanada de la doble perspectiva de quien representa y del
tiempo representado. Ahora bien, esta maniobra selectiva entre
dos temporalidades concebidas en cuanto distantes no siempre
es evidenciada; las historiografias lineales y/o causales no solo
camuflan particularidades en la potencia de universalizaciones
cuestionables (como muestra la referencia a la inducciéon y de-
duccidn historiograficas), sino que, ademas, son encubridoras de
este gesto electivo. Consecuentemente, se torna necesario para
Benjamin no solo ensayar otra modulacién de la historia, sino,
consecuentemente, consumar tal tarea mediante la redefinicién
de la relacion entre presente y pasado en el concepto de «origen».
La perspectiva originaria propone un régimen de comprension
historica cuyas unidades constitutivas germinan a partir de cierta
afinidad entre dos tiempos, tanto entre lo sido y lo que no logrd

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

79



80

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO: CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN
Y THEODOR W. ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

ser como entre la doble perspectiva de tiempo representado y del
que representa (Bolle, 2014, p. 536).

La estructura de comprensién historica posibilitada por el
abordaje en clave «originaria» transfigura la representacién
conceptualmente selectiva de la historia al asentarse en el juego
dialéctico cifrado en el binomio del devenir y el perecer. En ese
sentido, el recorrido originario de la dialéctica historica retne su
doble compas en la “restauracidén, como restitucion, por un lado
y, justamente por eso, como algo inconcluso, inacabado, por otro”
(Benjamin, 2012, p. 80). Como ha mostrado Uwe Steiner (2014),
«origen» describe la estructura de una representacion discontinua
medial: “en una posicién intermedia entre una definicién pura-
mente logica y una puramente historica, el «origen» designa el
modo de «representacion y despliegue» de una esencia (...) en la
empiria” (2014, p. 291). «Origen» es para Benjamin, entonces,
la categoria a partir de la cual se logra asociar la unicidad de los
fenomenos historicos con la repeticion tipica de cualquier tipo
de procesos.

De esta manera, el intento benjaminiano por ensayar un pen-
samiento critico que se las vea con la compleja materia historica
(o sea, sin someter los fendmenos historicos a reglas generales
predisenadas y anuladoras de su riqueza especifica) encuentra
en el concepto de «origen» la posibilidad de abordar el complejo
entramado de verdad/tiempo. El nucleo temporal de lo verdadero
es aprehendido por una légica que excede y discute la mera linea-
lidad: en la nocion de origen vibra el entrelazamiento de critica
—en cuanto teoria del conocimiento— e historia —en cuanto
discusion de una temporalidad lineal, progresiva y subsumidora—.

La estructura histérica modulada originariamente repercute en
diversas zonas de la filosofia benjaminiana; sobre todo si se tiene
en cuenta la importancia que lo historico cobra a medida que se
desarrolla su filosofia. La tensién entre el devenir y el perecer
contenida en la perspectiva originaria esta estrechamente unida
al abordaje originario de la «historia natural». Aunque con ecos

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477



Maria Rita Moreno

lukacsianos,® la historia natural [Naturgeschichte] representa para
Benjamin la historia en clave originaria [ Urgeschichte] merced a las
elaboraciones goetheanas sobre la morfologia de la naturaleza.’
Lo decisivo se encuentra en el hecho de que “Goethe observé que,
mientras en las ciencias fisicas o quimicas el objeto de conocimien-
to era una abstraccidn cognoscitiva construida por el sujeto, en la
biologia este era inmediatamente percibido, en el acto de «obser-
vacion irreductible»” (Buck-Morss, 2001, p. 89). Lo irreductible
de esta observacion consiste en que rehuye la subsuncion de lo
particular en las leyes universales para, contrariamente, explorar
en lo singular la clave de lo universal. En esa direccion, el analisis
originario volcado sobre la materia historica de la modernidad
conduce la elucidacion del nucleo temporal de la verdad segun el
decurso de la historia natural: para Benjamin, se trata de abordar
los fendmenos temporales mas novedosos como Urphdnomen; esto
es, como la huella singular de lo ya acontecido.

“Benjamin solo identifica como prehistérico lo que es nuevo
en la historia” (Buck-Morss, 2001, p. 88) gracias a la concepcion
dialéctica-discontinua implicada en la historia como Ursprung.
Las multiples “historias [Geschichten] nos remiten a la historia
natural [Naturgeschichte]” (Benjamin, 2001c, p. 121) porque “los
predicados tradicionalmente atribuidos a la antigua naturaleza
organica —productividad y transitoriedad, asi como decadencia
y extincion—" (Buck-Morss, 2001, p. 86) son los apropiados para

¢ Georg Lukacs refiere la «segunda naturaleza» para indicar que el despliegue de
la historia moderna opera como naturaleza “sedimentada” en la diagramacion dia-
léctica de la subjetividad y la objetividad. Este concepto aparece en textos estéticos
como Teoria de la novela (1920), asi como también en textos politicos como Historia
y conciencia de clase (1923). En este ultimo se lee: “la intrincacion de problemas y
los equivocos yacentes en sus conceptos del sujeto y el objeto (...) no es mas que la
formulacion 16gico-metodologica del moderno estado de la sociedad: un estado en
el cual los hombres van destruyendo (...) las vinculaciones «naturales» irracionales
y facticas, pero al mismo tiempo levantan con la realidad por ellos mismos creada,
«autoproducida», una especie de segunda naturaleza” (Lukacs, 2013, p. 243).

7Cfr. nota al pie 3.

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

81



82

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO: CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN
Y THEODOR W. ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

nombrar lo radicalmente nuevo en los fendémenos historicos. Asi,
insistir en la caducidad de lo novedoso habilita la afirmaciéon de
lo inconcluso como una dimensién (menos evidente, claro) de lo
efectivamente acaecido. Para Benjamin, los dramas del Barroco
aleman “representan la naturaleza como una eterna transitoriedad
[Natur als ewige Vergdngnis], y solo en esta transitoriedad la mirada
saturnina de aquellas generaciones reconocia la historia” (Benjamin,
2012, p. 223), ya que explorar la historia discontinua —o sea, origi-
nariamente— implica enfatizar no solo lo que ha sobrevivido, sino
también, al mismo tiempo, lo caduco, lo perecido, lo inconcluso.

La historia natural de la modernidad, expuesta paradigma-
ticamente en Libro de los Pasajes, explicita el decurso historico
como “una expresion de la fugacidad esencial de la verdad en
sus extremos contradictorios, como extincion y muerte, por una
parte, y como potencial creativo y posibilidad de cambio, por la
otra” (Buck-Morss, 2001, p. 83). Los limites de la praxis racional,
objetivo de la critica de la razén de un programa filosofico, se
vinculan, entonces, con el talante dialéctico de ese “material fraca-
sado” (Buck-Morss, 2001, p. 83) implicado en la inconclusion del
devenir histérico: negativamente, sefiala las operaciones filosoficas
que reproducen ese decurso; positivamente, apunta el nucleo de
la materia capaz de abrir una instancia venidera para la filosofia.

Lo que queremos sefialar con esto es que la complejizacion de
la tarea critica aportada por «origen» radica en su insistencia en
el perecer. Y esto es porque la exigencia de autojustificacion del
conocimiento demanda una relaciéon con lo sido absolutamente
otra: el pasado interpretado como lo inconcluso, lo inacabado que
vuelve.® Ahora bien, Benjamin (2012) asevera que este retorno no

8Este tema es transversal en la filosofia benjaminiana: esta contenido en concep-
tos vertebrales de su pensamiento, tales como «alegoria», «ruina», «moda», «apoca-
tastasis historica», entre otros. Para un abordaje especifico de este topico, puede con-
sultarse, por ejemplo, el articulo de Florencia Abadi y Luciana Espinosa “La nocion
de muerte en la estética temprana de Walter Benjamin” (https://doi.org/10.15304/
ag.33.2.1917).

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477


https://doi.org/10.15304/ag.33.2.1917
https://doi.org/10.15304/ag.33.2.1917

Maria Rita Moreno

se repite como un si mismo; lo que fue, lo que ya perecio, lo que
ha muerto retorna en la forma de un reclamo (p. 81). Asi pues, la
nocion de «origen» permite estructurar una praxis de la racionali-
dad filosofica de manera novedosa porque establece una relacién
distinta con lo ya sido; no lo aborda como un factum acabado y
cerrado, sino que lo hace emerger como algo que desde si mismo
vincula, atrae una zona del presente hacia un fragmento de tiempo
que, en cuanto inconcluso, reclama actualizacion.

Asi pues, lo originario comprende aquello sido en cuanto flu-
yente hacia otras unidades temporales en las que resuena con cierta
actualidad. «Origen», entonces, abarca lo que suele concebirse
como «pasado» en un sentido distinto al de hecho cerrado sobre
si mismo, descripto desde un tiempo que lo contempla desde la
lejania: por un lado, descubre su caracter convocante; por otro,
lo liga indisolublemente a lo inacabado. Con ello, la tarea critica
sobre la praxis filosofica arriba a un hecho epistemolédgico crucial,
pues la insistencia en la perdurabilidad de lo sido contemplada
en el concepto de origen no es de naturaleza tal que encuentre en
lo meramente factico el indice de lo verdadero. La presencia del
nucleo temporal de lo verdadero es advertida en la latencia de
aquello que no logro ser, de aquello que permanece truncado a
causa de la dialéctica moderna, propiciadora de otros desarrollos.

Por eso en E] origen del Trauerspiel alemdn su autor muestra que
critica y dialéctica encuentran su punto tangencial en «origen»:
Benjamin sefala que la historia concebida seguin cierta teoria
del conocimiento elimina la multiplicidad de lo diverso en la
subsuncion bajo lo idéntico progresivo. En consecuencia, la
historiografia sostenida en la teoria del progreso comprende lo
minusculo y divergente en cuanto mera «desviacion», en cuanto
«diferenciales de tiempo» perturbadores de las grandes lineas de
despliegue de lo histérico.

Frente a esto queda por determinar de qué manera Benjamin
imbrica el nucleo temporal de la verdad segin una dialéctica ori-

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

83



84

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO: CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN
Y THEODOR W. ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

ginaria. Para ello, es preciso remitir de manera concisa la singular
alusion a cierta teoria de las ideas.

Verdad e ideas
En El origen del Trauerspiel alemdn se afirma que

la historia filosofica como la ciencia del origen es la forma que,
a partir de los extremos alejados, de los aparentes excesos de
desarrollo, permite que surja la configuracion de la idea como la
totalidad caracterizada por la posibilidad de una yuxtaposicion
cargada de sentido entre esos opuestos. (Benjamin, 2012, p. 81)

Esto significa que una aproximacion a la dialéctica histérica
en clave originaria se halla necesariamente involucrada con la
exposicion de una «idea». El vocablo, de evidente ascendencia
platonica y emparentado de manera clara también con la filo-
sofia kantiana, es retomado por Benjamin. Ahora bien, en lugar
de hacerlo perdurar en un mundo ideal escindido de la materia
historica, lo tuerce en su semantica al ensayar en él un modo dis-
tinto de historizar en el que tiempo y verdad inciden en su mutua
mediacion dialéctica.

En tanto que la verdad demanda ya no ser concebida en la
escision de su nacleo temporal (Benjamin, 2005, p. 465 [N 3, 2]),
Benjamin ubica en el concepto de «idea» el epicentro problematico
de verdad y conocimiento: «idea» indica que ellos no coinciden,
ni por adecuacion ni por construccion. Esta distincion es muy
relevante, aunque ella no trata de impugnar el acto cognitivo
en general. Trata, en cambio, de evidenciar otro aspecto de la
deficiente configuracion conceptual distintiva de la racionalidad
filosofica moderna: la pregnancia de un sujeto abstracto e indi-
ferenciado estatuido en el principio de la actividad cognoscitiva.
Conforme a ello, la praxis filoséfica alude a un tener, “su objeto
mismo se define por el hecho de que debe ser poseido en la con-
ciencia, aunque mas no sea la trascendental” (Benjamin, 2012,

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477



Maria Rita Moreno

p. 63). Asi, se refiere estrictamente al rol del sujeto: es el sujeto el
que «tiene conocimiento» de determinado objeto, conocimiento
al que se arriba mediante la ya mencionada modulacion abstracta
implicada en los conceptos.

Desde la perspectiva ofrecida por las ideas, en cambio, Ben-
jamin muestra que en los conceptos, lo diferente y particular se
encuentran y logran coincidir, ellos “llevan a cabo la disolucion de
las cosas en los elementos” (Benjamin, 2012, p. 68). En tanto que
mediante los conceptos se apresan aspectos del mundo categoriza-
dos como idénticos entre si y excluyentes de una otra cosa —una
tercera cosa—, el sujeto elaborador de los conceptos —universal e
idéntico consigo mismo— «posee conocimiento» cuando consigue
someter la pluralidad de lo existente a leyes 16gicas dictaminadas
por su propia conciencia.

Esta configuracion de la praxis racional expone lo mas propio
de la modernidad: la tirania subjetivista, segin la cual todo lo que
es concebido como «real» es sometido a la necesidad del sujeto y
adecuado ala forma de su razon (Benjamin, 2001a, p. 62). Benja-
min indica que en la nocién de un conocimiento engendrado por
puros conceptos se repite “la insistencia idealista en considerar
el mundo objetivo como mero producto de la conciencia 0 como
una construccion elaborada por el sujeto” (Vedda, 2012, p. 16).
Con ello, entonces, se perpetua la escision instrumental consti-
tutiva del pensamiento ilustrado empefiado en apropiarse de lo
real con las determinaciones de la conciencia: el cisma entre un
sujeto trascendental y su objeto de conocimiento.

Por eso el filésofo, atento al escenario de erosion epistemologi-
ca que caracterizamos al inicio de este trabajo, insiste en dislocar
ese tipo de racionalidad: en lugar de conjugar la verdad con el
concepto, aproxima el nucleo temporal de lo verdadero hacia el
«mundo de las ideas». Segtin el pensador, en las ideas “lo parecido
no llega a coincidir, pero en cambio lo extremo alcanza la sintesis”
(Benjamin, 2012, p. 75). En las ideas benjaminianas, por lo tanto,
la objetividad historica de la verdad es expuesta sin saltos porque

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

85



86

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO: CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN
Y THEODOR W. ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

las esencias no son reducidas a una identidad formal; ellas “no
toleran ni el constructivismo filoséfico ni su imagen contraria con
lugares intercambiados, el deconstructivismo (formas ambas de
un subjetivismo secular) como objetos o instrumentos” (Holz,
2014, p. 630).

Para captar, entonces, la radicalidad epistemologica contenida
en el concepto benjaminiano de «idea» es menester comprender
que su nocion liga ineludiblemente con la de «origen»: si el origen
supone el encuentro de dos unidades temporales distantes que se
reclaman en su inconclusion, la idea cristaliza la determinacion
especifica por la que ese encuentro acaece y lo evidencia en su
verdad. Asi entonces, la verdad no discurre en las ideas benjami-
nianas como una determinacion del sujeto, sino que excede la
conciencia trascendental. La verdad, dice el filésofo, no responde
a un tener del sujeto, sino a un ser que se autorrepresenta (Ben-
jamin, 2012, p. 64).

Esta es la direccion segtin la cual lo verdadero es extraido del
plano de la absolutez y, simultaneamente, historizado de manera
fundamental. ;Como? La verdad ideal no emerge de la consta-
tacion factica, pero tampoco lo hace desligada de la empiria. En
realidad, la mera empiria solicita ser mediada para dejar de ser tan
solo mera empiria'y poder asi mostrarse en su cabalidad historica.
Romper con la mera facticidad es una empresa que se logra al
mediar «originariamente» ese mundo fenoménico con el «mundo
ideal». Las ideas redimen los fendmenos, porque ellos “se despojan
de su falsa unidad para participar divididos de la auténtica unidad
delaverdad” (Benjamin, 2012, pp. 67-68). Asi entonces, las ideas
consiguen darles vuelta y, al acceder a su revés historico, logran
tornarlos fenémenos originarios en la medida en que los amparan
en el seno de una compleja totalidad.

Esa totalidad ya no es, claro, la de la universalidad problema-
tica del concepto, sino la de una concrecion historica, polimorfa
y contradictoria. Los fendmenos devienen originarios, segin

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477



Maria Rita Moreno

el planteo benjaminiano, al entrar en contacto con su extremo
dialéctico. Es decir,

los fenomenos no ingresan al mundo de las ideas de manera
integral, en su ruda existencia empirica, a la que se mezcla
la apariencia, sino solamente en sus elementos, redimidos.
Se despojan de su falsa unidad para participar divididos de la
auténtica unidad de la verdad. (Benjamin, 2012, p. 67)

Las ideas, consecuentemente, no son conceptos que determi-
nan los fendémenos, ni leyes que los rigen. La idea es verdadera
porque explicita la brumosa objetividad historica de los fendmenos
sin reducirlos forzosamente a una identidad, expone la trama indi-
sociable de lo sido con respecto a lo inacabado, lo que no logro ser.

Precisamente en este sentido el planteo benjaminiano liga con
las reflexiones de Theodor Adorno acerca del conocimiento de
lo verdadero: él también se ocupa de indagar las dificultades de
una praxis filosofica estructurada segun la identidad conceptual
en torno a la presencia de lo inconcluso.

Interpretar una y otra vez

Para mostrar aquel territorio convergente dentro del que Adorno
también impulsa la criticidad de su filosofia hacia la presencia de
lo ausente resulta apropiado recortar dos extremos de su derrotero
filosofico para identificar en €l el hilo conductor de semejante
inquietud. El primero de los términos aparece en la ya mentada
conferencia de Adorno, La actualidad de la filosofia. Alli expresa
que si la filosofia anhela vincularse de algin modo con la reali-
dad sin propiciar un irracionalismo ideolégico, no puede perder
de vista que “Unicamente en vestigios y escombros perdura la
esperanza de que alguna vez llegue a ser una realidad correcta y
justa” (Adorno, 1991a, p. 73). ;{Qué hay con el segundo término
del binomio? Treinta y cinco afios mas tarde, Adorno publicé una
de sus obras més célebres, Dialéctica Negativa. La primera oracion,

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

87



88

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO: CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN
Y THEODOR W. ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

la sentencia con la que se inaugura una de las cavilaciones mas
profundas llevadas a cabo por el filosofo frankfurtiano, reza: “la
filosofia, que otrora parecid obsoleta, se mantiene con vida porque
se dejo pasar el instante de su realizacién” (Adorno, 2005, p. 15).

Comencemos por desgranar el primero de los extremos sefia-
lados. Cuando Adorno establece que “tinicamente en vestigios y
escombros perdura la esperanza de que alguna vez llegue a ser
una realidad correcta y justa” deja al descubierto que, en tanto
que realidad y racionalidad ya no se condicen de modo tal que
ambas logren plena identificacion, la expectativa de algun vinculo
entre una y otra descansa, en consecuencia, en los perdigones
desmoronados de antiguas totalidades. La relacién aludida por
Benjamin en N 3, 2 del Passagenwerk entre verdad e historia resuena
de manera inequivoca en estas palabras.

Adorno, con evidentes resonancias benjaminianas, comprende
que la filosofia ha llegado al limite de su propia actualidad, por
eso el salto que le permita alcanzar lo que atn la convoca no ha
de hacerse mediante la sutura de lo disgregado por la dialéctica
historica. Asi entonces, la transmutacion demandada por el
programa actualizador de la filosofia solo puede bosquejarse en
la medida en que acepte que el despliegue de la modernidad ha
decantado en una erosidon epistemoldgica. En consecuencia, la
razdn filosofica no puede ya dar con la realidad bajo la relacion
homogénea de lo total.” Sin embargo, la filosofia no puede renun-
ciar a su caudal incisivo si su interés sigue siendo critico, porque
ella “dimite cuando se equipara a lo que ella deberia iluminar”
(Adorno, 2009, p. 407). Por lo tanto, aunque en el escenario de un

Este es el marco problematico que configura algunas de las mas importantes ca-
vilaciones de Adorno y, en consecuencia, algunas de las mas célebres polémicas sos-
tenidas por el fildsofo con otros pensadores (con Martin Heidegger o Georg Lukacs,
por ejemplo). Para no apartarnos del objetivo especifico de este texto, remitimos
uno de nuestros trabajos sobre las discusiones adornianas acerca de la totalidad y
la racionalidad filosofica: “Theodor Adorno y el problema de la racionalidad mo-
derna: aristas germinales de una inquietud critica” (doi: https://doi.org/10.4067/
S0718-23762020000100314).

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477


https://doi.org/10.4067/S0718-23762020000100314
https://doi.org/10.4067/S0718-23762020000100314

Maria Rita Moreno

desgaste epistemologico realidad y razon no puedan ya reunirse
en una sintesis, Adorno insiste en que la iluminacién reciproca
entre ambas se presenta como la tarea irrecusable de la praxis de
la filosofia.

Consecuentemente, Adorno se dispone a escuchar la latencia
inconclusa que interpela la filosofia critica haciéndose eco de
los vestigios y los escombros con que se le presenta la realidad
configurada por la dialéctica moderna. Hoy, dice el filosofo, “no
es tarea de la filosofia exponer ni justificar un tal sentido como
algo positivamente dado ni la realidad como «llena de sentido»
(...) [pues] la ruptura en el Ser mismo prohibe toda justificacién
semejante de los existente” (Adorno, 1991a, pp. 87-88). De alli que
la praxis filosoéfica, si ha de concebirse de alguna manera actual
(critica en cuanto no justificadora de la situacion social y espiritual
existente, segun se desprende de la cita precedente), ha de partir
del hecho de que la realidad con la que la filosofia se enfrenta es
contradictoria, incompleta y fragmentaria.

“Sila filosofia todavia es necesaria, 1o sera (como ha sido desde
siempre) como critica, como resistencia contra la heteronomia
en expansion, o como el intento impotente del pensamiento de
aduenarse de si mismo” (Adorno, 2009, p. 406). En esa direccion,
la esperanza propiciada por el caricter restaurador que supone
toda inconclusion afirma su potencia en la incompletitud de los
vestigios y las ruinas que circundan la cotidianidad. De esta ma-
nera, mientras que “el ideal de la ciencia es la investigacion, el
de la filosofia [es el de] la interpretacion” (Adorno,1991a, p. 87).
La praxis filosofica, afirma Adorno, se actualiza criticamente al
renunciar a investigar intenciones ocultas y preexistentes de la
realidad para, en cambio, “proceder a interpretar una y otra vez”
(p. 87); “interpretar una realidad carente de intenciones mediante

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

89



90

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO: CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN
Y THEODOR W. ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

la construccion de iméagenes a partir de los elementos aislados de
la realidad” (p. 89).1°

Como se advierte, el lenguaje adorniano convoca expresamente
algunas categorias de la filosofia de Benjamin. Es que, asi como
“Benjamin expresa concretamente la cercania entre Ursprung des
deutschen Trauerspiels y la leccion inaugural de Adorno” (Vidal
Mayor, 2017, p. 361), este concede especial importancia al texto
benjaminiano sobre el Barroco en el marco de su conferencia para
indicar el horizonte de una filosofia interpretativa capaz de “abrir-
se de golpe alarealidad” (Adorno, 1991a, p. 97). Como Benjamin,
Adorno también “invocaba una “reorientacion de la Filosofia
de la historia (Geschichtsphilosophie)” (Buck-Morss, 2001, p. 76).

Este redireccionamiento es expresado en multiples secciones
de su obra; cobra expresa relevancia en La idea de Historia Natural
(1932). En tal conferencia —muy cercana a las jornadas com-
partidas con Benjamin en Konigstein—, Adorno manifiesta la
inestimable influencia de las elaboraciones benjaminianas para su
propia filosofia cuando esta busca exponer la arbitrariedad de la
invariabilidad adjudicada tanto a la historia como a la naturaleza
en las concepciones idealistas que las oponen sistematicamente. !
Aunque se muestra cauteloso respecto de la inmediatez cognos-

10 Al respecto, cabe mencionar que las reflexiones adornianas sobre la interpre-
tacion son contemporaneas al célebre ensayo de Susan Sontag titulado Contra la in-
terpretacion (1966). Este escrito, publicado en la misma época en la cual Theodor
Adorno preparaba su Teoria Estética, explica con una sensibilidad para nada menor
que “la actual es una de esas épocas en que la actitud interpretativa es en gran parte
reaccionaria, asfixiante. La efusion de interpretaciones del arte envenena hoy nues-
tras sensibilidades. (...) Interpretar es empobrecer, reducir el mundo, para instaurar
un mundo sombrio de significados. (...) El mundo, nuestro mundo, esta ya bastante
reducido y empobrecido. Desechemos, pues, todos sus duplicados, hasta tanto ex-
perimentemos con mas inmediatez cuanto tenemos” (Sontag, 2005, pp. 30-31). Con
ello, y a partir de las explicaciones que vertemos a continuacion, queda de manifiesto
el caracter original que la Teoria critica imprime sobre la interpretacion.

""En concreto, Adorno sostiene una tacita discusion con las ontologias de la
época (en particular la heideggeriana, en cuanto que determina la historicidad [Ges-
chichtlichkeit] como «naturaleza» del Ser).

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477



Maria Rita Moreno

citiva que Benjamin pareciera imprimirle al concepto de historia
natural (Buck-Morss, 2001, p. 76), “la mirada benjaminiana sobre
la transitoriedad se convierte para Adorno en la base desde la que
elaborar una teoria de la experiencia no reducida, distinta tanto
del primado idealista del sujeto como del empobrecimiento del
objeto” (Escuela Cruz, 2015, p. 85), ambos vectores caracteristicos
de la erosion moderna de la filosofia.

Adorno singulariza el tratamiento de la historia natural al en-
fatizar la vinculacion irresolublemente dialéctica entre naturaleza
e historia con el objetivo especifico de combatir la configuracion
totalitaria del pensamiento filosofico. Cada uno de los términos
—«historia» y «naturaleza»— puede operar la critica del contrario
en la medida en que resultan opuestos: no se disuelven el uno en el
otro, “sino que al mismo tiempo se desgajan y se ensamblan entre
si de tal modo que lo natural aparece como signo de la historia
y la historia (...) como signo de la naturaleza” (Adorno, 1991b,
p. 126). De alli que para el filésofo la potencia de la caducidad
—impresa en la perspectiva de la historia natural— anide en su
capacidad para impugnar la inmovilidad de ambos extremos.
Adorno busca exponer el doble caracter de los fendmenos his-
téricos: ellos, en cuanto «naturales», son positivos en tanto son
concretos y, por eso, son tanto transitorios como modificables;
al mismo tiempo, son negativos en la medida en que mientan lo
no penetrado por la razon, lo no incorporado a la historia, y por
lo tanto, inconcluso (Buck-Morss, 2011, pp. 139-140).

De esta manera, el enclave dialéctico contenido en el concep-
to de «historia natural» sefiala la composicion de lo inconcluso
cuando se lo comprende como el lugar en que emerge lo otro
de la razon, lo no superado, lo fugitivo e irracional en cuanto lo
abandonado por la razén (Buck-Morss, 2011, p. 139). En con-
secuencia, la caducidad implicada en la lectura adorniana de la
historia natural sefiala no solo que todo fendémeno historico es tan
producible como revocable, sino también que el anverso dialéctico
de la novedad histdrica se vincula necesariamente con aquello que

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

91



92

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO: CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN
Y THEODOR W. ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

resulta inconcluso por resultar ajeno al proceso de racionalizacion
moderno. En ese sentido, Adorno configura la actualizacién de
la praxis filoséfica en la interpretacion de aquello que esta misma
ha expulsado y que, por eso, permanece inconcluso.

({Como dialoga esta via actualizadora del ejercicio filosofico
arrojada por Adorno, filésofo que se reconoce a si mismo como
un pensador materialista, con aquel dictum de las 11 Tesis sobre
Feuerbach? ; Acaso no se habia diagnosticado ya el caracter inactual
de la filosofia precisamente en el célebre pasaje segun el cual “[XI]
Los fil6sofos no han hecho mas que interpretar de diversos modos
el mundo, pero de lo que se trata es de transformarlo” (Marx, 2014,
p- 61)? ;O es que la canalizacion de la praxis filoséfica esgrimida
por la joven Teoria critica se resuelve en una regresion expectante?

Para responder a esto volvamos a la alocucion de 1931 porque
en ella el filosofo desmenuza su concepto de interpretacion. Segun
Adorno, interpretar no refiere una actividad meramente con-
templativa, sino que, al contrario, sugiere una accion por entero
comprometida. Adorno toma el término «interpretar» e invierte
dialécticamente el significado para empujar el concepto hacia
otra posibilidad de si. Ya que ante una realidad absolutamente
fragmentada, ‘“Unicamente en vestigios y escombros perdura la
esperanza de que alguna vez llegue a ser una realidad correcta
y justa”, lo propio del trabajo filos6fico con lo disgregado anida
en el gesto que, en lugar de alcanzar una sistematizacion de las
partes a través del descubrimiento de la ldgica unitaria que las
sostiene, conquista una totalidad de naturaleza casi plastica:
interpretar supone, mas bien, una construccion activa y no tanto
una reconstruccién fidedigna.

La interpretacion abre, consiguientemente, una punta del ho-
rizonte epistemologico bullente en la dialéctica originaria de la
historia sostenida por Benjamin: constituye una practica filoséfica
que no se propone restablecer lo sido en cuanto sido, sino que se
configura al modo de una restauracion. El «cambio de paradigma»
es nitido. En primer lugar, interpretar exige un desplazamiento

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477



Maria Rita Moreno

del sujeto como centro gravitacional. Con la interpretacion,
la subjetividad trascendental caracteristica del sistema critico
kantiano —y de la Ilustracién en sentido amplio— renuncia a
su poder hegemonico de determinarlo todo. Interpretar supone,
segin Adorno, el ejercicio de un sujeto histérico capaz de insti-
tuir una relacion originaria con lo sido. Es decir, lo acontecido
no aparece como mero objeto directo sobre el que un universal
sujeto cognoscente dirige la flecha de su actividad racional; 1o sido
emerge, mas bien, como un sujeto otro de la historia a través del
cual se complejiza la gramatica politica y epistemologica con que
se diagrama el orden de lo real.

Asi entonces, los vestigios y los escombros en cuanto testimo-
nios de un pasado no son reconocidos como datos de un tiempo
cerrado y susceptible de ser reconstruido; los vestigios y escombros
referidos por Adorno revelan su actualidad en cuanto sujetos de
un pasado que habla en sus borbotones: lo inconcluso empuja la
sintaxis historica de la ontologia reconstructiva hacia una nueva
politica epistemoldgica en la que el sujeto ya no puede erigirse a
si en cuanto trascendental.

Pero también, en segunda instancia, interpretar la latencia de
lo sido inaugura un pliegue vinculante en el que un sujeto —his-
térico— es capaz de asumir una responsabilidad. Y es que si lo
sido inconcluso demanda restauracion, la escucha de esa demanda
apela a una decision. La apuesta epistemoldgica del interpretar
se abre en la disputa sobre los vestigios y los escombros: ante su
subsuncion en la legislacién que intenta protegerlos bajo la figura
de los bienes patrimoniales (Benjamin, 2006, p. 129); la interpre-
tacion critica busca arrancarlos del régimen de la propiedad para
insertarlos en una construccidon completamente nueva.

El sujeto interpretante, entonces, asume el riesgo de la escucha
originaria y la responsabilidad de la edificacién radical: aquella
que incorpora los vestigios y los escombros no en cuanto objetos
de exposicion, sino en cuanto vigas estructurantes de la actuali-
dad historica. Por eso Adorno (19917) dice: “interpretacion de lo

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

93



94

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO: CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN
Y THEODOR W. ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

que carece de intencién mediante composicion de los elementos
aislados por analisis, e iluminacion de lo real mediante esa in-
terpretacion: tal es el programa de todo auténtico conocimiento
materialista” (p. 90). Solo a partir de la funcidn interpretativa de la
filosofia se hace posible un didlogo critico entre razon y realidad.

De esta manera, la interseccién de las reflexiones benjami-
nianas y adornianas en torno a la praxis filosofica avanza hacia
un interpretar que no significa recrear, sino reparar: interpretar
se muestra como la primera instancia del restaurar; en la medida
en que se dirige al escombro y logra desplegarlo en su calidad de
convocante, la interpretacion logra constituirse en el acto origi-
nario por su capacidad actualizadora de lo inconcluso.

Interpretacion critica, practica actualizadora de la filosofia

Asi entonces, el primer extremo de la filosofia adorniana marca
el rumbo de la tarea programatica en la que se disefia la transfi-
guracion de la filosofia: interpretar es, estrictamente, el trabajo
filosofico con las ruinas de la historia. Empero, no debe perderse
de vista que la expresion programatica de La actualidad de la filo-
sofia segin la cual “Unicamente en vestigios y escombros perdura
la esperanza de que alguna vez llegue a ser una realidad correcta
y justa” adquiere espesura critica cuando se opera su mediacion
dialéctica con aquel otro extremo del derrotero adorniano: “la
filosofia, que otrora pareci6 obsoleta, se mantiene con vida porque
se dejo pasar el instante de su realizacion”.

El segundo momento de la filosofia adorniana procede al
modo de una advertencia: el veredicto certero con el que inau-
gura Dialéctica Negativa contiene ya el movimiento pendulante
que particulariza la interpretacion filosofica en la medida en que
seflala que la actualidad de la filosofia enrola la oportunidad de
su concrecion histérica en el cardcter inacabado de su tarea.

Como se advierte de inmediato, la inconclusion aludida por
Adorno es ligada minuciosamente al antecedente materialista,

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477



Maria Rita Moreno

aquel que ya trajimos a colacioén al mencionar la célebre tesis mar-
xista. Ahora bien, tal referencia no se propone declinar el juicio su-
mario expuesto por Marx en la Tesis X1, sino sostener la cavilacion
sobre su actualidad; en ello se juega la apuesta interpretativa en
clave materialista. Esto porque, si Adorno y Benjamin se empefian
en la modulacién de una critica perforada por la arborescencia de
la materia histérica, la advertencia marxista sobre determinada
praxis filosofica no puede abrevar en el escenario contemporaneo
preservando un «idéntico y singular sentido inicial». De lo que se
trata para ambos filosofos es, entonces, de tamizar la sentencia
marxista con el despliegue histérico en que lo real se manifiesta
en cuanto escombro latente, inacabado.

Si, tal como Adorno juzgaba en la década de los 30, ser y
concepto ya no resultan congruentes, si realidad y razén han des-
atado los nudos que las unian en un sentido irrevocable; obturar
el decurso histérico y sus consiguientes transmutaciones plasticas
acerca de la transformacion del mundo implica obturar con ello
la actualizacion de la criticidad. En tanto que aquello que ha de
ser transformado —«el mundo»— ha devenido una otra cosa,
una cosa que es una multiplicidad de cosas esparcidas, algunas
mas visibles, otras mas ajadas, no solo su transformacién ha de
plantearse en otros términos, sino que la interpretacién, otrora
supuesta en su caracter reproductivo, transforma radicalmente
su posicion también.

La interpretaciéon del mundo no cataloga en cuanto «mera
interpretacién» porque las condiciones materiales de lo real des-
plazan el senalamiento: no recae en la interpretacion sino en “el
derrotismo de la razdn tras el fracaso de la transformacion del
mundo” (Adorno, 2005, p. 15). La filosofia, por consiguiente,
sitiada por la fragilidad de los lazos entre verdad y conocimien-
to, no acuila su mortandad en el rol de exégeta estdtico de una
realidad arrolladora, sino en el juicio historico que la devel6 in-
capaz de transmutar la teoria en praxis revolucionaria. Y de ello

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

95



96

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO: CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN
Y THEODOR W. ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

la incipiente Teoria critica desarrollada por Benjamin y Adorno
extrae, al menos, dos consecuencias.

Primeramente, esa incapacidad tan cercana a la inoperancia
pone en marcha una sospecha, aquella que sugiere que “quizas la
interpretacién que prometia la transicion a la practica fue insufi-
ciente” (Adorno, 2005, p. 15). La insolvencia revolucionaria de la
filosofia puede encontrar como una de sus probables causas una
deficiente labor interpretativa; de alli que resulte «actual» volver a
interpretar. Con esto, interpretacion y transformacion del mundo
no constituyen dos modalidades separadas representativas de la
bifurcacion filosofica en los caminos paralelos del materialismo
y del idealismo, sino que ambas instancias, la interpretativa y la
transformativa, advienen actividades no evidentes en si mismas en
las cuales el quehacer reflexivo toma aire y renueva sus esfuerzos.
En este contexto,

una praxis indefinidamente aplazada ya no es la instancia
de apelacion contra una especulacion autosatisfecha, sino
la mayoria de las veces el pretexto con el que los ejecutivos
estrangulan por vano el pensamiento critico del que una praxis
transformadora habria menester. (Adorno, 2005, p.15)

En segundo lugar, esta inversion de la pregnancia interpretativa
fruto de la mudez revolucionaria de la teoria arroja una exigen-
cia, que no es nada mas ni nada menos que la reiteracion de la
actualidad filosofica en el semblante de la critica: “la filosofia esta
obligada a criticarse a si misma sin contemplaciones” (Adorno,
2005, p. 15). Adorno retoma de este lado la apuesta programatica
de una filosofia venidera en clave benjaminiana: si la filosofia
se encuentra muriendo, su porvenir asienta sus condiciones de
realizacion en la demanda de una autojustificacion tan incesante
como inclemente.

Ahora bien, ;de qué manera llevar a cabo el abordaje de la
sospecha y el acatamiento de la exigencia? La brajula sefiala el
norte reflexivo otra vez en la direccion de los escombros. Con el

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477



Maria Rita Moreno

objetivo de acceder a una instancia interpretativa divergente, la
filosofia benjaminiana hace un llamamiento para indicar que la
relacion originaria con lo sido manifiesta de nuevo su pertinen-
cia. Por eso Adorno avanza hacia la determinacién de las causas
productoras de lo ruinoso. Dialéctica Negativa explicita que aquello
que convoca por su caracter de escombro inconcluso ha devenido
desecho historico gracias a una particular manera de construir el
edificio de la razon.

Asicomo Benjamin teje el lazo inequivoco entre teoria del co-
nocimiento y progreso historico, Adorno fundamenta la criticidad
de la praxis filosofica fijando su campo de accién no solo en lo
relegado, sino también en los procedimientos constituyentes de
semejante relegacion. ;Qué supone esto? La consecuencia directa
es que, “segun la situacion historica, la filosofia tiene su verdadero
interés en aquello sobre lo que Hegel, de acuerdo con la tradicion,
proclamé su desinterés: en lo carente de concepto, singular y par-
ticular” (Adorno, 2005, p. 19). Asi entonces, el vestigio sobre el
que se hace hincapié en la conferencia del 31 es desnudado en su
matriz; €l ha fijado su caracter residual en la consolidacién racio-
nal de un ordenamiento de lo real que lo segrega en sus aspectos
particulares y singulares. El vestigio llega a ser tal fruto de una
criba epistémica (y politica): aquello no pasible de ser engullido
por los tersos contornos del concepto queda excluido del decurso
en que se sellan los limites de lo real.

Conclusiones

Walter Benjamin y Theodor Adorno arriban a la critica de la
dialéctica historica enterrada en la configuracion del concepto.
Este, molécula esencial que acredita la participacion en el discurso
filosofico, separa lo pasible de ser subsumido conforme al princi-
pio de identidad y no contradiccion de aquello que no lo es. Lo
primero es integrado al territorio de lo pensable; a lo segundo, en

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

97



98

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO: CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN
Y THEODOR W. ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

cambio, se le aplica el duro peso del tercero excluso.'? La incor-
poracioén racional de lo idéntico al sujeto coordina su proceder
con la exclusion resultante de la negacion de lo contradictorio;
o solo porque se niega lo contradictorio se torna necesaria la
exclusion consolidativa de la 6rbita de lo idéntico. Asi entonces,
lo inconcluso —aquello que pretende hacer presente una inter-
pretacion atravesada por el abordaje originario de la historia— es
mostrado por Benjamin y Adorno como un desecho historico y
como un «sobrante» para la misma razén que procura capturar
toda la realidad.

La praxis filosofica emerge para ambos, entonces, como una
instancia que merece ser analizada y reformulada, ya que el co-
nocimiento conceptual labrado por la filosofia no ha permanecido
junto a su objeto para aclararlo, sino que lo ha degradado a mera
funcion de un esquema. La actualidad de la filosofia, la meneste-
rosidad de un programa que asegure su porvenir, depende de la
critica de esta hipostasis logica, segin la cual la 16gica ordenadora
de la razon filosofica “se malentiende a si misma: se atribuye a si
misma, en cuanto forma pura, la rigurosidad que adquiere en el
juicio sobre objetos, haciéndose pasar por ontologia” (Adorno,
2012, p. 71).

El recorrido que hemos tramado, trayendo a colacion las ca-
vilaciones benjaminianas sobre el origen y las ideas tanto como
las reflexiones adornianas sobre la interpretacion critica de los
escombros historicos, nos ha permitido establecer algunas de las
lineas principales a partir de las cuales la Teoria critica gestada por

2 Horkheimer explica el funcionamiento de este tripode légico en Teoria tradi-
cional y Teoria critica: aunque confiesen maneras diferentes de desempenarse, lo que
esta en la base de todas las argumentaciones pretendidamente validas es el mismo
concepto de teoria, el cual consiste en un encadenamiento sistematico de proposicio-
nes sin contradicciones, enlazadas las unas con las otras, sistematizadas y de esencia
no contradictoria. La situacion objetiva, no importa cudl sea y cuanto cambie, debe
ser subsumida segun este modelo en ese esquema conceptual y concatenado. Expli-
car se identifica, segun esta logica, con subsumir por principios o esquematicamente
(Horkheimer, 1974, pp. 224-227).

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477



Maria Rita Moreno

ambos filésofos configura una actualizacion de la praxis filosofica
en la insistencia en torno a lo inconcluso. Ello ha sido ocasion para
mostrar también la exposicion que Benjamin y Adorno realizan
de algunos mecanismos racionales moduladores de un concepto
problematico de la verdad, caracteristico de la filosofia moderna.!3

Gracias a eso, se ha tornado comprensible tanto la reflexion
acerca de la actualidad filoséfica como el impulso programatico
de una filosofia venidera, ambas instancias ensayadas por Ador-
no y Benjamin a partir de sus analisis de la praxis filosofica en
un contexto de desgaste epistemoldgico. Segun juzgan uno y
otro pensador, la filosofia ha de reinventar su actualidad en la
relaciéon con los escombros y vestigios relegados a la oscuridad
histérico-racional. Toda posibilidad de una filosofia incrustada en
la arena historica se juega en su compromiso interpretativo de esas
ruinas en cuanto testimonios de lo inconcluso: “lo urgente para
el concepto es aquello a lo que no llega, lo que su mecanismo de
abstraccion excluye, lo que no es ya un ejemplar del concepto”
(Adorno, 2005, p. 19).

Esos sobrantes, categorizados en cuanto «accidentes», «con-
tingencias» y «errores» de lo real por la racionalidad moderna,
constituyen la quantité négligeable'* en el corazén de la actualidad
filosofica: el sedimento de lo inacabado, del que esta hecho el
piso en el que se erige el pensamiento critico. Consecuentemente,
la autojustificacién del conocimiento —la tarea critica por anto-
nomasia— asume su cariz radical en la puesta en cuestién del
elemento mismo en que se ha desarrollado la razon filosoéfica: el
concepto y los sucesivos elementos 16gicos que de €l se despren-
den. La empresa critica en cuanto autojustificacioén, programa

3No esta de mas indicar que para ambos filosofos es posible identificar grandes
excepciones. Entre las mas prominentes cabe mencionar los pensamientos de Frie-
drich Nietzsche y Georg W. F. Hegel (Adorno, 2012).

4 Literalmente, «cantidad despreciable», nocion introducida en numerosas oca-
siones por Adorno. Cfr., por ejemplo, el aforismo 148 de Minima moralia.

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

99



100

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO: CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN
Y THEODOR W. ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

basico de la filosofia del porvenir, determina sus fundamentos
en esta direccion.

Mientras que la Critica de la Razén Pura aund esfuerzos con el
proposito de determinar los limites precisos dentro de los cuales
nos es dado el conocimiento, la Teoria critica hilvanada por Walter
Benjamin y Theodor Adorno pone el acento también en el limite,
pero con el objetivo de mostrar su cardcter no taxativo, sino his-
térico. A partir de eso, hace posible que el reino de lo verdadero
no instituya ya su soberania en la custodia firme de sus fronteras,
sino en la traslacion semantica de su poder:

Pero lo que de la verdad se toca mediante conceptos mas alla
de su abstracto cerco no puede tener ningin otro escenario
que lo por él oprimido, despreciado y rechazado. La utopia del
conocimiento seria abrir con conceptos lo privado de conceptos,
sin equipararlo a ellos. (Adorno, 2005, p. 21)

El ntcleo temporal de lo verdadero expande su radio y anida,
en consecuencia, en la tension lo sido-lo inconcluso, emanada
ella misma de la dialéctica historica que determina el despliegue
de la modernidad. Justo por eso, la interpretacion aparece como
la praxis de la que depende la actualidad filoséfica. Interpretar
constituye la posibilidad filosofica de reparar, de restaurar. ;Qué
cosa? Lo oprimido, lo despreciado, lo rechazado.

Si se atiende al despliegue peculiar de uno y otro pensador
en torno a la modernidad como historia natural, lo inconcluso
aparece como la materia actualizadora de la praxis filosofica para
la Teoria critica de principios de siglo XX: lo inconcluso anida,
para Adorno, en la presencia tacita de los vestigios histéricos en
cuanto productos epistemologicos y politicos en simultaneo. De
alli que resulten especialmente importantes para la praxis filoso-
fica critica: en tanto que representan la caducidad de la totalidad
conceptual e historica, sefialan dialécticamente la posibilidad de
subvertirlas. Es por eso que lo inconcluso vehiculiza la critica
hacia la dialéctica negativa: dado que la realidad con la que la

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477



Maria Rita Moreno

filosofia se enfrenta es contradictoria, incompleta y fragmentaria,
se trata de modular la praxis filosofica como una interpretacion
enfrentada constantemente a aquello que su propia légica excluye.

Para Benjamin, por otro lado, lo inconcluso se muestra como
lo inacabado que vuelve, la fuerza pretérita que atrae al presente.
La praxis filoséfica, entonces, abre el horizonte de su porvenir
cuando destina sus esfuerzos a redimir lo arruinado. Es decir, la
perspectiva originaria conduce a la filosofia benjaminiana a la
afirmacién de una dialéctica en suspenso afincada en la exposicion
de la tension de los extremos en que se presenta la materia histé-
rica de la modernidad: el pensamiento accede al nicleo temporal
de la verdad cuando se sostiene en el encuentro de dos unidades
temporales distantes que se reclaman en su inconclusion.

El derrotero propuesto permite, en conclusion, tanto advertir
algunos puntos de fuga entre ambos filésofos como, consecuen-
temente, trenzar algunos de los cruces en los cuales se disputan
las inquietudes filosoficas de Walter Benjamin y Theodor W.
Adorno. Estos cruces, cuya materia se conforma de conceptos,
sensibilidades, conmociones, preguntas y discusiones, marcan
el territorio en medio del cual se teje el particular entramado de
critica y dialéctica en los pensamientos de ambos fildsofos. Este,
de naturaleza discontinua, marca el compas del movimiento en
que se conforma la Teoria critica de la primera generacion.

Referencias

Adorno, Th. (1991a). Actualidad de la Filosofia. En Actualidad de la
filosofia. J. L. Arantegui Tamayo (trad.). (pp. 73-102.). Paidos.

Adorno, Th. (1991b). La idea de historia natural. En Actualidad de la
filosofia. J. L. Arantegui Tamayo (trad.). (pp.103-134). Paidods.

Adorno, Th. (2004). Teoria estética. J. Navarro Pérez (trad.). Akal.

Adorno, Th. (2005). Dialéctica negativa. La jerga de la autenticidad. A.
Brotons Mufioz (trad.). Akal.

Adorno, Th. (2009). ;Para qué atn la filosofia? En Critica de la cultura y
la sociedad II. J. Navarro Pérez (trad.). (pp. 401-414). Akal.

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

101



102

LA INTERPRETACION DE LO INCONCLUSO: CONSIDERACIONES DE WALTER BENJAMIN
Y THEODOR W. ADORNO EN TORNO A LA PRAXIS FILOSOFICA

Adorno, Th. (2012). Sobre la metacritica de la teoria del conocimiento. Tres
estudios sobre Hegel. J. Chamorro Mielke (trad.). Akal.

Aguilera, A. (1991). Logica de la descomposicion. Actualidad de la filosofia
(pp. 9-70). Paidos.

Benjamin, W. (2001a). Sobre el lenguaje en general y sobre el lenguaje
de los humanos. En Iluminaciones IV. R. J. Blatt Weinstein (trad.).
(pp. 59-74). Taurus.

Benjamin, W. (2001b). Sobre el programa de la filosofia venidera. En
Tluminaciones IV. R. J. Blatt Weinstein (trad.). (pp. 75-84). Taurus.

Benjamin, W. (2001c). El Narrador. En Iluminaciones IV. R. J. Blatt
Weinstein (trad.). (pp. 111-134). Taurus.

Benjamin, W. (2005). Libro de los Pasajes. L. Fernandez Castafieda, I.
Herrera y F. Guerrero (trads.). Akal.

Benjamin, W. (2006). Sobre el concepto de historia. En Medianoche en la
historia. M.. Reyes Mate (trad.). Trotta.

Benjamin, W. (2012). Origen del Trauerspiel alemdn. C. Pivetta (trad.).
Gorla.

Bolle, W. (2014) Historia. M. Vedda (trad.). En Conceptos de Walter
Benjamin (M. Opitz y E. Wizisla (Eds.). (pp. 527-590). Las Cuarenta.

Buck-Morss, S. (2001). Dialéctica de la mirada. Walter Benjamin y el proyecto
de los Pasajes. N. Rabotnikof (trad.). La balsa de la Medusa.

Buck-Morss, S. (2011). Origen de la dialéctica negativa. Theodor W. Ador-
no, Walter Benjamin y el Instituto de Frankfurt. N. Rabotnikof (trad.).
Eterna Cadencia.

Escuela Cruz, C. (2015). Hacia una filosofia materialista: La idea de
Naturgeschichte en la obra de Theodor Adorno. Revista de
Filosofia, 70, 75-87. doi:

10.4067/S0718-43602014000100005

Forster, R. (2014). La travesia del abismo. Mal y Modernidad en Walter
Benjamin. Fondo de Cultura Econémica.

Griiner, E. (2016). Teoria critica y contra-Modernidad. En La critica en
el margen. Hacia una cartografia conceptual para rediscutir la modernidad.
J. G. Gandarilla (Coord.). (pp. 19-60). Akal.

Holz, H. (2014). Idea. M. Belforte (trad.). En Conceptos de Walter Benjamin.
E. Wizisla y M. Opitz (Eds.). (pp. 591-641). Las Cuarenta.

Horkheimer, M. (1974). Teoria tradicional y teoria critica. En Teoria
critica. E. Albizu y C. Luis (trads.). (pp. 223-271). Amorrortu.

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477


http://dx.doi.org/10.4067/S0718-43602014000100005

Maria Rita Moreno

Kant, I. (2010). Critica de la razén pura. P. Ribas (trad.). Madrid: Gredos.

Lukacs, G. (2013). Historia y conciencia de clase. Estudios de dialéctica mar-
xista. M. Sacristan (trad.). Razon y Revolucion.

Marx, K. (2014). Tesis sobre Feuerbach. En Antologia. P. Scaron (trad.);
H. Tarcus (seleccion, introduccidén y notas). (pp. 59-61). Siglo
Veintiuno.

Sontag, S. (2005). Contra la interpretacion. H. Vazquez Rial (trad.). Aguilar,
Altea, Taurus, Alfaguara.

Steiner, U. (2014). Critica. M. Ferrari (trad.). En Conceptos de Walter
Benjamin. E. Wizisla y M. Opitz (Eds.) (pp. 241-304). Las Cuarenta.

Vedda, M. (2012). Introduccién: Melancolia, transitoriedad, utopia.
Sobre El origen del Trauerspiel aleman. En W. Benjamin, Origen del
Trauerspiel aleman (pp. 5-51). Gorla.

Vidal Mayor, V. (2017). La actualidad de la filosofia como interpretacion
materialista. Constelaciones. Revista de Teoria Critica, 8(8-9), 348-366.
http://constelaciones-rtc.net/article/view/1250

EIDOS N° 37 (2022) pAGs. 71-103
1ssN 2011-7477

103


http://constelaciones-rtc.net/article/view/1250

