
102 eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

Fecha de recepción: febrero 10 de 2022
Fecha de aceptación: agosto 2 de 2022
DOI: 

eidos 

El hilo conductor del cuerpo como la metodología para 
un conocimiento de sí mismo en la filosofía de Nietzsche

The Guiding Thread of  the Body as Methodology to 
a Self-knowledge in Nietzsche’s Philosophy

Carlos Felipe Díaz-Sterling*
Orcid ID: 0000-0003-4250-8622 
Universidad de los Andes (Bogotá, D.C., Colombia)
cf.diazs1@uniandes.edu.co

R e s u m e n

Este artículo propone reinterpretar la noción de cuerpo en la filosofía de Nietzsche 
contrastada con dos perspectivas relevantes de los estudios nietzscheanos en habla 
hispana: primero, la idea de que el cuerpo es sinónimo de naturaleza; y segundo, la 
idea de que el cuerpo es causa del sujeto. Pasando la mirada sobre una parte de la 
obra —publicada e inédita— de Nietzsche posterior al año 1885, se observa que la 
noción de cuerpo funge el papel de una metodología que permite llevar a cabalidad 
una renovada tarea de su filosofía, a saber, la tarea de conocerse a sí mismo. Así, la 
noción de cuerpo en Nietzsche, más allá de ser un concepto innovador o reivindicado, 
es una herramienta interpretante que le permite al autor establecer nuevas dimensiones 
“entre” el conocer y la experimentación corporal.

Palabras clave: Cuerpo, conocimiento, impulsos, metodología, naturaleza, ontología, 
subjetividad.

A b s t r a c t

This paper proposes a re-interpretation of the idea of Body in Nietzsche’s philoso-
phy to distinguish it from two important perspectives of Nietzsche-studies in Spanish: 
The first one maintains that the Body is comparable with Nature, and the second one, 
states that the Body is a cause of subjectivity. Analyzing part of Nietzsche’s work 
after 1885 —published and unpublished— shows that the idea of the Body works as a 
methodology that allows Nietzsche to accomplish a new task of his philosophy, such 
as the task of self-knowledge. In this way, the Body in Nietzsche’s philosophy, besides 
being an innovative and redeemable concept, is a performative tool that establishes 
new dimensions “in-between” human knowing and bodily experimentation.

Keywords: Body, drives, knowledge, methodology, nature, ontology, subjectivity.

* Agradezco a los miembros del grupo de investigación Aurora de la Universi-
dad Nacional de Colombia quienes llevan adelante la tarea de traer a la actualidad la 
filosofía de Nietzsche, especialmente a Greys Escobar, por su incansable lectura; Ha-
rol Villamil, por su valiosa lectura de Nietzsche y a Kevin Peña por sus sugerencias. 
Extiendo además agradecimientos al profesor Germán Meléndez por ser siempre un 
mentor en los estudios nietzscheanos.



103

Carlos Felipe Díaz-Sterling

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

El hilo conductor del cuerpo como la metodología para 
un conocimiento de sí mismo en la filosofía de Nietzsche

I. Introducción

La noción de cuerpo en la filosofía de Nietzsche ha sido inter-
pretada y reinterpretada por una larga tradición de especialistas 
en su obra. Esta noción es para muchos un “parteaguas” en el 
pensamiento del autor, precisamente porque marca la distancia de 
Nietzsche con respecto a la tradición metafísica en la filosofía. En 
medio de la variedad de interpretaciones que se desprenden de la 
noción de cuerpo, dos perspectivas saltan a la vista en los estudios 
de Nietzsche en habla hispana: la primera de ellas, planteada por 
José Jara, sugiere que el cuerpo es un “centro de gravedad” (1998, 
pp. 45-112) en torno al cual se modifican y se condicionan todas 
las relaciones que determinan nuestra naturaleza; y la segunda 
perspectiva, de Jesús Conill (2015), ve en la noción de cuerpo en 
Nietzsche la inauguración de una “hermenéutica genealógica”, 
que le permite construir la subjetividad a partir de la interpreta-
ción, no de conceptos, sino de impulsos y afectos. Ambos autores 
sobresalen en medio de varias miradas a la filosofía de Nietzsche 
en habla hispana, que traen a materia de investigación el rol que 
juega el cuerpo en las doctrinas de Nietzsche (Cragnolini, 2016; 
Echeverría, 1972; Quintana, 2019; Salinas, 2004; Espinoza et 
al., 2009). La particularidad de Jara y Conill yace en que ambos 
conciben al cuerpo como en elemento central: por un lado, Jara 
precisa que el cuerpo es naturaleza viva y, por otro, Conill afirma 
que es materia interpretante. Tanto Jara como Conill, ven al cuer-
po como el elemento sobre el que se pone en práctica la filosofía 
de Nietzsche y no solo como un material más de la crítica del 
autor a la tradición metafísica. En este sentido, Jara y Conill son 
quienes considero más cercanos al planteamiento que propondré 
en las siguientes páginas.



104

El hilo conductor del cuerpo como la metodología para un  
conocimiento de sí mismo en la filosofía de Nietzsche

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

En este artículo sustentaré que Nietzsche concibe al cuerpo 
como el concepto de apertura de una metodología cualitativa que 
no está enmarcada ni en la búsqueda de la naturaleza humana ni en 
una “hermenéutica genealógica”, sino en una filosofía experimental. 
A partir de esta hipótesis, mostraré que interpretar el cuerpo en la 
filosofía de Nietzsche conduce a una metodología por medio de 
la cual él pone en práctica su visión de la filosofía, una filosofía de 
carácter personal que tiene como horizonte comprender, sentir, 
interpretar, querer y crearse a sí mismo.

II. El cuerpo como naturaleza y sujeto

Jara y el centro de gravedad

En su artículo Recuperar el centro de gravedad (1998), José Jara 
plantea que la noción de cuerpo y la noción de historia son los 
dos elementos con los que la filosofía de Nietzsche responde a la 
crisis del nihilismo (pp. 45-112; 2018). Jara, a diferencia de otros 
especialistas no hispanoparlantes del filósofo alemán (Fowles, 
2020; Katsafanas, 2013a, 2013b, 2016), ve en la noción de cuerpo 
un puntal en todo su pensamiento el cual hace posible comprender 
una nueva definición de naturaleza humana. Su interpretación 
sugiere que el cuerpo es un “parteaguas” (Jara, 1998, p. 61) y los 
valores que se desprenden de él implican devolverle a la existen-
cia humana “el centro de gravedad”, por lo que sería necesario 
replantear los valores, tanto gnoseológicos como morales y orien-
tarlos —o “centrarlos”— a un “más acá” que sería el cuerpo y su 
organicidad (AC §43, p. 742; KSA VI, 217).1 Consecuentemente, 

1 En el artículo se referencia la obra de Nietzsche bajo dos parámetros: (1) la 
abreviación de su obra en letras seguido del número de aforismo y su paginación en 
la edición al castellano; (2) según la edición canónica de Colli y Montinari en alemán 
de Kritische Studienausgabe (KSA). En el caso de los fragmentos póstumos (Nachgelas-
sene Fragmente) se sigue el mismo parámetro. La abreviación de las obras empleadas 
a continuación: Ciencia Jovial (CJ), Aurora (A), Así Habló Zaratustra (AZ), Más Allá del 
Bien y del Mal (MBM), Genealogía de la Moral (GM), Anticristo (AC), Ecce Homo (EH), 
Fragmentos Póstumos (FP).



105

Carlos Felipe Díaz-Sterling

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

sería necesario “superar” o abandonar ese “más allá” que supone 
una existencia atada a la inmanencia, la eternidad y la jerarquía 
de la razón (Jara, 1998, pp. 62-63).

Con su interpretación, Jara ata tres problemas de la filosofía 
de Nietzsche en torno al cuerpo como “centro de gravedad”: 
(a) la superación del nihilismo (Jara, 1998, pp. 60-61), (b) la 
transvaloración de los valores (p. 61) y (c) el conocimiento de sí 
mismo (p. 68). Bajo la interpretación de Jara, estos tres problemas 
remiten unívocamente a la cuestión del sujeto: el nihilismo se 
supera cuando se entiende a la filosofía como “autosuperación”. 
La transvaloración es, en realidad, el inicio de dicha autosupera-
ción, es decir, dejar atrás “las diferentes posadas en que se creyó 
haber arribado al final del viaje teórico” (Jara, 1998, p. 61). Y, 
finalmente, el conocimiento de sí mismo se aborda cuando una 
“‘mala comprensión del cuerpo’ [y, por ende, de lo que no es 
el sujeto] ha conducido al hombre al extravío con respecto a sí 
mismo [o dicho de otra forma, al nihilismo]” (Jara, 1998, p. 64).

No obstante, en la interpretación de Jara persiste una debili-
dad a la hora de plantear la problemática del “conocimiento de 
sí mismo” desde la perspectiva del cuerpo. Aquí Jara presenta 
dicha problemática como la pérdida del centro de gravedad, en 
tanto que es la consecuencia última del nihilismo:

Al no ser [el ser humano] ya inmediatamente para sí mismo algo 
que posee un valor en su existencia terrena […] queda devaluado 
ante sus propios ojos como instancia decisoria de sus actos y 
conducta, queda debilitado teórica y prácticamente. Cuando 
pretenda asumir y valorar sus pensamientos y acciones, tendrá que 
hacerlo siempre desde una dimensión que le será, por definición, 
inalcanzable en su perfección. […] Lo que ha sucedido con 
aquella pérdida es la introducción de una peculiar moral, asentada 
sobre una valoración ontológica del hombre. (Jara, 1998, p. 64)

De acuerdo con lo anterior, desde la perspectiva de Jara el 
cuerpo es decisivo en un momento de todo o nada: encontrarse 
como centro de gravedad o perderse a sí mismo. Retomando la 



106

El hilo conductor del cuerpo como la metodología para un  
conocimiento de sí mismo en la filosofía de Nietzsche

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

idea de que la transvaloración de los valores y la superación del 
nihilismo acarrean un retorno a la naturaleza fisiológica del ser 
humano parece que la idea de cuerpo como centro de gravedad 
se consolida en la discusión del conocimiento de sí mismo, y se 
consolida con una condición especial (Jara, 1998, pp. 61-64). 
Para Jara, lo que Nietzsche hace por medio del cuerpo es darle 
un nuevo hábitat a la naturaleza y desprenderla de todo valor 
metafísico. Siguiendo el hilo del argumento, para Jara el cuerpo 
es la naturaleza humana desplegada en su existencia (Jara, 1998, 
p. 111). Por lo tanto, que el cuerpo sea el “centro de gravedad” 
de nuestra existencia solo es equiparable con una atribución del 
ser, en este caso, del ser humano, una afirmación que entra en 
conflicto con la inveterada idea de la voluntad de poder:2

Si la vida se asienta en el cuerpo y este [sic.] está configurado 
por instintos, que permiten la reproducción y manifestación del 
uno y la otra, el desprecio de los instintos mediante el privilegio 
determinante del alma y el espíritu no significa solo una 
valoración gnoseológica y moral positiva de estos [sic.] y negativa 
de aquellos, sino que supone también un juicio ontológico sobre el 
hombre. Desde esa interpretación, el ser del hombre, es decir, su 
existencia concreta no reside en aquello que le es inmediatamente 
presente, su cuerpo. (Jara, 1998, p. 98) 

Es coherente que Jara plantee que el cuerpo está configurado 
por instintos en pugna que, a fin de cuentas, se organizan a partir 
de un cuerpo viviente (AZ, “De los despreciadores del cuerpo”, 
KSA IV, 39; A §119, KSA III, 111; MBM §36, KSA V, 54). Asimismo, 
es coherente que se identifique la existencia humana siendo un 
cuerpo, esto es, sintiendo y viviendo, de forma que un “conoci-

2 Menciono que entra en conflicto con la idea de la voluntad de poder, pues in-
mediatamente reconoce que la naturaleza humana es diferente y, quizá, única frente 
a la naturaleza de otros seres, incluso a la naturaleza del mundo. Desde luego, la vo-
luntad de poder, al menos planteada en los últimos apartados de la obra de Nietzsche 
(FP IV), se presenta como la inacabable actividad de destrucción y construcción de 
fuerzas desde la que se configura la totalidad del mundo.



107

Carlos Felipe Díaz-Sterling

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

miento de sí” no apunte a otra cosa más que a un conocimiento 
del propio cuerpo, de su emergencia, su apetencia y su poder (AZ, 
“De los despreciadores del cuerpo”, KSA IV, 39). Sin embargo, el 
escaso desarrollo que Jara ofrece sobre los instintos desestabiliza 
su atribución de naturaleza en tanto corporalidad. Valdría cues-
tionarle a Jara, primero, ¿es la naturaleza humana una atribución 
dada por una noción agencial de los instintos? (Katsafanas, 2016; 
Díaz-Sterling, 2018, p. 59) Y, segundo, ¿se sigue de esta naturaleza 
de los instintos un postulado ontológico?

Aunque la idea de cuerpo como “centro de gravedad” es la 
interpretación más fiel a la crítica de Nietzsche a la metafísica, 
debido a que no se compromete con los valores universales y 
esencialistas de una metafísica, Jara (1998) termina interpretando 
al cuerpo como algo ya dado y previo, como un hecho y no como 
una interpretación:

Es en la teoría de la gravitación universal […] en donde podría 
decirse que Nietzsche encuentra elementos con los cuales 
repensar la realidad del hombre y de su cuerpo como constituido 
por un conjunto de fuerzas que, a partir de sus diversas redes de 
relaciones, configuran el fenómeno de la vida […] Desde ese 
pensar relacional surge, a la vez para Nietzsche en la vida, lo 
que se considera como específicamente humano: el sentido, los 
valores y las ideas con que los hombres pueden identificarse, 
luchando por ellas para pensarlas, expresarlas y hacerlas 
prevalecer. (pp. 111-112)

Si bien es revelador e innovador interpretar que el cuerpo existe 
como un centro de gravedad sobre el cual los elementos son en 
relación a la fuerza con la que gravitan (Jara, 1998, p. 109); es la 
existencia misma del cuerpo, su materialidad, su organicidad y 
su finitud, lo que de entrada es premisa y condiciona lo “específi-
camente humano” de las relaciones. Lo anterior es problemático, 
ya que Jara relega a la mecánica y biología del cuerpo, no a su 



108

El hilo conductor del cuerpo como la metodología para un  
conocimiento de sí mismo en la filosofía de Nietzsche

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

estatus “interpretante” (Gama, 2014, pp. 171-196)3 y performativo 
(Barad, 2003), la manera como se ha de comprender la existencia 
corporal. Las relaciones de ese “conjunto de fuerzas” determinan 
desde la naturaleza biológica nuestras representaciones, y pese a 
que podría leerse a Nietzsche desde ese ángulo, no es claro para 
Jara cómo la misma figura de un “conjunto de fuerzas” no es de 
por sí ya una interpretación/valoración del fenómeno fisiológico 
(Díaz-Sterling, 2018, p. 59). Así, lo que es una prioridad en la 
interpretación de Jara no es el valor activo del cuerpo, sino su 
carácter unitario cuando menciona al cuerpo “como constituido 
por un conjunto de fuerzas que configuran el fenómeno de la 
vida” (Jara, 1998, p. 111). Esto tiene como consecuencia que el 
cuerpo esté en la base de esta interpretación como un postulado 
hilemorfista de la naturaleza y no como una noción transforma-
dora de la existencia y de la comprensión de la vida.

Aun cuando Jara es enfático en señalar que “de ninguna ma-
nera” puede decirse que el cuerpo hace las veces de sustancia, está 
ofreciendo con su idea del centro de gravedad una manera como 
la naturaleza humana posee un estatus especial con respecto al 
resto de los seres, vivos y no-vivos (Jara, 1998, p. 109). Pese a que 
el lenguaje de Jara ofrece aparentemente una nueva perspectiva 
cuando habla de “relaciones”, “dinámica”, “azar” y “cambio”, 
dichas nociones se plantean, más bien, como elementos de una 
estructura analítica sobre ser humano.

3 Si bien Gama aborda apenas tangencialmente la discusión en torno al cuerpo, 
hago uso de su idea de lo “interpretante”, que en sus términos remite a la manera 
como la vida adquiere sentido en su devenir más que en sus características biológicas 
y mecanicistas. Dejando de lado la controversial idea de que la interpretación de la 
vida, y en el caso de este escrito, el cuerpo, nos obligue a reconocer una ontología 
en la filosofía de Nietzsche, la manera como se incorpora lo “interpretante” en este 
escrito apunta más a la manera como el cuerpo aparece en la filosofía de Nietzsche 
como “intérprete” y objeto de “interpretación” que, como lo plantea Gama, a una 
descripción del estatus en que acaece un susodicho ‘caos’ a la base de la realidad 
óntica” (Gama, 2014. p. 178).



109

Carlos Felipe Díaz-Sterling

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

Conill y la hermenéutica genealógica

Jesús Conill (2015) pone de relieve la noción de cuerpo en la 
filosofía de Nietzsche para mostrar dos aspectos en los que se di-
ferencia tajantemente de la tradición filosófica a la hora de hablar 
del sujeto. Esos dos aspectos son: (1) que la construcción de la 
subjetividad y el consecuente “conocimiento de sí” se configuran 
a partir de impulsos fisiológicos y no de estados inmediatos de la 
conciencia o del uso de la razón; y (2) que al tratarse de impulsos, 
la comprensión del sujeto viene dada a través de una interpretación 
del cuerpo, lo que Conill define como una “hermenéutica genea-
lógica” (Conill, 2015, p. 63) en la medida en que indaga el origen 
de los síntomas del cuerpo caracterizados en dichos impulsos. 

Conill, a diferencia de Jara, tiene muy presente el rol meto-
dológico que el cuerpo juega en la filosofía de Nietzsche, pues 
considera que es el eje sobre el cual gira un auténtico conocimiento 
de sí mismo (Conill, 2015, p. 62). No obstante, lo que no puede 
apreciar Conill —pero Jara sí— es que la problemática del cono-
cimiento de sí mismo no es equiparable a la problemática de la 
subjetividad. El propósito de Conill, en efecto, consiste en mostrar 
el desplazamiento de la pregunta por la subjetividad, ahora en el 
terreno del cuerpo, como se aprecia en el siguiente pasaje: 

¿Significa, entonces, que también hay que despedirse de la 
subjetividad? ¿No cabe ninguna “metamorfosis”? […] A mi 
juicio, que haya que superar la noción ontológica y epistémica 
(basada en la conciencia) de la subjetividad no implica 
necesariamente renunciar a cualquier otra nueva noción de la 
subjetividad, como la corporal. (Conill, 2015, p. 64)

Con el uso del término “hermenéutica genealógica”, Conill 
pretende otorgarle un rostro al procedimiento con el que Nietzs-
che busca darle lugar a la noción de sujeto. Si bien para Conill 
es claro que Nietzsche no utiliza la noción de sujeto, pues remite 
inmediatamente a la metafísica epistémica de la tradición, para 
él la idea de cuerpo es una noción atractiva para comprender el 



110

El hilo conductor del cuerpo como la metodología para un  
conocimiento de sí mismo en la filosofía de Nietzsche

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

inicio y punto de partida de la interpretación de la experiencia 
(Conill, 2015, p. 64). Así, la “hermenéutica genealógica” es una 
herramienta que, a juicio de Conill, le permite a Nietzsche centrar 
su pregunta por las “relaciones de dominio en que surge el fenó-
meno ‘vida’” (MBM §19, p. 52; KSA V, 34) en un ámbito donde el 
cuerpo y los impulsos ofrecen una verdad distinta atada al “sentido 
de la tierra” (AZ, “de los transmundanos”, p. 75; KSA IV, 37-38).

Para Conill (2015) es importante mostrar que Nietzsche tiene 
una visión innovadora con respecto a los filósofos hermeneutas 
que pasan por alto al cuerpo (p. 65). En este punto, la noción de 
cuerpo toma protagonismo para Conill, pues, similar a lo que 
plantea Jara, el cuerpo es el síntoma de una naturaleza animal 
distinta a la naturaleza racional que la tradición ha privilegiado (p. 
65). Además, según Conill, gracias al cuerpo se nos hace mucho 
más evidente que la existencia contempla fuerzas vitales que no 
pueden ser interpretadas bajo otra línea que siguiendo el “hilo 
conductor del cuerpo” (Conill, 2015, pp. 66-67).

Sin embargo, Conill parece no desplazarse de su punto de 
partida inicial: ver una teoría del sujeto en Nietzsche. Pese a que 
Conill ofrece argumentos para creer que el sujeto es una noción 
más bien contraproducente en la comprensión de la filosofía de 
Nietzsche (Conill, 2015, p. 66), sostiene que el cuerpo es una 
nueva forma de comprender la subjetividad, una que para Conill 
no pone en la balanza una idea del tipo “yo vs. el mundo”, sino, 
antes bien, la idea del “sí mismo” como creador y soberano. 
Aunque es claro que Conill es fiel a una lectura del discurso “De 
los despreciadores del cuerpo” de AZ, parece que su lectura de 
Nietzsche no se dirige a obras posteriores a este periodo, donde la 
cuestión sobre el conocimiento de sí mismo parece tener mucha 
más relevancia y donde el cuerpo juega un rol más importante que 
el de ser una máscara de la subjetividad, como veremos más ade-
lante al examinar unos pasajes de su producción posterior a 1885. 

El problema con la postura de Conill no es intentar ver una 
hermenéutica genealógica en Nietzsche, sino ver que el objetivo 
de dicha hermenéutica es una narrativa sobre la subjetividad. 



111

Carlos Felipe Díaz-Sterling

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

Si bien Conill menciona que “se ‘hermeneutiza’ el mundo de 
la fisiología, al estilo como han hecho los médicos con la sinto-
matología” (Conill, 2015, p. 67), lo que no es afortunado de su 
interpretación es que el propósito de la genealogía sea un cono-
cimiento sobre el sujeto. Es incluso infructuoso que la riqueza 
de la interpretación del cuerpo termine reducida a una reciclada 
idea del sujeto cognoscente. La “subjetividad corporal” (Conill, 
2015, p. 64), como la llama Conill, no es más que otra teoría del 
sujeto, que puede ubicarse al lado del resto de teorías empiristas 
—como la de Hume— y que, al final del día, no se diferencia de 
lo que planteaba Heidegger, para quien Nietzsche fue el último 
de los pensadores metafísicos: “que Nietzsche ponga el cuerpo en 
lugar del alma y de la conciencia, no cambia nada a la posición 
fundamental establecida por Descartes” (Stiegler, 2003, p. 131).

Se puede recoger de la perspectiva tanto de Jara como de Co-
nill que el cuerpo es un eje fundamental no solo para articular las 
doctrinas de Nietzsche, sino especialmente para construir una idea 
general de cómo emerge la identidad humana. Es claro que desde 
A y más explícitamente en AZ, Nietzsche equipara la existencia 
de los individuos a la existencia vital del cuerpo. La configura-
ción de la subjetividad no obedece al ex nihilo del que depende la 
tradición del sujeto moderno (incluido el origen prometeico y el 
mito de Dios), sino a una multiplicidad de seres (impulsos) que 
gobiernan y hacen lo que, por medio de la razón, se ha llamado 
con o sin justicia “yo”. 

Cabe notar que, desde la perspectiva de Nietzsche, el lugar que 
ocupa el cuerpo no es pasivo: que el cuerpo sea la congregación 
de los impulsos y, metafóricamente hablando, “su lugar”, no im-
plica que el cuerpo no sea justamente el protagonista de nuestra 
subjetividad y, consecuentemente, de nuestra identidad. Sobre 
esto último es importante resaltar que los postulados de corte 
ontológico y epistemológico, que en apariencia ofrece Nietzsche 
en un periodo de entrada madurez de su obra, se transforman 
hacia el final de sus años de lucidez (EH) en una estética de la 
existencia (para tomar prestado un término de Foucault), donde 



112

El hilo conductor del cuerpo como la metodología para un  
conocimiento de sí mismo en la filosofía de Nietzsche

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

las acciones del cuerpo, su cuidado y su correspondiente conoci-
miento, determinan la forma particular de nuestro vivir, de cómo 
llegamos a “ser lo que se es”. 

A continuación, explicaré cómo desde GM el concepto de cuer-
po tomó un significado especial para Nietzsche, no solo porque 
le permitió criticar a la tradición, sino también porque le permitió 
comprender lo que fue la tarea de su filosofía hacia el final de su 
vida: el conocimiento de sí mismo. Así pues, siguiendo el enigmá-
tico prólogo de GM, se puede interpretar que el “conocimiento de 
sí” para Nietzsche es un conocimiento distinto al que ha llegado 
la filosofía y que, consecuentemente, se hace necesario plantear 
un método distinto, uno que siga el “hilo conductor del cuerpo”.

III. Siguiendo el hilo conductor del cuerpo

En el aforismo §19 de MBM Nietzsche emprende una búsqueda 
por hacer comprensibles nuestras vivencias. A lo que responde 
provisionalmente en el prólogo de GM de la siguiente manera: 
“Necesariamente permanecemos extraños a nosotros mismos, 
[…] en lo que a nosotros se refiere no somos ‘los que conocemos’” 
(GM, Prólogo, p. 26; KSA V, 247-248). Si bien es enigmático que 
Nietzsche dé una respuesta negativa a la tentativa por conocerse 
a sí mismo, en EH logra transformar su perspectiva con respecto 
a sí mismo al establecer una nueva metodología que ubicaba al 
cuerpo al inicio de su filosofar. De ahí que lo que inició de forma 
pesimista con la afirmación “necesariamente permanecemos 
extraños a nosotros mismos, no nos entendemos, tenemos que 
confundirnos con otros” (GM, Prólogo, p. 26; KSA V, 247-248) 
se transformó en “me parece insoslayable decir quién soy yo […] 
¡Escuchadme!, pues soy tal y tal. ¡Sobre todo, no me confundáis!” (EH, 
Prólogo, p. 781; KSA VI, 257). Veamos, entonces, cómo el cuerpo 
se configura como una herramienta metodológica para alcanzar 
el “conocimiento de sí mismo”.



113

Carlos Felipe Díaz-Sterling

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

“Nosotros, conocedores”

El prólogo de GM es conocido por empezar de manera enigmática. A 
pesar de la diversidad de interpretaciones sobre este prólogo (Conway, 
2008; Gemes, 2006; Janaway, 2007), hay dos vertientes exegéticas 
que buscan identificar a quién se refiere Nietzsche en la primera línea 
del prólogo: “Nosotros, los que conocemos somos desconocidos 
para nosotros, nosotros mismos somos desconocidos para nosotros 
mismos” (GM, Prólogo, p. 25; KSA V, 247-248). ¿Quiénes son esos 
“nosotros, los que conocemos” (wir Erkennenden)? Por un lado, hay 
una corriente que plantea que “nosotros, los que conocemos” remite 
sin duda a nuestra “condición humana” de animales racionales, es de-
cir, toda la especie humana en la medida en que se ha vanagloriado 
de su condición cognitiva (Janaway, 2007, p. 16). Tal vez con esta 
referencia Nietzsche busca llamar la atención con respecto a lo poco 
útil que ha sido este privilegio de la razón para un conocimiento de 
sí mismo. Por otro lado, hay otra corriente que plantea que “conoce-
dores” remite al limitado grupo de personas asociadas a la búsqueda 
del conocimiento, entre las que se encuentran científicos, “doctos” y 
filósofos (Janaway, 2007, p. 17). No obstante, ambas vertientes sostie-
nen que esa incapacidad para conocerse a sí mismo está directamente 
asociada con esta condición de “conocedor”. Mi análisis en esta parte 
se refiere a dicha asociación. 

Cerca de la mitad del primer aforismo del prólogo de GM 
Nietzsche plantea: 

En lo que se refiere, por lo demás, a la vida, a las denominadas 
“vivencias” [Erlebnisse] – ¿quién de nosotros tiene siquiera 
suficiente seriedad para ellas? ¿O suficiente tiempo? Me temo 
que en tales asuntos jamás hemos prestado bien atención “al 
asunto”: ocurre precisamente que no tenemos allí nuestro 
corazón —¡y ni siquiera nuestro oído! —. (GM, Prólogo, pp. 25-
26; KSA V, 247-248) 

Cuando Nietzsche se refiere al “nosotros” de este fragmento 
habla de los filósofos, quienes pretenden alcanzar un “más allá” 
que se ubica por fuera de la experiencia y al cual solo es posible 



114

El hilo conductor del cuerpo como la metodología para un  
conocimiento de sí mismo en la filosofía de Nietzsche

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

acceder por el uso de la razón. Recordemos que justo antes Nietzs-
che dice: “Con razón se ha dicho: ‘Donde está vuestro tesoro, allí 
está vuestro corazón’; nuestro tesoro está allí donde se asientan las 
colmenas de nuestro conocimiento” (GM, Prólogo, pp. 25-26; KSA 

V, 247-248). Esta frase es clave en la interpretación del aforismo. 
Esos filósofos, a quienes va dirigida esta primera parte del prólogo, 
privilegian el conocimiento y “atesoran” el lugar donde se aloja, 
esto es, la razón, el alma, el intelecto, etc. Sin embargo, lo que 
Nietzsche reclama es que lo que tanto se ha atesorado no hace 
parte de nuestras vivencias; es más, no se ha prestado siquiera 
atención a las vivencias. Esto refleja dos aspectos: primero, que 
el conocimiento de “nosotros, los que conocemos” no ha sido 
buscado, e incluso no ha sido querido (“no tenemos allí nuestro 
corazón”); y segundo, que ese mismo conocimiento es sordo a 
nuestras vivencias, es decir, no puede advertir su presencia. 

Cabe preguntar ahora qué pasaría si tuviéramos suficiente 
corazón y oído para nuestras vivencias: ¿encontraríamos allí 
nuestro tesoro? Si con lo anterior se hace patente que el tipo de 
conocimiento que tradicionalmente ha sido privilegiado por la 
filosofía no es, de hecho, el tipo de conocimiento de sí adecuado 
para comprender nuestras vivencias, ¿qué es el conocimiento de 
sí? O como pregunta Nietzsche, “¿qué es lo que en realidad hemos 
vivido ahí?, más aún, ¿quiénes somos nosotros en realidad?” (GM, 
Prólogo, p. 26; KSA V, 247-248).

Con estas preguntas Nietzsche parece persuadirnos de que, en 
efecto, son nuestras vivencias la más clara muestra de la “realidad” 
de todo aquello que somos. Pero cabe advertir que todo lo que 
somos no está condicionado por el mero hecho de existir. Antes 
bien, es la particularidad de nuestras vivencias lo que nos permite 
trazar un esbozo de nuestra singular forma de ser. En otras pala-
bras, lo que indica Nietzsche desde el comienzo no es que no sea 
posible conocernos, sino que, más bien, es imposible conocernos 
por medio de las vías tradicionales. Lo que queda por indagar 
y confirmar es si el conocimiento de sí mismo es una labor que 
nunca ha sido emprendida ni deseada en realidad por la filosofía. 



115

Carlos Felipe Díaz-Sterling

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

Ahora bien, hay evidencia de la época previa a la publicación 
de GM, más exactamente en los fragmentos póstumos de 1885 a 
1886, que muestran que el paso que le permitió a Nietzsche des-
estimar el uso de la razón para emprender la tarea de conocerse 
a sí mismo fue la introducción de la noción de cuerpo, ya no solo 
como una respuesta a la metafísica, sino como una metodología 
que tenía “oídos” y “corazón” para las vivencias, formulada bajo 
el lema: “seguir el hilo conductor del cuerpo”.

“Hilo conductor”

En un fragmento póstumo de otoño de 1885, Nietzsche plantea:

Si nuestro “yo” es para nosotros el único ser de acuerdo con el 
cual hacemos y comprendemos todo ser: ¡muy bien! Entonces 
resulta muy justificada la duda de si hay aquí una ilusión 
perspectivista – la unidad aparente en la que todo se une como 
en una línea del horizonte. Siguiendo el hilo conductor del 
cuerpo se muestra una enorme multiplicidad; está permitido 
metodológicamente emplear el fenómeno más rico, que puede 
ser estudiado mejor, como hilo conductor para la compresión 
del más pobre. Por último: suponiendo que todo es devenir, el 
conocimiento solo es posible sobre la base de la creencia en el ser. (FP IV, 
p. 103; NF 1885-1887, 2 [91], KSA XII, 106) 

Siguiendo el argumento del fragmento, el cuerpo acá no es sus-
tituto del sujeto moderno recogido en el concepto “yo”. El cuerpo 
aparece en este fragmento como una herramienta metodológica que 
le garantiza a Nietzsche un conocimiento más amplio que el de la 
ilusión del “yo”. Lo anterior puede ser un poco confuso, ya que las 
problemáticas parecen presentarse de manera entrelazada: por un 
lado, se habla del conocimiento en general con respecto a la “ilusión 
del yo”; y por otro, se habla del fenómeno “más rico” por el cual se 
“muestra una enorme multiplicidad”, es decir, el “hilo conductor del 
cuerpo”. Tanto el conocimiento que es resultado de la “ilusión del 
yo” como el conocimiento del “fenómeno rico” del cuerpo —que es 
el conocimiento de sí mismo— se muestran en el mismo aforismo.



116

El hilo conductor del cuerpo como la metodología para un  
conocimiento de sí mismo en la filosofía de Nietzsche

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

La relación de este aforismo con el prólogo de GM yace en 
que la dificultad de conocernos a nosotros mismos aun siendo 
“los conocedores” amerita concebir de manera distinta toda 
la problemática del conocimiento en general. Pero parece que 
nuestra misma facultad de conocimiento encausada en la “ilusión 
del yo” nos obliga a entrelazar las problemáticas, desafortunada-
mente, para subsumir la problemática del conocimiento de sí en 
la problemática del conocimiento del sujeto (caracterizado por 
el “yo”) y no para complementarlas. Ahora bien, gracias a que 
Nietzsche introduce la noción de cuerpo como un fenómeno rico 
que muestra una “gran multiplicidad”, lo que debemos hacer, al 
menos a partir de este punto, es abordar la problemática del co-
nocimiento desde otra metodología diferente a la del cálculo de 
la razón. Seguir el “hilo conductor del cuerpo”, entonces, es un 
recurso metodológico que plantea Nietzsche como alternativa a 
una eventual ilusión del yo e incluso a una total ausencia del yo. 

Si antes era posible plantear el conocimiento a través de un 
sujeto cognoscente cuya unidad (el yo) servía para sintetizar y 
asimilar tanto el mundo exterior como el mundo interior del indi-
viduo, Nietzsche prueba que la multiplicidad de la que el cuerpo 
es evidencia carga una riqueza superior para la comprensión de 
un mundo igualmente múltiple y dinámico. Bajo estos términos, 
el cuerpo no posee una naturaleza única y particular a partir de 
la cual haya que asimilar la experiencia del mundo, contrario a 
lo que Jara finalmente da a entender en su interpretación. Antes 
bien, el cuerpo, así como el mundo, es un devenir que está en 
constante interpretación: “No se debe preguntar: ‘¿entonces quién 
interpreta?’, sino que el interpretar mismo, en cuanto forma de la 
voluntad de poder, tiene existencia (pero no como un ‘ser’, sino 
como un proceso, un devenir) como un afecto” (FP IV, p. 123; NF 
1885-1887, 2[151]; KSA XII, 140).

De manera similar a como lo interpreta Conill, Nietzsche 
estuvo cerca de plantear una hermenéutica genealógica, una in-
terpretación que se hace cuerpo y recorre una y otra vez sus pasos 



117

Carlos Felipe Díaz-Sterling

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

para poder comprenderse a sí misma. Sin embargo, a diferencia de 
lo que plantea Conill, esta hermenéutica no es una construcción 
de la subjetividad, sino una construcción de sí mismo o, dicho de 
otro modo, lo que hacemos gracias al cuerpo y para el cuerpo es 
construirnos como personas y no descubrir una noción de sujeto. 
Esto tiene sentido cuando echamos una mirada a la metodología: 
para descubrir al sujeto hay que tener presente las unidades y el 
cálculo de los fenómenos; pero para construir el cuerpo hay que 
saber apreciar la multiplicidad según los matices y diferencias, 
hay que saber distinguir las cualidades. 

“Cualidades”

Seguir el hilo conductor del cuerpo implica, para Nietzsche, 
replantear la forma como se entiende el “conocimiento de sí 
mismo”. Si el cuerpo es el “sí-mismo” (das Selbst) que “hace yo” 
(AZ, “de los despreciadores del cuerpo”, p. 181; KSA IV, 39), un 
conocimiento de sí mismo es el conocimiento del cuerpo. Pero el 
cuerpo (Leib) no se conoce como una unidad material o biológica 
(Körper).4 Este fue el desafío de Nietzsche: no adecuar la noción 
de cuerpo al aparato del conocimiento, sino replantear el tipo de 
conocimiento que se obtiene del cuerpo y para el cuerpo. En efec-
to, el cuerpo refleja muchos más aspectos que los materiales, y es 
aquí donde surge la idea de plantear una metodología cualitativa:

Las cualidades son nuestros límites infranqueables; no podemos 
evitar de ninguna manera sentir meras diferencias de cantidad 
como algo fundamentalmente diferente de la cantidad, como 
cualidades que no son reducibles unas a otras. Pero todo aquello 
para lo que la palabra “conocimiento” tiene un sentido se refiere 

4 Como, de hecho, sí pasa con la razón y el conocimiento de sí en la tradición: 
“tomamos casi como un signo de degeneración que un instrumento trate de ‘cono-
cerse a sí mismo’: nosotros somos instrumentos de conocimiento y quisiéramos tener 
la entera ingenuidad y precisión de un instrumento; –por consiguiente, es lícito que 
no nos analicemos a nosotros mismos, que no nos ‘conozcamos’” (FP IV, p. 515; NF 
1887-1889, 14 [27]; KSA XIII, 230-231).



118

El hilo conductor del cuerpo como la metodología para un  
conocimiento de sí mismo en la filosofía de Nietzsche

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

al ámbito en el que se puede contar, pesar, medir, a la cantidad; 
mientras que, a la inversa, todas nuestras sensaciones de valor (es decir, 
justamente nuestras sensaciones) están relacionadas precisamente con las 
cualidades, es decir, con nuestras verdades perspectivistas, que solo 
nos pertenecen a nosotros y que no pueden ser “conocidas” en absoluto 
[…] Las cualidades son nuestra auténtica idiosincrasia humana: exigir 
que estas interpretaciones y estos valores nuestros, humanos, 
sean valores universales y quizás constitutivos, es una de las 
locuras hereditarias del orgullo humano que sigue teniendo en 
la religión su asiento más firme. (FP IV, p. 181; NF 1885-1887, 
6[14]; KSA XII, 238, énfasis añadido)

Con este fragmento póstumo toma más claridad lo dicho en 
el prólogo de GM. Si el conocimiento de sí mismo se subsume al 
conocimiento en general, el primero no es posible representarlo 
por vía tradicional, puesto que la facultad del conocimiento pro-
cura medir y cuantificar cualidades como las que nos son propias, 
que son intransferibles e inconmensurables. No obstante, esta 
crítica no debe poder agotarse en nuestra imposibilidad como 
“conocedores”, sino, más bien, debe exhortarnos a replantear la 
manera como nos conocemos. Nietzsche propone que nuestras 
experiencias del mundo se manifiestan en su forma cualitativa, es 
decir, como nuestra “auténtica idiosincrasia humana”, lo que nos 
lleva a interpretar que el conocimiento también puede adecuarse 
a la cualidad. Esto deja por lo menos dos inconvenientes que la 
propuesta de Nietzsche debe sortear: (1) la capacidad y posibilidad 
de “desaprenderse a sí mismo” y “desconocerse”, para así (2) co-
nocerse a sí mismo cualitativamente. Hay una buena respuesta por 
parte de Nietzsche cuando plantea su noción de perspectivismo.

El perspectivismo plantea una multiplicidad que es caracterís-
tica de la cualidad y el cuerpo, asimismo surge como respuesta a 
una teoría del conocimiento tradicional que busca determinar y 
“fijar” verdades como unidades de cantidad:

Nuestro “conocer” se limita a fijar cantidades […] Pero no 
podemos impedir de ningún modo sentir estas diferencias de 
cantidad como cualidades. La cualidad es una verdad perspectivista 



119

Carlos Felipe Díaz-Sterling

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

para nosotros; no un “en sí”. Nuestros sentidos tienen un 
determinado quantum como medio dentro del cual funcionan, 
es decir, sentimos lo grande y lo pequeño en relación con las 
condiciones de nuestra existencia. […] sentimos también las 
relaciones de tamaño, en relación con lo que hace posible nuestra 
existencia, como cualidades. (FP IV, pp. 155-156; NF 1885-1887, 
5[36]; KSA XII, 197)

Siguiendo este fragmento, si la cualidad se manifiesta como 
una “verdad perspectivista”, el conocimiento viene dispuesto 
por nuestras propias cualidades y es, precisamente, conocimiento 
porque nos afecta cualitativamente. Esta manera de caracterizar al 
conocimiento es útil para disolver la dualidad sujeto-objeto y poder 
dirimir el problema principal del prólogo de GM: ¿cómo es posible 
ser “conocedor” sin un conocimiento de sí mismo? La solución 
no es separar el conocimiento por clases o tipos, de suerte que 
el conocimiento de sí mismo cumpla con ciertas especificidades 
con respecto a un conocimiento más “general”. La respuesta de 
Nietzsche es mostrar que el conocimiento es en todo momento 
conocimiento de sí mismo: no hay verdades externas e indepen-
dientes al individuo que esperan a ser descubiertas por facultades 
cognitivas. Lo que hay, en cambio, es un cuerpo que se mueve en 
un mundo que se le presenta cualitativamente y del cual aprende 
una y otra vez formas de valorarse a sí mismo para poder vivir.

Para ampliar un poco más la idea que quiero exponer es im-
portante tener en cuenta que las cualidades a partir de las cuales el 
conocimiento humano se construye se cruzan en la corporalidad. 
Justamente en la concepción de un cuerpo como hilo conductor, 
esto es, como metodología y actividad del conocimiento, se en-
trelaza la comprensión de cualidades con la experimentación de 
la vida. No hay que olvidar que ser corporales no necesariamente 
indica que prescindimos del cálculo y las habilidades simplificado-
ras del intelecto; es más, que por ser corporales no necesariamente 
dejamos de vivir en un mundo (demasiado humano) condicionado 
por la lógica y los signos del lenguaje. Es en la “tensión” entre la 
racionalidad que “digiere” (MBM §240) y el cuerpo que vivencia, 



120

El hilo conductor del cuerpo como la metodología para un  
conocimiento de sí mismo en la filosofía de Nietzsche

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

que la filosofía de Nietzsche parece presentar, todavía, una alterna-
tiva a la pura “demonstración, pero también al de la inmediatez sin 
más” (Cragnolini, 2016, p. 20). Sobre este punto, una subjetividad 
“entre” la existencia corporal y la representacionalidad muestra 
una compatibilidad con el cuerpo como hilo conductor: “no se 
trata de construir sobre lo negado, sino de mantener en tensión 
ambos momentos, para que ninguno de los dos se constituya como 
elemento último” (Cragnolini, 2016, p. 26). 

IV. Conclusión

Si todo el conocimiento del individuo está atado y es en relación 
consigo mismo, el conocimiento de sí no versa sobre las partes 
constitutivas del ser (como lo sugiere Jara) y el sujeto (como lo 
plantea Conill), sino sobre el tránsito y las relaciones del individuo 
con sus experiencias. Esto muestra que conocerse a sí mismo no 
es una tarea aislada, sino la principal fachada que adquiere la 
comprensión del fenómeno vida. Ahora bien, es claro que Nietzs-
che le da relevancia al conocimiento de sí mismo porque busca 
comprender su vida desde el fenómeno más rico que es el cuerpo. 
En este sentido, “dar testimonio de sí” se vuelve un imperativo 
para la filosofía, es el discurso más fiel a nuestras “verdades pers-
pectivistas” con el que se puede dar a entender la manera como 
somos los “conocedores” y como, en efecto, “conocemos”. Pero 
esta renovada idea de conocimiento no será algo que se logre de 
buenas a primeras con la intención de sustituir metodologías; por 
el contrario, en conquistar el cuerpo y su conocimiento consistirá 
“llegar a ser lo que se es”. “La filosofía, tal como yo la he entendido 
y vivido hasta ahora, es una vida voluntaria en el hielo y las altas 
montañas —una búsqueda de todo lo extraño y problemático que 
hay en la existencia—” (EH, Prólogo, p. 782; KSA VI, 258).

El proceso de conocerse a sí mismo es un devenir, un “llegar a 
ser” que se conquista no por medio del discurso, sino por medio de 
una vida filosófica. Quizá en este aspecto es donde más se le debe 
dar crédito a Nietzsche, pues conquistó a la filosofía como una for-



121

Carlos Felipe Díaz-Sterling

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

ma de vida e involucró en su filosofía lo “extraño y problemático 
que hay en la existencia”. De ahí que se hiciera necesario para la 
comprensión de la vida tomar en cuenta lo negativo y complejo 
de la vida que afecta al cuerpo. Esa “negatividad” que se integra 
en la vida como un fenómeno digno de comprensión emerge 
desde una nueva definición del cuerpo. Si el cuerpo es de nuevo 
escuchado, la filosofía y el conocimiento derivado de ella deben 
prestar oídos a las enfermedades y a los problemas (CJ, Prólogo, pp. 
719-720; KSA III, 349-351), para poder complementar una visión 
que se despliega con mucha más amplitud sobre la experiencia: 

Esa multiplicidad de nombres, de máscaras, de experimentos sobre 
la propia subjetividad, suponen que Nietzsche, en Ecce Homo, no 
hará un relato de un “yo” idéntico a sí o identificable, sino por el 
contrario, será el desarrollo que muestra que cómo llegar a ser lo 
que se es no es un ejercicio de aseguramiento de una identidad, 
de algo que ya estaba en nosotros y que reconocemos como 
identidad. Es más bien, el largo ejercicio de conocerse a sí mismo, 
como ejercicio y experimento de autoconocimiento, comprendido 
este [sic.] como la larga serie de fracasos y desvíos de un pretendido 
fin, de una pretendida vida. (Berríos, 2015, p. 285)

La problemática del conocimiento de sí mismo en Nietzsche 
tomó un rumbo diferente a la tradición gracias a su noción de 
cuerpo. En consecuencia, gracias al cuerpo Nietzsche pudo no solo 
criticar a la tradición, sino también proponer una nueva manera en 
la que se pueda pensar la facultad del conocimiento sin remitirse 
a las nociones de sujeto y razón. Justamente gracias al cuerpo, la 
experiencia humana en todas sus formas podía ser apreciada según 
sus cualidades y no según el cálculo cuantificable del intelecto. 
El cuerpo no es un concepto inscrito en una nueva definición de 
la naturaleza humana ni es el medio a través del cual se plantea 
una nueva definición de sujeto. El cuerpo es el planteamiento 
de una metodología cualitativa que desplaza la concepción de 
“conocimiento” de la filosofía hacia la experimentación de un 
conocimiento de sí.



122

El hilo conductor del cuerpo como la metodología para un  
conocimiento de sí mismo en la filosofía de Nietzsche

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

Referencias

Barad, K. (2003). Posthumanist Performativity: Toward an Unders-
tanding of How Matter Comes to Matter. Signs: Journal of Women 
in Culture and Society, 28(3), 801-831. Recuperado de https://www.
journals.uchicago.edu/doi/10.1086/345321

Berríos, V. (2015). Retórica del cuerpo. Nietzsche y la escritura filosófica [Di-
sertación de 	 doctorado, Departamento de teoría del conocimiento, 
estética e historia del 	 pensamiento, Facultad de Filosofía, Univer-
sidad Complutense de Madrid, Madrid]. Recuperado de https://
eprints.ucm.es/id/eprint/30928/1/T36160.pdf

Conill, J. (2015). La subjetividad desde el cuerpo en Nietzsche. Una fuen-
te de inspiración del pensamiento español contemporáneo. Quaderns 
de filosofía, 2(1), 61-78. Doi: 10.7203/qfia.2.1.4556

Conway, D. (2008) Nietzsche’s On the Genealogy of Morals. A Reader’s Guide. 
London: Continuum.

Cragnolini, M. B. (2016). Moradas nietzscheanas: del sí mismo, del otro y del 
“entre” (2a. ed.) Buenos Aires: La Cebra. 

Díaz-Sterling, C. F. (2018). Ni “conocimiento” ni “sí-mismo”: de cómo “llegar 
a ser lo que se es” leyendo a Nietzsche [Tesis de maestría, Departamento 
de Filosofía, Facultad 	 de Ciencias Humanas, Universidad Nacional 
de Colombia, Bogotá]. Recuperado de https://repositorio.unal.edu.
co/handle/unal/69620

Echeverría, J. (1972). La resurrección de los cuerpos. En Trías, et al. 
(Eds.), En favor de Nietzsche (pp. 177-200). Madrid: Taurus.

Espinoza, R., Vargas, E. y Ascorra, P. (2012). Nietzsche y la concepción 
de naturaleza como cuerpo. Revista Alpha, (34), 95-116. Recuperado 
de https://www.scielo.cl/pdf/alpha/n34/art_07.pdf

Fowles, C. (2020). The Heart of Flesh: Nietzsche on Affects and the 
Interpretation of the Body. Journal of the History of Philosophy, 58(1), 
113-139. Recuperado de http://www.scielo.org.co/pdf/pafi/n39/
n39a08.pdf

Gama, L. E. (2014). Nietzsche y la vida interpretante. Práxis filosófica, 
(39), 171-196.



123

Carlos Felipe Díaz-Sterling

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

Gemes, K. (2006) We Remain of Necessity Strangers to Ourselves: The 
Key Message of Nietzsche’s Genealogy. En Acampora, C. (Ed.) 
191-208). Lanham: Rowman & Littlefield.

Janaway, C. (2007). Beyond Selflessness. Reading Nietzsche’s Genealogy. 
Oxford: Oxford University Press.

Jara, J. (1998). Recuperar el centro de gravedad. En Autor (Ed.), Nietzs-
che un pensador póstumo. El cuerpo como centro de gravedad (pp. 45-112). 
Barcelona: Anthropos.

Jara, J. (2018). La igualdad y más allá de la modernidad. Instantes y Azares, 
(21-22), 17-28. Recuperado de https://www.instantesyazares.com.
ar/article/la-igualdad-y-mas-alla-de-la-modernidad/

Katsafanas, P. (2013a). Philosophical Psychology as a Basis for Ethics. 
Journal of Nietzsche Studies, 44(2), 297-314. Recuperado de 	 http://
www.jstor.org/stable/10.5325/jnietstud.44.2.0297

Katsafanas, P. (2013b). Nietzsche’s Philosophical Psychology. 
En J. Richardson y K. Gemes (Eds.), The Oxford Handbook of 
Nietzsche. Oxford: Oxford University Press. Recuperado de 
https://www.oxfordhandbooks.com/view/10.1093/oxfor-
dhb/9780199534647.001.0001/oxfordhb-9780199534647-e-
024?result=7&rskey=Za6FJw#:~:text=Nietzsche%20tells%20us%20
that%20psychology,selfhood%2C%20morality%2C%20and%20
evaluation

Katsafanas, P. (2016). The Nietzschean Self. Moral Psychology, Agency, and 
the Unconscious. Oxford: Oxford University Press.

Nietzsche, F. (2008). Fragmentos Póstumos Volumen IV (1885-1889) [Ed. 
D. Sánchez Meca]. Madrid: Tecnos.

Nietzsche, F. (2013). Así Habló Zaratustra [Trad. A. Sánchez Pascual]. 
Madrid: Alianza. 

Nietzsche, F. (2013). La Genealogía de la Moral [Trad. A. Sánchez Pas-
cual]. Madrid: Alianza.

Nietzsche, F. (2014). Obras completas. Volumen III. Obras de madurez I [Ed. 
D. Sánchez Meca]. Madrid: Tecnos.

Nietzsche, F. (2016). Más Allá del Bien y del Mal [Trad. A. Sánchez Pas-
cual]. Madrid: Alianza.



124

El hilo conductor del cuerpo como la metodología para un  
conocimiento de sí mismo en la filosofía de Nietzsche

eidos nº 39 (2023) págs. 102-124
issn 2011-7477

Nietzsche, F. (2016). Obras completas. Volumen IV. Escritos de madurez II 
y Complementos a la edición [Ed. D. Sánchez Meca]. Madrid: Tecnos.

Quintana, L. (2019). ¿Cómo retorcer el resentimiento? Afectos, conflicto 
y prácticas de reinvención corporal. Ideas y valores, 68(Sup. 5), 163-182. 
http://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v68n5Supl.80622 

Salinas, H. (2004). La escritura nietzscheana: expresión del cuerpo-pen-
samiento y disolución de la obra-Nietzsche. Eidos, (2), 34-51. Recu-
perado de https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/3662193.pdf

Stiegler, B. (2003). ¿Qué cambia poner el cuerpo en lugar del alma? 
Nietzsche entre Descartes, Kant y la biología. Eidos, (1), 128-141. 
Recuperado de https://www.redalyc.org/pdf/854/85400108.pdf


