Artista invitada

Carmen Lehmann Ayerbe
Sumergirse o flotar

Dibujo digital

2020

Cortesia revista Ojo de Pez



[72]

_)\\Q @ @ @ @ \
J
Check for
updates

Definiciones del concepto de «religion»
en el marco de las relaciones de poder modernas’

Jean Paul Sarrazin (Colombia)™

Resumen

En este articulo se examinan las implicaciones politicas de los usos y sentidos
del concepto de «religion» manifiestos en medios académicos e institucionales. Para
ello se presenta una revisién de algunas de las principales definiciones del concepto
provistas por las ciencias sociales, las cuales son analizadas criticamente y teniendo
en cuenta sus consecuencias en el contexto moderno de relaciones de poder. La
investigacién identifica cinco tipos de presupuestos presentes en estas definiciones:
a) la religién se concibe por oposicion a la secularidad, b) se la imagina bajo
una forma institucionalizada, c) que se expresa como un conjunto de creencias,
d) las cuales son un asunto privado y e) que tienen por objeto seres o fuerzas
sobrenaturales. Se concluye que lo que hoy se entiende por «religion» no puede
desligarse de procesos de legitimacién y de dominacion, y que utilizar el término
para clasificar ciertas expresiones culturales puede opacar sus particularidades y
excluirlas del debate publico.

Palabras clave

Religion; Secularidad; Creencias; Legitimacion; Pluralismo; Modernidad.
Fecha de recepcién: juliode 2020 e  Fecha de aprobacién: noviembre de 2020

Coémo citar este articulo

Sarrazin, Jean Paul. (2021). Definiciones del concepto de «religion» en el
marco de las relaciones de poder modernas. Estudios Politicos (Universidad de
Antioquia), 60, pp. 72-93. DOI: 10.17533/udea.espo.n60a04

* Este articulo de revision se deriva del proyecto de investigacion Religion y pluralismo, realizado de
manera independiente y sin financiacion institucional especifica.

™ Antropologo. Magister en Migraciones y Relaciones Interétnicas. Doctor en Sociologia. Facultad
de Ciencias Sociales y Humanas, Departamento de Sociologia, Universidad de Antioquia UdeA.
Calle 70 No. 52-21, Medellin, Colombia. Correo electronico: jean.sarrazin@udea.edu.co - Orcid:
0000-0002-8022-4674 - Google Scholar: https://scholar.google.com/citations?view_op=list
works&hl=es&user=7kh5 1QAAAAJ

Estudios Politicos, 60, ISSN 0121-5167 * eISSN 2462-8433


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.17533/udea.espo.n60a04

Definitions of the Concept of «Religion»
in the Context of Modern Power Relations

Abstract

This article examines political implications of the uses and meanings of the
concept of «religion» in academic and institutional contexts. It presents a review of
some of the main definitions of the concept provided by the social sciences, which
are critically analyzed considering their consequences in the modern context of
power relations. The investigation identifies five types of assumptions present in
these definitions: a) Religion is conceived as opposed to secularity, ¢) it is imagined
under an institutionalized form, b) it is expressed as a set of beliefs, d) which are
considered as a private matter, and e) are about supernatural beings or forces. It is
concluded that what we understand today as «religion» cannot be separated from
processes of legitimation and domination, and that using the term to classify certain
cultural expressions may overshadow their particularities and exclude them from
public debate.

Keywords

Religion; Secularity; Beliefs; Legitimation; Pluralism; Modernity.

Medellin, enero-abril de 2021: pp. 72-93

[ 731



[74]

Jean Paul Sarrazin

Introduccién

pesar de vivir en una «era secular» (Taylor, 2007), la creciente
importancia de lo religioso en el dmbito publico ha llevado a plantear
conceptos como la «des-secularizacién» del mundo (Berger, 1999) o la
«post-secularidad» (Habermas, 2010). En América Latina, la disminucién de
adeptos al catolicismo ocurre al mismo tiempo que aumenta la visibilidad
de la diversidad religiosa (Bastian, 2007; Beltran, 2013; Parker, 2005). Por
otro lado, muchos paises como Colombia han optado por un modelo politico
pluralista que busca reconocer e incluir aquella diversidad en sus territorios.
Este proceso ha dado lugar a miltiples debates sobre los alcances del
pluralismo en materia religiosa y a una pregunta fundamental: ¢qué tipo de
grupos y expresiones culturales se deben considerar como «religiosos»? Para
contestar esa pregunta es necesario definir previamente los criterios segtn los
cuales se identifica lo religioso, lo cual no es otra cosa que definir la categoria
de «religiony.

A menudo se ha dado por sentado que la religién es un hecho cuya
existencia resulta evidente y claramente identificable; sin embargo, como se
muestra en este articulo, la verdad es que la determinacién de lo que puede
o debe ser considerado como religioso en la infinita gama de fenémenos
culturales, al igual que la definicién de los elementos que distinguirian lo
religioso, es un asunto complejo, polémico y profundamente politico.

La definicién de religion ha sido largamente debatida en las ciencias
sociales. Desde diferentes perspectivas teéricas —como las sustantivistas
(Otto, 2005) o las funcionalistas (Durkheim, 1982)— se han propuesto
comprensiones contrastadas respecto a lo que el término denota y connota,
asi como las maneras en que debe ser utilizado, tanto por la academia como
por el Estado. Una revisién de la literatura en ciencias sociales muestra que,
lejos de existir una esencia religiosa universalmente identificable, el concepto
de religion es un constructo cultural particular de Occidente (Beckford, 2003;
Beaman, 2013), con unos fundamentos histéricos e ideolégicos (Fitzgerald,
2007; Masuzawa, 2005; Nongbri, 2013).

El término viene directamente del latin religio, pero desde la Roma
antigua la utilizacion de la categoria fue un terreno en disputa, ya que solo se
utilizaba para categorizar ciertas celebraciones publicas reconocidas por los
gobernantes; en ese contexto, el cristianismo logré finalmente ser considerado

Estudios Politicos, 60, ISSN 0121-5167 * eISSN 2462-8433



Definiciones del concepto de «religion» en el marco de las relaciones de poder modernas

como religio luego de un proceso complejo y evidentemente politico
(Debray, 2005). En la Edad Media la categoria también estuvo relacionada
con el reconocimiento oficial y se entendia por oposicién al paganismo y la
supersticion (Smith, 1998). Asimismo, lo que hoy se entiende por «religiény
no puede desligarse de procesos de legitimacién y de dominacion.

La distincién entre lo religioso y lo secular es producto del pensamiento
moderno (Latour, 2013). La naturaleza compleja de la religién implica que,
en ciertas circunstancias, sus limites se desdibujan. Asi, se puede encontrar
elementos religiosos en ambitos supuestamente seculares y es necesario
problematizar el acto de clasificar como religiosas ciertas expresiones culturales
o determinadas formas de vivir y entender el mundo. En su contundente
critica contra las principales teorfas clasicas referentes a las llamadas «religiones
primitivas», Edward Evans-Pritchard (1973) plantea que autores fundantes
de las ciencias sociales del siglo xix, como James Frazer, Herbert Spencer o
Edward Tylor, transfirieron a sus escritos una serie de prejuicios etnocéntricos
acerca de la religion en Occidente. En linea con lo anterior, Peter Berger
(1974, p. 128) sostiene que las mas influyentes definiciones del concepto
de religion han obstaculizado el conocimiento sobre las particularidades y la
coherencia de otros sistemas culturales.

El objetivo de este articulo es analizar los diferentes presupuestos sobre
los cuales se han basado las definiciones modernas de religion y los efectos
politicos de ello. No se trata de establecer cudl de ellas serfa la mas apropiada,
sino de examinar sus componentes e implicaciones. En este recorrido se
consideran cinco tipos de presupuestos: a) la religion por oposicion a la
secularidad; b) las religiones como Iglesias; c) la religion como un conjunto de
creencias; d) la religién como un asunto privado o personal; e) la religion como
creencias en seres o fuerzas sobrenaturales. Previamente a este recorrido, se
presentan algunas definiciones de religion emitidas desde la institucionalidad.
Estos ejemplos permiten observar los términos alli utilizados y algunas de las
problematicas que se han suscitado.

Se emple6 una metodologia cualitativa, especificamente el analisis
hermenéutico y argumentativo de las diferentes definiciones de religion que
sobresalen en las ciencias sociales y que han tenido relevancia e incidencia
en las maneras de concebir dicho concepto por parte de entes de poder en la
esfera pablica e instituciones oficiales del Estado. En estos textos se identificaron
los presupuestos y las estructuras conceptuales que sustentan las diferentes

Medellin, enero-abril de 2021: pp. 72-93

[ 751



[76]

Jean Paul Sarrazin

definiciones, asi como sus consecuencias l6gicas y practicas en algunos casos
concretos de la realidad social. Aquellas definiciones no siempre se plantean
en la literatura o en los textos oficiales de manera explicita, por lo que también
se analizaron las formas en que dichos textos clasifican lo que es considerado
como «religioso» y las caracteristicas que se atribuyen a ello. Aunque el tema
de la relacién entre religion y politica ha sido ampliamente trabajado en las
ciencias sociales, la pesquisa se centré en examinar especificamente aquellas
obras de relevancia académica en las que se proporciona una definicion del
concepto de religién o donde se caracteriza lo religioso —por oposicién a lo
que no lo es—. Estas definiciones y caracterizaciones fueron luego clasificadas
de acuerdo con sus componentes y, gracias a lo anterior, se identificaron los
cinco tipos de presupuestos mencionados anteriormente.

1. Algunas definiciones y problematicas institucionales.
A modo de ilustracion

El Articulo 18 de la Constitucién Politica de Colombia establece que
«Se garantiza la libertad de conciencia. Nadie serd molestado por razén de
sus convicciones o creencias ni compelido a revelarlas ni obligado a actuar
contra su conciencia». El Articulo 19, por su parte, afirma que «Se garantiza
la libertad de cultos. Toda persona tiene derecho a profesar libremente su
religion y a difundirla en forma individual o colectiva. Todas las confesiones
religiosas e iglesias son igualmente libres ante la ley». Estos son los articulos
mas relacionados con la religién o la libertad religiosa de la Constitucion
colombiana, pero en ellos no se define el concepto de «religiony». El vacio
conceptual viene a subsanarse pocos afios mas tarde en la Sentencia C-088
de 1994 de la Corte Constitucional. Alli se declara que «el sentido general de
la palabra religion, es el que comprende el conjunto de creencias o dogmas
acerca de la divinidad, de sentimientos de veneracién y de temor hacia ella,
de normas morales para la conducta individual y social y de practicas rituales,
principalmente de oracién vy el sacrificio para el culto». Tanto en los articulos
de la Constitucién, como en la sentencia mencionada, se observan palabras
clave que se analizardn mas adelante, tales como «creencias», «lglesias» o
«divinidady. ¢Se debe entender a las religiones como conjuntos de creencias?
¢Son las religiones «lglesias»?

La Sentencia C-088 de 1994 realiza una revision del proyecto de la Ley
Estatutaria 133 de 1994 sobre el derecho a la libertad religiosa y de cultos,
en cuanto a su constitucionalidad. Dicha Ley, al ser promulgada, aclara que

Estudios Politicos, 60, ISSN 0121-5167 * eISSN 2462-8433



Definiciones del concepto de «religion» en el marco de las relaciones de poder modernas

no incluye actividades «relacionadas con el estudio y experimentacion de los
fenémenos psiquicos o parapsicolégicos; el satanismo, las practicas magicas o
supersticiosas o espiritistas u otras andlogas ajenas a la religién», ya que estas
«no alcanzan a constituir lo que la experiencia destaca como religién, ni como
confesion religiosa». Se evidencia asi que, de acuerdo con la institucionalidad
colombiana, la «religion» tiene unas particularidades que permiten identificar,
incluir y excluir ciertas creencias, practicas y agrupaciones.

Segin la Sentencia T-662 de 1999, «la doctrina constitucional ha
precisado que la religién consiste en una relacién personal con Dios, la cual
se expresa exteriormente a través del culto pdblico o privado; el culto, por
su parte, debe ser entendido como el conjunto de demostraciones exteriores
presentadas a Dios. Por este motivo, sin la relacion con Dios, esto es sin
religion, no se da un culto». Se observa aqui que la relacién personal con Dios
es equiparada a la religion, lo cual suscita nuevas preguntas: ¢qué significa
que esta relacion sea «personal»? Y, por otro lado, ¢tienen todas las religiones
una «divinidad»? ¢Es la «divinidad» un ser sobrenatural?

En lo que respecta al acto de clasificar una practica o un grupo como
«religiososy, las consecuencias son considerables. En algunos casos, lo que
se considera bajo esa categoria se excluye de la esfera de lo pibico y asi se
restringe su poder. El laicismo francés llega al punto de no aceptar la utilizacién
del hijab —velo, en lengua drabe— en los colegios publicos, ya que Francia
rechaza cualquier simbolo religioso en instituciones estatales; sin embargo,
hay quienes pueden argumentar que el hijab no es un simbolo religioso sino
parte de una tradicién cultural, argumento que impediria al Estado francés
prohibir esa prenda de vestir y permitiria a otros grupos, como los Sikhs,
utilizar igualmente su turbante en establecimientos puiblicos (Beaman, 2013).

En otros casos, particularmente en los Estados pluralistas, lo religioso es
objeto de una forma de discriminacion positiva que concede libertad de culto
y ciertos privilegios a las organizaciones religiosas. En Reino Unido, de acuerdo
con una cierta definicién de religion, los adeptos a la cienciologia lucharon
para que esta fuera declarada como religién por la Corte Suprema de Justicia
Britdnica en 2013 (Judgment UKSC 77). En Colombia, los grupos religiosos
pueden beneficiarse de la reduccién del impuesto predial de sus lugares de
culto; sin embargo, hay casos en que las politicas pluralistas también tienen
efectos inesperados. Por ejemplo, la Corte Constitucional de Colombia, en la
Sentencia SU-510 de 1998, adjudicé la categoria de «comunidad religiosa» a

Medellin, enero-abril de 2021: pp. 72-93

[77 1]



[78 1]

Jean Paul Sarrazin

una etnia indigena —los arhuaco o ijka—. Esta clasificacién, aunque buscaba
proteger la integridad cultural de la etnia, tuvo como consecuencia que la
Corte no tutelara el derecho a la libertad religiosa de un grupo minoritario
de indigenas evangélicos que viven en el resguardo arhuaco (Sarrazin y
Redondo, 2018). Se observa que, aun si se trata del Estado pluralista que dice
reconocer la diversidad religiosa, la categoria de «religion» puede utilizarse
de una manera tal que sus efectos son susceptibles de afectar negativamente
ciertas expresiones religiosas minoritarias.

2. Religion por oposicion a la secularidad

En la modernidad, la religién se concibe por oposicion al de secularidad;
sin embargo, la division tajante que la modernidad plantea entre la «esfera
religiosa» y las demas esferas, llamadas «seculares» —notablemente la politica
y la economia—, es una divisién inexistente en el pensamiento de sociedades
no modernas. En la Edad Media, la misma Iglesia utiliza la categoria de lo
«seculary, pero el término no se entendia por oposicion a lo religioso en
general, sino que designaba simplemente los objetos, practicas o personas que
no pertenecian a la Iglesia (Casanova, 1994, pp. 14-15). Por otro lado, desde
la alta Edad Media la Iglesia se autoproclamé como la Religién y predominaba
sobre todos los ambitos de la vida social (Beyer, 1999, pp. 205-206). No
existian entonces una politica o una economia seculares.

Siglos mas tarde, la modernidad utiliza la misma palabra y la convierte
en una categoria epistémica fundamental en su proyecto transformador del
sistema politico (Casanova, 2009), un proyecto que implica despojar a la
institucion eclesial del inmenso poder que ostentaba en la Edad Media. Aunque
el discurso moderno y secularista plantea que la religion debe separarse y
no interferir en las otras esferas de la sociedad, en realidad se trata de la
separacion de la religion institucionalizada, representada prototipicamente
por la Iglesia.’

Vivir en una «era secular significa que las esferas seculares han de tener
mayor peso Y legitimidad en el espacio puablico (Taylor, 2007). Es entonces la
modernidad liberal, fruto de las revoluciones burguesas, la que ha instaurado
aquella dicotomia religiosidad-secularidad, principio clasificatorio conducente
a impedir que la Iglesia y las demds instituciones religiosas accedan al poder
estatal (Asad, 1993, p. 28). Ello se justifica, en parte, mediante el discurso

! Esta asociacion religion-Iglesia es un tema clave que se abordara en el siguiente apartado.

Estudios Politicos, 60, ISSN 0121-5167 * eISSN 2462-8433



Definiciones del concepto de «religion» en el marco de las relaciones de poder modernas

segln el cual la secularidad estaria regida por la objetividad y la racionalidad,
mientras que la religién corresponde a un estado primitivo de irracionalidad
que no tiene cabida en los debates sobre lo publico. Este secularismo se
manifiesta en algunas versiones del liberalismo y del laicismo republicano
(Bobbio, 2005; Mardones, 2006).

A pesar de que recientemente se evidencie una mayor visibilidad de
algunas religiones en la esfera piblica (Casanova, 1994; Habermas, 2006),
desde la llustracion se concibié a un hombre moderno emancipado de la
religion, un proyecto que, ademas, se expandi6 a escala global a través de la
colonizacién y la modernizacién en paises como Colombia. Se ha reproducido
un mito moderno en el cual la humanidad avanza de la «oscuridad» de una
Edad Media —regida, recuérdese, por la Iglesia— hacia la luz pura de la Razén
(Casanova, 2009, p. 1054). Esto reafirm6, evidentemente, la idea de que la
religion es inferior a la secularidad y que esta division no es la construccién
sociocultural de un momento histérico que se da en medio de luchas por el
poder, sino la expresién del ineluctable progreso de la humanidad. Se volvié
«naturaly que una persona ilustrada, moderna y liberal tenga un pensamiento
secular, es decir, emancipado de cualquier religién (Casanova, 2009, p. 1055).

Si bien es evidente que la institucion religiosa tradicional puede ser
destruida o excluida de las decisiones que afectan la vida cotidiana, la
separacion tajante entre lo religioso y lo secular, en tanto que categorias
analiticas, es una demarcacion arbitraria dentro de los fendmenos culturales
(Smith, 1982), un acto de clasificacién que surge en el marco de relaciones de
poder (Arnal y McCutcheon, 2013). Por eso, autores como Jacques Derrida
(1996), Ninian Smart (2005) o Peter Beyer (2013), entre otros, han demostrado
que es analiticamente inviable trazar los limites precisos que separarian lo
religioso de lo politico, lo legal, lo econémico, entre otros.

Por demas, esta separacion se problematiza cuando se tiene en cuenta
el grado en el que las formaciones modernas y seculares estdn permeadas
por elementos cominmente asociados a la religion como la sacralidad, la
trascendencia, los valores supremos o el pensamiento magico (Sarrazin,
2018). Emile Durkheim (1898, pp. 17-18), por ejemplo, consideré que las
naciones modernas se basan en la sacralizacién de ideas como la patria, el
progreso o la igualdad. Carl Schmitt (2000) mostré la importancia que ha
tenido la teologfa en la conformacién de los conceptos juridico-politicos de
los Estados modernos. Jonathan Benthall (2008), por su parte, observa que el

Medellin, enero-abril de 2021: pp. 72-93

[791]



[ 80 1]

Jean Paul Sarrazin

comunismo o el nazismo toman el lugar de las religiones en una era secular.
Por dltimo, Robert Bellah (1967) ha demostrado la presencia de lo religioso
en los principios republicanos y en los modelos de sociedad propuestos por
el Estado liberal moderno, lo cual conformaria una «religion civil». Todo esto
lleva a cuestionar la tradicional concepcién de la religion como una esfera
claramente separada y permite cuestionar si ha existido alguna vez una esfera
completamente secularizada.

3. Religiones como Iglesias

Como expuso en el apartado anterior, desde la Edad Media se asoci6 la
religién a laIglesia, asociacion que se transfirié a las ciencias sociales. Durkheim,
considerado «padre de la sociologia», plante6 una definicién funcionalista de
religion que ha influenciado considerablemente el pensamiento académico
y oficial. Segln el célebre soci6logo, la religion es «un sistema solidario de
creencias y de prdcticas relativas a las cosas sagradas, es decir separadas,
interdictas, creencias y practicas que unen en una misma comunidad moral,
llamada lIglesia, a todos aquellos que se adhieren a ellas» (Durkheim, 1982,
p. 42). Esta vision ha sido considerada como «eclesiocéntrica» (Parker, 2010),
ya que equipara la religion a la Iglesia —ecclesia—. Aunque evidentemente
Durkheim nunca pretendié que la tGnica religién fuera la institucién cristiana,
si se trata de una perspectiva centrada en las instituciones religiosas que siguen
patrones estructurales similares a las Iglesias.

El problema principal de esta definicién de religién radica en que las
expresiones religiosas del mundo no necesariamente corresponden al modelo
eclesial, ni estan institucionalizadas. Por otro lado, la asociacién religion-
Iglesia ha permitido suponer que los sujetos religiosos necesariamente han
perdido su agencia, ya que pertenecen a estructuras jerarquizadas donde se
restringe la libertad individual. Asi, la religién se identifica con un estado de
sujecibn —como se imagina al sujeto medieval—, estado que deberia ser
trascendido —gracias a la modernidad liberal— «a otro posterior de libertad»
(Godoy, 2016).

Un eminente critico de la visién eclesiocéntrica fue Thomas Luckmann
(1973), que insiste en el error que han cometido las ciencias sociales al no
«ver» aquellas expresiones no institucionalizadas. Segtn el autor, la «religion
orientada hacia la Iglesia» es solo una de las formas que toma lo religioso: «el
cosmos sagrado penetra la realidad social objetiva sin que para ello se requiera
de una base institucionalizada distinta y especializada» (p. 72). Ampliar el

Estudios Politicos, 60, ISSN 0121-5167 * eISSN 2462-8433



Definiciones del concepto de «religion» en el marco de las relaciones de poder modernas

espectro de lo religioso mas alla de las instituciones también lleva a considerar
que los sujetos religiosos no necesariamente pueden ser identificados de
acuerdo con preguntas como «éa qué religion pertenece?. Existe un «creer
sin pertenecer» (Davie, 1990) o un creer desinstitucionalizado que debe ser
reconocido por parte de los Estados pluralistas.

Es asi como, en el mundo actual, y particularmente en América Latina,
los sujetos construyen religiosidades populares que no obedecen a los canones
de autoridades religiosas establecidas (Parker, 2005). Desde México (De La
Torre, 2012) hasta Argentina (Mallimaci y Esquivel, 2014) se observa una
cantidad cada vez mas considerable de personas que «creen a su maneray, es
decir, que no recurren a las mediaciones institucionalizadas, ni se adscriben a
una Iglesia u organizacion religiosa especifica.

4. Religiones como sistemas de creencias

A medida que la modernidad se desarroll6, se reforzé la idea de que
la religion era un conjunto de creencias, entendidas como estados mentales
que pueden ser, de alguna forma, verbalizados a través del lenguaje. Esta
concepcion «intelectualizada» de la religion es un producto de la Reforma
Protestante y su reaccién contra del catolicismo medieval, con sus simbolos,
sus rituales fastuosos y sus adoraciones cargadas de emotividad (Meyer, 2015).
Jonathan Smith (1982) hace notar que hacia la mitad del siglo xvii términos
como «reverencia» o «adoracion» fueron desligados de su connotacion ritual,
es decir, de una practica social, y se les empez6 a considerar como un estado
de la mente. El autor llama a este proceso el «cambio hacia la creencia» —
shift to belief—, el cual se manifiesta en el racionalismo del siglo xvii y su
llustracién (Smith, 1998, p. 272). En el momento en que las religiones son
vistas como conjuntos de creencias surge, asimismo, una serie de preguntas
criticas acerca de su credibilidad y, por tanto, de su veracidad (p. 271), lo que
las opone a la ciencia y las deja en una posiciéon de inferioridad respecto a
esta Gltima. En torno a la Razén de la llustracién, senala Bruno Latour (2013),
hubo una extrafa amalgama entre conocimiento vy religién, lo que lanzé a
los modernos hacia una gran limpieza de «creencias falsas». Es el momento
en que la religion deviene «creencia en algo» (p. 309). Por ambicién, afirma
el autor, la Iglesia sucumbe a la tentacion de poder seguir dominando como
lo hacia antes sobre todos los modos de pensamiento y quiso responder a
sus contradictores en un lenguaje moderno. La religion se presenta entonces
como un conjunto de afirmaciones que serian validables o falseables segin

Medellin, enero-abril de 2021: pp. 72-93

[81]



[82]

Jean Paul Sarrazin

los criterios del método cientifico, razén por la cual generalmente aparecen
como errores del pensamiento que deberian suprimirse.

Lo anterior se traslad6 a las descripciones que los modernos han hecho
de las expresiones culturales del mundo entero, lo cual es una manifestacion
de etnocentrismo y colonialismo conceptual (Asad, 1993). Segin Latour
(2005), un gran error del pensamiento cientifico moderno es creer que
los religiosos creen, es decir, transferir a los religiosos nuestras nociones de
«creencia». Incluso los misioneros catélicos notaron, desde hace siglos, que
las personas de otros pueblos no necesariamente creen en algo o que puede
ser imposible traducir a lenguas no europeas el concepto de «creer en Diosy,
por ejemplo (Asad, 1993, p. 40).

Mas alla de una cuestion cognitiva, lo religioso puede entenderse como
una manera de ser y de estar en el mundo. La religiosidad se viviria en la
interaccion con el mundo humano y no humano. Concebir las religiones
como conjuntos de creencias deja de lado su aspecto emocional, ontolégico,
experiencial o el hecho de que la «religion» seria un «modo de existencia»
(Latour, 2013) que implica motivaciones, horizontes de accién y disposiciones
para la vida en sociedad.

5. Las religiones como creencias personales

Si la religién se concibe como un conjunto de creencias y estas yacen
en las mentes de las personas, lo religioso se imagina en la interioridad del
sujeto, es una experiencia que los individuos pueden vivir «en su soledad»
(James, 1986, p. 18). Por ejemplo, el concepto latino de pietas —fundamental
en la doctrina cristiana medieval— solo en la modernidad deviene en un
sentimiento personal o en una disposicién privada (Smith, 1982).

Esta forma de entender la religion tiene consecuencias sociopoliticas
significativas. La religion como un asunto privado es una conceptualizacion
fundamental para el establecimiento del Estado secular, ya que favorece la
expulsion de la religion de la esfera pablica. En el Estado secular y pluralista
se tolera la diversidad religiosa gracias a que las religiones no interferirian en
lo politico. «El principio de separacién entre la Iglesia y el Estado garantiza la
libertad de creenciay congregacién religiosa, pero al mismo tiempo claramente
separa la esfera religiosa —que es considerada como esencialmente privada—
de la esfera politica» (Bellah, 1967, p. 3. Traduccién propia). Si la religion es
un asunto privado, entonces no deberia tener ningln protagonismo politico.

Estudios Politicos, 60, ISSN 0121-5167 * eISSN 2462-8433



Definiciones del concepto de «religion» en el marco de las relaciones de poder modernas

En Colombia, por tomar el ejemplo local, la libertad de cultos se
manifiesta como una libertad individual; ademas de que «la doctrina
constitucional ha precisado que la religién consiste en una relacién personal
con Dios» (Sentencia T-662 de 1999. Enfasis afadido). Desde el modelo
liberal se plantea que los individuos son libres de profesar las creencias que
deseen, pero que estas, justamente por ser privadas, no deben trascender
a lo publico. La posibilidad de concebir la religion como una cuestion
privada, de creencias internas o de fe intima, permite que en Francia —por
tomar otro ejemplo— no esté prohibido ser musulman, ya que semejante
prohibicion violaria el principio de libertad de pensamiento, caro al
liberalismo, pero que se le prohiba a las musulmanas actuar acorde a su
religion usando el velo o hijab. Sin embargo, una musulmana no puede serlo
si no se le permite cambiar sus comportamientos, los cuales obviamente se
manifiestan también en el espacio publico (Sarrazin y Rincén, 2015). De
igual manera, los cristianos insisten en que lo de ellos no es una religion,
sino mas bien un estilo de vida, argumentando que el comportamiento
de las personas debe cambiar en todas las facetas de su vida en sociedad
(Sarrazin y Arango, 2017).

Asi como la divisién entre lo secular y lo religioso es analiticamente
problematica, la separacién entre lo publico y lo privado también ha sido
problematizada (Beckford, 2003). Contrariamente a la tesis de secularizacién
que imaginaba la privatizacién total de lo religioso (Luckmann, 1973), José
Casanova (1994) ha hecho notar que existen suficientes evidencias sobre la
«des-privatizacion» de la religion, es decir, la aparicion de varias tradiciones
religiosas que se rehdsan a aceptar el lugar marginal y privado que el
secularismo les ha querido asignar, reclamando un lugar y un papel activo
en la esfera publica. Reconociendo la fuerza que pueden tener las religiones
en los debates politicos, Jirgen Habermas (2005, p. 26) propone el concepto
de «post-secularidad». Esto no significaria volver a regimenes teocraticos ni a
Estados clericales, sino otorgar un lugar equitativo a las distintas expresiones
religiosas en las discusiones democraticas.

Como ya se expuso, las religiones trascienden la esfera de lo privado
hacia ambitos publicos como la politica o la economia. Ni siquiera en las
sociedades modernas y seculares la religion se aparta completamente de lo
publico, aunque ciertas instituciones religiosas si sean apartadas. Gracias a la
antropologia también se sabe que para muchos grupos humanos la religién no

Medellin, enero-abril de 2021: pp. 72-93

[ 831



[ 84 ]

Jean Paul Sarrazin

es una especie de opcién personal de creer o no creer, una operacién mental
optativa que no modifica esencialmente la forma de vivir, sino que la religion
es un sistema cultural (Geertz, 2001) y, como tal, no se puede separar de lo
social, con todo lo que este término implica; asimismo, si la religion es un
«modo de existencia» (Latour, 2013), ella se construye vy, sobre todo, se vive
en sociedad.

Si bien es cierto que en nuestra modernidad el sujeto tendria la opcién
de creer o no creer (Luhrmann, 2012, p. 378), lo cual obedece a un proceso de
desinstitucionalizacién e individualizacién de la experiencia religiosa (Beck,
2009; Sarrazin, 2017), es clave tener en cuenta que, aun en los casos de una
espiritualidad aparentemente auténoma, las decisiones individuales se toman
en funcién de marcos referenciales que son construcciones sociohistéricas
(Aupers y Houtman, 2010, p. 139; Wood, 2007, p. 29). Concebir la religién
como una cuestion meramente personal niega u ocluye la importancia de sus
origenes y consecuencias sociales.

La modernidad liberal implica un proceso de individualizacién
generalizado. Este proceso significa que el sujeto puede y debe buscar su
propia identidad, sus propias creencias, sus propios valores, asi como sus
propios deseos (Arnal, 2001; Beck, 2009). El liberalismo se basa en un
elogio de la libertad para elegir. En palabras de Gilles Lipovetsky (1989,
p. 58), estamos en una época de «sistemas a la carta», donde el individuo
debe liberarse de la influencia del Otro. El sujeto moderno y «emancipado»
es el primero en la historia de la humanidad que pretende construir sus
creencias independientemente de la sociedad en la que vive (Gauchet,
2002, pp. 229-262).

Lo anterior es clave en términos politicos, ya que constituye el
fundamento ideolégico que permitiria que las comunidades religiosas o las
Iglesias —en tanto que organizaciones donde se buscan cambios colectivos
de creencias, valores, deseos y comportamientos— sean vistas con recelo.
Asi, esos simbolos por excelencia de la «religion» que son las Iglesias pueden
ser percibidas como instituciones antiliberales y son susceptibles de ser
calificadas como formas de «fanatismo» o «fundamentalismo» (Arnal, 2001).
Efectivamente, la construccién comunitaria de motivaciones no corresponde
con el sistema cultural hegeménico basado en el individualismo (Arnal y
McCutcheon, 2013).

Estudios Politicos, 60, ISSN 0121-5167 * eISSN 2462-8433



Definiciones del concepto de «religion» en el marco de las relaciones de poder modernas

6. Lareligion como creencias en lo sobrenatural

Para la escuela evolucionista del siglo xix, representada en obras como
las de Edward Tylor (1981) o James Frazer (2011), la religiéon proviene de
la creencia del «hombre primitivo» en agentes o poderes sobrenaturales o
espirituales que causan los fenémenos naturales. En ese sentido, la religion
siempre es una forma de conocimiento inferior a la ciencia moderna, ya
que se basa en creencias erradas acerca de las relaciones de causalidad en
el mundo. No obstante, para proponer estos supuestos fundamentos de las
religiones humanas en general, ninguno de los dos autores mencionados tuvo
suficientes evidencias empiricas porque nunca conocieron suficientemente a
las sociedades de las que estaban hablando (Bowie, 2006, p. 8).

A pesar de las criticas, esa concepcion de la religion adn sigue vigente
en ciertos medios académicos e institucionales. En Colombia, por ejemplo,
las definiciones oficiales incluyen la presencia de una «divinidady, es decir,
un ser o fuerza sobrenatural. Por su parte, citando solo algunos ejemplos de
este tipo de definiciones desde la academia, para William Bainbridge (2005)
«la religion se refiere a sistemas de compensadores generales basados en
suposiciones sobrenaturales» (p. 5); Markus Davidsen (2014), por su parte,
define la religion como «creencias, practicas, experiencias y discursos que
asumen la existencia de agentes, mundos y/o procesos sobrenaturales» (p.
31); Rodney Stark y Roger Finke (2000) entienden la religiéon desde una
racionalidad econémica y consideran que el éxito de las religiones se basa
en reproducir la esperanza de obtener beneficios gracias a seres o poderes
sobrenaturales; en esa misma vena se encuentra la obra del célebre fil6sofo
anglosajon Daniel Dennett (2007), para quien «el fenémeno central de la
religion invoca dioses que son agentes efectivos en tiempo real, y que juegan
[sic] un rol central en la manera en que los participantes piensan acerca de
lo que deben hacer» (p. 30). Estas perspectivas no consideran, sin embargo,
que la importancia del concepto de dios o de una divinidad cualquiera, mas
alla de ser un agente sobrenatural al que se le piden cosas o que actda sobre
el mundo material, podria ser un simbolo central en un sistema de creencias
mas complejo.

Las teorias que ponen en el centro de la religiosidad la creencia en
divinidades o seres sobrenaturales contribuyen a reforzar la idea de que los
grupos considerados como «religiosos» se fijan en temas que no tienen ninguna
consecuencia en el mundo material o en las realidades sociales, econémicas

Medellin, enero-abril de 2021: pp. 72-93

[ 851



[ 86 ]

Jean Paul Sarrazin

y politicas. No es casual que esta categorizacién también haya sido puesta en
préactica para menospreciar las formas culturales de las poblaciones colonizadas
por las potencias europeas. Se observé en un apartado anterior un caso en el que
la Corte Constitucional de Colombia categoriza como «comunidad religiosa»
a un grupo étnico, asumiendo que los indigenas son pueblos profundamente
espirituales, suposicion que, a su vez, se bas6 —como suele ocurrir— en los
conceptos de «expertos» en ciencias sociales (Sarrazin y Redondo, 2018).
Clasificar a los indigenas como pueblos «espirituales», aunque en principio
parezca un favor para ellos, también implica su inferiorizacién respecto a los
sistemas de conocimiento «racionalesy propios de la cultura secular, sistemas
que serian los verdaderamente aptos para tomar las decisiones politicas mas
importantes. Asi, el concepto de religion permite desprestigiar las practicas
que puedan interferir con los intereses de los grupos dominantes (Fitzgerald,
2007, p. 41).

Por otro lado, concebir la religion como un conjunto de creencias en
seres o poderes sobrenaturales implica un dualismo natural-sobrenatural que,
lejos de ser propio de aquellos grupos considerados como profundamente
espirituales, es en realidad una invenciéon de la modernidad occidental
(Latour, 2013). Este dualismo es paralelo a la division entre entidades
reales o imaginarias. Los modernos se ocuparian de lo real, los religiosos
de lo imaginario, verbigracia, las divinidades. Pero este dualismo impide
comprender que para muchas personas no tiene sentido preguntarse si dios es
real 0 no, y no porque para ellos dios si sea real, sino porque no da cuenta de
la manera en que esas personas entienden un concepto que no es sometido
a la dicotomia real-imaginario (Harries, 2016). Por demds, esto impediria
comprender la manera en que aquellas personas entienden el mundo en
general, puesto que el concepto de dios permearia toda su ontologia.

Asociar el concepto de dios con la categoria de seres sobrenaturales que
inciden en el mundo natural —causando «milagros», por ejemplo— es limitar
su comprension a una categoria moderna. Asi como para algunas sociedades
no hay separacién entre lo natural y lo sobrenatural, ciertos grupos religiosos
en Occidente (Luhrmann, 1989, p. 274) pueden hablar de un «plano magico»
que no afecta en absoluto la materialidad de sus entornos. En ese tipo de casos
no hay verificacion empirica posible y no tiene sentido intentar plantearla.
El lenguaje religioso aparentemente no puede ser leido bajo el mismo
coédigo que el lenguaje cientifico; en cambio, quizas el primero pueda ser
relativamente cercano al lenguaje de la literatura y la poesia. Respecto a este

Estudios Politicos, 60, ISSN 0121-5167 * eISSN 2462-8433



Definiciones del concepto de «religion» en el marco de las relaciones de poder modernas

altimo caso, parecerfa absurdo someter a evaluacion cientifica y verificacién
empirica frases poéticas como «vuelo cuando o0igo tu voz» o «tus ojos son
dos luceros». Evidentemente no hay tal acto de volar y es imposible que una
persona tenga luceros en la cara. No se trata de enunciados cientificamente
verificables. ¢Se trata entonces de afirmaciones sobre seres sobrenaturales que
vuelan o tienen rostros imposibles? Cualquiera que conoce de literatura sabe
que no. Quien escribe poesia no es una persona que cree —erradamente—
que hay seres sobrenaturales que, aunque nunca vistos, realmente existen en
alguna parte. Asimismo, Latour (2005) invita a dejar de lado la tendencia a
juzgar las afirmaciones llamadas «religiosas» desde el marco referencial de la
racionalidad cientifica. Después de todo, el lenguaje religioso puede estar —
como la poesia— repleto de simbolos y metaforas.

Todos los lenguajes requieren de un proceso de interpretacién particular
y todos pueden cumplir objetivos diferentes. El objetivo de las afirmaciones
religiosas quizas no sea el de describir el mundo natural ni el sobrenatural, sino
el de lograr un efecto en las personas. Segin Latour (2005), las religiones —al
menos algunas de ellas— plantean mensajes cuyo objetivo no es transmitir
informacion, sino transformar personas. En el mismo sentido, agrega el autor,
las imé&genes religiosas no tienen el objetivo de representar algo que esta «alla
afuera» o «mds alla», sino que tienen el efecto de volver a hacer presente —
re-presentar, en un sentido particular de la palabra— una experiencia en el
sujeto. Las palabras, los simbolos, traen a la mente a esos «seres» que tienen
un efecto en las personas. Asi pues, recalca Latour, la «verdad» del religioso
depende de haber logrado tal efecto, no de representar correctamente
los objetos. Las palabras «especiales» que contiene la poesia o el lenguaje
religioso son «portadoras de seres capaces de renovar a aquellos a quienes se
dirigen» (Latour, 2013, p. 294). Los aportes de Latour se basan seguramente
en el trabajo de Claude Lévi-Strauss (1995, p. 211), que nos enseiié que
los seres imaginarios de los que hablan los mitos de diferentes sociedades
tienen una «eficacia simbélicay. Esos seres son simbolos y los simbolos tienen
efecto sobre las personas, son agentes con la capacidad de actuar sobre
las estructuras mentales de los humanos que los perciben e interpretan de
determinadas maneras.

La capacidad transformadora y movilizadora de los simbolos es
un factor evidentemente politico; sin embargo, persistir en hablar de las
religiones como creencias en lo sobrenatural permite descalificarlas y excluir

Medellin, enero-abril de 2021: pp. 72-93

[87 1]



[ 88 1]

Jean Paul Sarrazin

a las comunidades religiosas del debate politico y las decisiones précticas de
la vida social. Incluso permite que se reproduzca el discurso —que a veces
recuerda la frase «el opio del pueblo»— sobre la religion como una forma de
conocimiento que mantiene al pueblo ignorante y oprimido. Quizas la Iglesia
catélica u otras Iglesias puedan ser acusadas de ser esa religion; no obstante, al
presumir que todo lo clasificado como «religion» es un conjunto de creencias
falsas se deslegitiman las propuestas morales, ontolégicas o politicas de los
grupos «religiosos». Por oposicion, quienes se autodefinen como no religiosos
y racionales se ubican en un lugar superior de la jerarquia social, con mayor
autoridad para decidir lo que se debe hacer colectivamente.

Lo anterior no implica solamente que los grupos tradicionalmente
llamados «religiosos» sean excluidos del debate politico, también sucede
que las agendas politicas y sociales que realmente contradicen la hegemonia
cultural de la modernidad liberal estan siendo categorizadas en diferentes
paises del mundo como «religiosas», un acto clasificatorio que las excluye
(Arnal y McCutcheon, 2013).

Conclusion

Aunque desde ciertos sectores de la academia y la institucionalidad se
asume que la religion es una categoria universal, este estudio permite notar
que la imposicion del término sobre ciertas expresiones culturales o grupos
humanos es un acto clasificatorio que corresponde a un marco interpretativo
particular, fruto de la historia, y no puede desligarse de un marco de relaciones
de poder. Lo religioso y lo secular no son esencias inmutables o ideologias
opuestas, sino conceptos que fueron ganando cada vez mas relevancia en las
politicas modernas.

El uso de la categoria de «religion» para definir y entender la diversidad
cultural puede convertirse en un dispositivo que busca hacer coincidir a la
fuerza ciertos fendmenos socioculturales dentro de los marcos conceptuales
modernos: una suerte de colonialismo conceptual. Si no existe consenso
respecto a lo que es la religién y se reconoce la dificultad o imposibilidad de
trazar analiticamente los limites de lo religioso en la complejidad de fenémenos
socioculturales de cualquier sociedad, es entonces necesario preguntarse si es
cientificamente viable y pertinente identificar ciertas propuestas politicas bajo
las categorifas de lo religioso o lo secular.

Estudios Politicos, 60, ISSN 0121-5167 * eISSN 2462-8433



Definiciones del concepto de «religion» en el marco de las relaciones de poder modernas

En el momento en que ciertas cosmovisiones, ontologias, ideologias o
modos de existencia son clasificados como «religiosos» surge la posibilidad de
que sean asociados a una serie de presupuestos etnocéntricos. Lo anterior no
serfa relevante mas alla de la lingtistica, si no fuera porque los efectos politicos
de ese acto clasificatorio son considerables y, generalmente, desfavorables
para los grupos sociales que son asi clasificados. En efecto, los argumentos
y las propuestas de un grupo «religioso» gozan de poca legitimidad en los
debates que afectan a la mayoria de la poblacion.

Esto pareceria incoherente con los principios pluralistas de democracias
como la colombiana. Se acepta y reconoce la diversidad religiosa, pero,
paraddjicamente, el solo hecho de caer en la categoria de religion representa
un punto de partida desventajoso. El pluralismo parece aceptar las religiones
en cuanto se mantengan como creencias privadas o correspondan con
ciertos esquemas propios de la cristiandad. Al proponer modos de existencia
verdaderamente alternativos y reclamar su espacio en lo publico, las
religiones se convierten en problematicos interlocutores. En ese momento
son asociadas a Iglesias que se opondrian al valor de la libertad individual
imponiendo —como si fueran las Gnicas que lo hacen— un esquema de
pensamiento, unos valores, una identidad, unas motivaciones. Facilmente
son entonces censuradas como fanatismos o fundamentalismos incompatibles
con la modernidad liberal.

Por otro lado, cuando se asume que se trata de creencias en seres o
poderes sobrenaturales, se refuerza la idea de que se trata de un pensamiento
irracional e infundado, irrelevante para tomar decisiones que conciernen el
mundo real. La religion se equipara a la fantasia, la ficcion o las explicaciones
falsas, por lo cual su aporte a la sociedad seria equivocado o inconsecuente.
Mediante este tipo de presupuestos presentes en las definiciones de religion,
los proyectos clasificados como «religiosos» son, por asi decirlo, excluidos del
este mundo y, por consiguiente, de la esfera puiblica.

Referencias bibliograficas

1. Arnal, William. (2001). The Segregation of Social Desire. «Religion» and Disney
World. Journal of the American Academy of Religion, 69 (1), pp. 1-19. https://doi.
org/10.1093/jaarel/69.1.1

2. Arnal, William & McCutcheon, Russell. (2013). The Sacred is the Profane. The
Political Nature of «Religion». New York: Oxford University. https://doi.org/10.1093/
acprof:0s0/9780199757114.001.0001

Medellin, enero-abril de 2021: pp. 72-93

[ 89 1]



[90 ]

Jean Paul Sarrazin

3. Asad, Talal. (1993). Genealogies of Religion. Discipline and Reasons of Power
in Christianity and Islam. Baltimore: Johns Hopkins University.

4. Aupers, Stef & Houtman, Dick. (2010). The Social and Public Significance of
New Age Spirituality. In: Aupers, Stef & Houtman, Dick (Eds.). Religions of Modernity:
Relocating the Sacred to the Self and the Digital (pp. 135-160). Leiden: Brill Academic.

5. Bainbridge, William. (2005). Atheism. Interdisciplinary Journal of Research on
Religion, 1 (1), pp. 1-23.

6. Bastian, Jean-Pierre. (2007). Pluralizaciéon religiosa, laicidad del Estado y
proceso democratico en América Latina. Historia y Grafia, 29, pp. 167-194.

7. Beaman, Lori. (2013). Battles over Symbols: The «Religion» of the Minority
Versus the «culture» of the Majority. Journal of Law and Religion, 28 (1), pp. 67-104.
https://doi.org/10.1017/50748081400000242

8. Beck, Ulrich. (2009). El Dios personal. La individualizacion de la religién y el
«espiritu» del cosmopolitismo. Barcelona: Paidos.

9. Beckford, James. (2003). Social Theory and Religion. Cambridge: Cambridge
University. https://doi.org/10.1017/CBO9780511520754

10. Bellah, Robert. (1967). Civil Religion in America. Daedalus, 96 (1), pp. 1-21.

11. Beltran, William. (2013). Pluralizacién religiosa y cambio social en Colombia.
Theologica Xaveriana, 63 (175), pp. 57-85.

12. Benthall, Jonathan. (2008). Returning to Religion: Why a Secular Age is
Haunted by Faith. London: I. B. Tauris. https://doi.org/10.5040/9780755625062

13. Berger Peter. (1974). Some Second Thoughts on Substantive Versus
Functionalist Definitions of Religion. Journal for the Scientific Study of Religion, 13
(2), pp. 125-133. https://doi.org/10.2307/1384374

14. Berger, Peter (Ed.). (1999). The Desecularization of the World: Resurgent
Religion and World Politics. Washington: Ethics and Public Policy Center.

15. Beyer, Peter. (1999). Religién, problemas residuales y diferenciacion
funcional: una relacion ambigua. Socioldgica, 14 (41), pp. 199-209.

16. Beyer, Peter. (2013). Questioning the Secular/Religious Divide in a
Post-Westphalian World. International Sociology, 28 (6), pp. 663-679. doi:
10.1177/0268580913507070

16. Bobbio, Norberto. (2005). Cultura laica y laicismo. Iglesia Viva, 222, pp.
147-149.

17. Bowie, Fiona. (2006). Anthropology of Religion. In: Segal, Robert Alan (Ed.).
The Blackwell Companion to the Study of Religion (pp. 3-24). Malden: Blackwell.
https://doi.org/10.1111/b.9780631232162.2006.00003.x

18. Casanova, José. (1994). Public Religions in the Modern World. Chicago:
University of Chicago. https://doi.org/10.7208/chicago/9780226190204.001.0001

19. Casanova, José. (2009). The Secular and Secularisms. Social Research, 76 (4),
pp. 1049-1066.

Estudios Politicos, 60, ISSN 0121-5167 * eISSN 2462-8433



Definiciones del concepto de «religion» en el marco de las relaciones de poder modernas

20. Colombia. Asamblea Nacional Constituyente. Constitucion Politica de la
Republica de Colombia. (20 de julio de 1991). http:/www.secretariasenado.gov.co/
senado/basedoc/constitucion_politica_1991.html

21. Colombia. Corte Constitucional. Sentencia C-088. (3 de marzo de 1994).
https://www.corteconstitucional.gov.co/relatoria/1994/c-088-94.htm

22. Colombia. Corte Constitucional. Sentencia SU-510. (18 de septiembre de
1998). http://www.corteconstitucional.gov.co/relatoria/1998/SU510-98.htm

23. Colombia. Corte Constitucional. Sentencia T-662. (7 de septiembre de 1999).
https://www.corteconstitucional.gov.co/relatoria/1999/T-662-99.htm

24. Davidsen, Markus. (2014). The Spiritual Tolkien Milieu. A Study of Fictiond
based Religion. (PhD. Thesis in Philosophy). Universidad de Leiden, Leiden.

25. Davie, Grace. (1990). Believing without Belonging: Is This the Future
of Religion in Britain? Social Compass, 37 (4), pp. 455-469. https:/doi.
org/10.1177/003776890037004004

26. Debray, Regis. (2005). Les communions humaines. Pour en finir avec la
«religion». Paris: Fayard.

27. Derrida, Jacques. (1996). Post-scriptum. En: Derrida, Jacques y Vattimo,
Gianni (eds.). La religion (pp. 37-106). Madrid: PPC.

28. Durkheim, Emile. (1898). De la définition des phénomeénes religieux. Année
Sociologique. 2, pp. 1-28.

29. Durkheim, Emile. (1982). Las formas elementales de la vida religiosa. Madrid:
Akal.

30. Dennett, Daniel. (2007). Romper el hechizo: la religion como fenémeno
natural. Buenos Aires: Katz. https:/doi.org/10.2307/j.ctvm7bf9d

31. De La Torre, Renée. (2012). Religiosidades némadas. Guadalajara: CIESAS.

32. Evans-Pritchard, Edward. (1973). Las teorias de la religion primitiva. Madrid:
Siglo xx1.

33. Fitzgerald, Timothy. (2007). Encompassing Religion, Privatized Religions,
and the Invention of Modern Politics. In: Fitzgerald, Timothy (Ed.). Religion and the
Secular: Historical and Colonial Formations (pp. 211-240). London: Equinox.

34. Frazer, James. (2011). La rama dorada. México, D. F.: Fondo de Cultura
Econémica.

35. Gauchet, Marcel. (2002). La Democratie contre Elle-Méme. Paris: Gallimard.

36. Geertz, Clifford. (2001). La interpretacion de las culturas. Barcelona: Gedisa.

37. Godoy, Maria Jesus. (2016). La condicién sacra del desacralizado arte
contemporaneo. Aisthesis, 59, pp. 203-222. https://doi.org/10.4067/5S0718-
71812016000100012

38. Habermas, Jirgen. (2005). Equal Treatment of Cultures and the Limits of
Postmodern Liberalism. Journal of Political Philosophy, 13 (1), pp. 1-28. https://doi.
org/10.1111/j.1467-9760.2005.00211.x

Medellin, enero-abril de 2021: pp. 72-93

[91]



[92 ]

Jean Paul Sarrazin

39. Habermas, Jirgen. (2006). Religion in the Public Sphere. European Journal of
Philosophy, 14 (1), pp. 1-25. doi: 10.1111/j.1468-0378.2006.00241.x

40. Habermas, Jurgen. (2010). An Awareness of What is Missing: Faith and
Reason in a Post-Secular Age. Cambridge: Cambridge Polity.

41. Harries, Jim. (2016). The Godless Delusion: Europe and Africa. Eugene: Wipf
and Stock.

42. James, William. (1986). Las variedades de la experiencia religiosa: estudio de
la naturaleza humana. Barcelona: Peninsula.

43. Latour, Bruno. (2005). «Thou Shall Not Freeze-Frame» - or How not to
Misunderstand the Science and Religion Debate. In: Proctor, James (Ed.). Science,
Religion, and the Human Experience (pp.27-48). Oxford: Oxford University. https://
doi.org/10.1093/0195175328.003.0003

44, Latour, Bruno. (2013). Investigacion sobre los modos de existencia. Una
antropologia de los modernos. Buenos Aires: Paidoés.

45. Lévi-Strauss, Claude. (1995). Antropologia estructural 1. Buenos Aires: Paidds.

46. Lipovetsky, Gilles. (1989). La era del vacio. Barcelona: Anagrama.

47. Luckmann, Thomas. (1973). La religién invisible. Salamanca: Sigueme.

48. Luhrmann, Tanya. (1989). Persuasions of the Witch’s Craft: Ritual Magic in
Contemporary England. Cambridge: Harvard University.

49. Luhrmann, Tanya. (2012). A Hyperrealgod and Modern Belief. Toward an
Anthropological Theory of Mind. Current Anthropology, 53 (4), pp. 371-395. https:/
doi.org/10.1086/666529

50. Nongbri, Brent. (2013). Before Religion: A History of a Modern Concept. New
Haven: Yale University. https://doi.org/10.12987/yale/9780300154160.001.0001

51. Mallimaci, Fortunato y Esquivel, Juan. (2014). La contribucién de la politica y
el Estado en la construccion del poder religioso. Revista Argentina de Ciencia Politica,
17, pp. 71-89.

52. Mardones, José Maria. (2006). Religion y democracia. Cuestiones Teoldgicas,
33 (79), pp. 9-26.

53. Masuzawa, Tomoko. (2005). The Invention of World Religions. Chicago: The
University of Chicago. https:/doi.org/10.7208/chicago/9780226922621.001.0001

54. Meyer, Birgit. (2015). Picturing the Invisible. Visual Culture and the Study of
Religion. Method and Theory in the Study of Religion, 27, pp. 333-360. https://doi.
org/10.1163/15700682-12341357

55. Otto, Rudolf. (2005). The Idea of the Holy. In: McCutcheon, Russell (Ed.). The
Insider/Outsider Problem in the Study of Religion: A Reader (pp. 74-81). New York:
Continuum.

56. Parker, Cristian. (2005). ;América Latina ya no es catélica? Pluralismo cultural
y religioso creciente. América Latina Hoy, 41, pp. 35-56. https://doi.org/10.14201/
alh.2431

Estudios Politicos, 60, ISSN 0121-5167 * eISSN 2462-8433



Definiciones del concepto de «religion» en el marco de las relaciones de poder modernas

57. Parker, Cristian. (2010). El eclesiocentrismo en los clasicos de la sociologia
occidental. En: Gutiérrez, Daniel (ed.). Religiosidades y creencias contemporaneas.
Diversidad de lo simbdlico en el mundo actual (pp. 47-69). Zinacantepec: El Colegio
Mexiquense.

58. Sarrazin, Jean Paul. (2017). Budismo universal, budismo individual. Andlisis
del interés por la espiritualidad oriental en Occidente. Revista Escritos, 25 (54), pp.
59-81. https://doi.org/10.18566/escr.v25n54.a04

59. Sarrazin, Jean Paul. (2018). Religién: j;sabemos de lo que estamos
hablando? Examen sobre la viabilidad de una categoria analitica para las ciencias
sociales. Criterio Libre, 16 (29), pp. 68-84. https://doi.org/10.18041/1900-0642/
criteriolibre.2018v16n29.5008

60. Sarrazin, Jean Paul y Arango, Paulina. (2017). La alternativa cristiana en la
modernidadtardia. Razonesdelamigracionreligiosadel catolicismoal pentecostalismo.
Revista Folios, 46, pp. 41-54. doi: 10.17227/01234870.46folios41.54

61. Sarrazin, Jean Paul y Redondo, Saira Pilar. (2018). Indigenas evangélicos
y diversidad cultural. Andlisis de una problematica multiculturalista. Revista de
Derecho, 49, pp. 203-228.

62. Sarrazin, Jean Paul y Rincén, Lina. (2015). La conversién al islam como
estrategia de cambio y diferenciacion en la modernidad. Revista de Estudios Sociales,
51, pp. 132-145. doi: 10.7440/res51.2015.10

63. Smart, Ninian. (2005). Within and Without Religion. In: McCutcheon, Russell
(Ed.). The Insider/Outsider Problem in the Study of Religion (pp. 221-234). New York:
Continuum.

64. Smith, Jonathan. (1982). Imagining Religion. From Babylon to Jonestown.
Chicago: Chicago University.

65. Smith, Jonathan. (1998). Religion, Religions, Religious. In: Taylor, Mark (Ed.).
Critical Terms for Religious Studies (pp. 269-84). Chicago: University of Chicago.

66. Stark, Rodney & Finke, Roger. (2000). Acts of Faith: Explainingthe Human Side of
Religion. Berkeley: University of California. https:/doi.org/10.1525/9780520924345

67. Schmitt, Carl. (2000). Catolicismo y forma politica. Madrid: Tecnos.

68. Taylor, Charles. (2007). A Secular Age. Cambridge: Harvard University.
https://doi.org/10.2307/j.ctvxrpz54

69. Tylor, Edward. (1981). Cultura primitiva 1. La religién en la cultura primitiva.
Madrid: Ayuso.

70. United Kingdom. The Supreme Court. Judgment UKSC 77. (11 December
2013). R (on the application of Hodkin and another) (Appellants) v Registrar General
of Births, Deaths and Marriages (Respondent). https://www.supremecourt.uk/cases/
docs/uksc-2013-0030-judgment.pdf

71. Wood, Matthew. (2007). Possession, Power, and the New Age: Ambiguities
of Authority in Neoliberal Societies. Aldershot: Ashgate.

Medellin, enero-abril de 2021: pp. 72-93

[93 1]





