Levinas y las Ciencias Sociales:
fundamentos epistémicos desde la alteridad’

Levinas and Social Sciences:
epistemic foundations from alterity

Luis Guillermo Jaramillo Echeverri?
Juan Carlos Aguirre Garcia?

Resumen:

El articulo expone algunas de las tesis fundamentales del filésofo lituano-francés Emmanuel
Levinas, especialmente, las que sustentan su filosofia de la alteridad, con el fin de poner en
discusion la posibilidad de asumirlas como fundamentos epistemoldgicos de las Ciencias So-
ciales. Consta de cinco partes: en la primera, se inscribe a Levinas en el marco de la reflexion
sobre las Ciencias sociales. La segunda, tercera y cuarta abordan la propuesta levinasiana
bajo las categorias de Totalidad, Rostro y Lenguaje, respectivamente. El articulo culmina con
unas aproximaciones epistemoldgicas que, mas que formular puntos de llegada, sugieren rutas
para posteriores desarrollos.

Palabras Clave:

Ciencias Sociales, totalidad, rostro, lenguaje, epistemologia.

Abstract:

In order to consider the possibility of assuming them as the epistemic foundations of Social
Sciences, this paper presents some of the essential theses of the French-Lithuanian philosopher,
Emmanuel Levinas. In particular, the theses that support his philosophy of alterity are discussed.
The paper is organized in five sections: First, Levinas is brought into the reflection framework
about Social Sciences. Second, third and fourth sections go into the “Levinasian” proposal,
under the categories of Totality, Face and Language, respectively. Finally, some epistemic views
are presented to suggest further developments rather than final explanations.

Keywords:

Social Sciences, totality, face, language, epistemology.

Articulo recibido el 19 de julio de 2009 y aprobado el 30 de abril de 2010

1 Elpresente articulo hace parte de las discusiones del grupo de investigacion: Fenomenologia y Ciencias;
reflexiones que se vienen desarrollando desde el afio 2004 y que se consolidan en lineas tedricas que
involucran tanto cuestiones epistemoldgicas, como rutas de accion en Investigacion para las Ciencias
Sociales y las Didacticas de las Ciencias.

2 Doctoren Ciencias Humanasy Sociales — Educacion. Universidad Tras-os-Montes (Portugal). Profesor
Universidad del Cauca, ljaramillo@unicauca.edu.co

3 Magister en Filosofia, Universidad de Caldas. Profesor Universidad del Cauca. jcaguirre@unicauca.
edu.co

FOLIOS = Segunda época = N.° 31 = Primer semestre de 2010 = pp. 3-20 3m



Universidad Pedagégica Nacional

1. Introduccion

En sus indagaciones sobre lo humano, las llamadas
Ciencias Sociales necesariamente asumen una pos-
tura sobre el hombre. Pareciera que la cuestion de
la pregunta por lo humano, la esencia de lo huma-
no, ya hubiera sido superada por los humanismos
posbélicos, con las confrontaciones intensas que
suscitaron; sin embargo, toda “ciencia” del hombre,
por no decir toda ciencia, esta llamada a no perder
de vista su objeto, es decir, hacia donde se dirige el
“del” Escudrifiar en las obras de Levinas, dirigiendo
la mirada hacia las Ciencias Sociales, sera la opor-
tunidad de repensar una pregunta inactual aunque,
siguiendo la enmarafiada red de pensamientos
del filésofo lituano-francés, actual es todo lo que
esta encerrado en la patencia del ser-en-acto, re-
presentacion en la conciencia intencional. In-actual
serad lo otro que lo actual, pues en el pensamiento
occidental “la inteligibilidad tltima es la actualidad
del ser en acto, la coexistencia de términos en un
tema, la relacion, la coherencia de lo uno y lo otro,
a pesar de su diferencia, el acuerdo de lo diferente
en el presente. El sistema. Lo uno significa lo otro
y es significado por él, cada uno es signo del otro”
(Levinas, 1998a, p. 14). Evidencia clara de total
sujecion del otro por parte del mismo.

En el dominio de lo actual, toda significacion
esta englobada en la verdad del sistema, quedando
por fuera, como ajeno, el resto de lo humano. La
propuesta in-actual de Levinas, ademds de poner
en cuestion la inteligibilidad que se esconde tras la
ciencia —por mas humana que pretenda ser- es un
intento por situar las Ciencias Sociales en un terreno
donde lo tedrico atin no ha encontrado sus certezas,
de ahila pregunta que lanza: “;no remonta la inteli-
gibilidad, mds aca de la presencia, a la proximidad
del otro?” (ibid.) Esta pregunta exigira recurrir a lo
in-actual, entre lo que se puede destacar: a) la im-
pugnacion de la totalidad y del concepto de verdad
que de ella brota; b) la alteridad, entendida como la
diferencia del “mismo” y el “otro”, diferencia que no
se basta en el reconocimiento, sino que la categoria
de “Rostro” exige la responsabilidad irreductible a
cualquier sistema; c) la consideracion del lenguaje
como una dimensién que no se agota en lo dicho ni

en el discurso que expone el resultado de la sintesis
judicativa kantiana, sino que reclama la voz de sutil
silencio que hace sefias al Otro. Como fundamento
de todo esto, la Etica, que no se plantea como simple
discurso de buenas maneras, sino obsesion por el
otro hombre; no encerrado en un género (humani-
dad), sino Otro (Autrui, proximo) que se impone
y llega a mi de modo traumatico, dejandome sin
capacidad de opcion.

Antes de desplegar cada uno de los puntos sefia-
lados es importante recalcar que la mayor preocu-
pacion de Levinas, tal y como lo muestra Critchley
(2004), consiste en aclarar al pensamiento contem-
poraneo que “la ética es la primera filosofia, enten-
diendo por “ética” una relacion de responsabilidad
infinita hacia los demds” (p. 12). Esta reubicacion
de la ética por encima de la metafisica, tradicional-
mente concebida como prima philosophia, y de la
epistemologia reinante durante la modernidad, hace
que muchos especialistas en la obra de Levinas adop-
ten posturas radicales respecto a la interpretacion
de sus textos, alejandolo de cualquier referenciaalo
politico o alo epistemoldgico. En la filosofia politica
y del derecho, sin embargo, se han ido realizando
esfuerzos por considerar las propuestas levinasianas;
véase por ejemplo: Dussel (2004), Hendley (2004),
Burggraeve (2005), Loumansky (2006). Similar es-
fuerzo se ha venido haciendo en la reflexion sobre lo
humano, aunque tienen la caracteristica de asumir
algunas tesis fuertes de Levinas que se combinan con
las necesidades tipicas de la disciplina particular en
un aspecto especifico; casos como estos pueden ser:
Todd (2003), Lippitz (2007) y Jaramillo y Aguirre
(2008) en el contexto educativo; Aguirre (2007) y
Guenther (2007) en el contexto medioambiental;
van Hooft (2003) y Dueck & Parsons (2007) en el
contexto de la salud. No obstante, no ha habido una
reconstruccion sistematica de las posibilidades que
Levinas ofrece tanto a la filosofia como a las meto-
dologias delas Ciencias Socialest. Este escrito es una
aproximacion a tales posibilidades.

4 Una primera reconstruccion fue hecha en Aguirre y Jaramillo
(2006), aunque en ella sélo se aborda la relacion objeto-sujeto en la
investigacion en Ciencias Sociales y la superacion de tal dicotomia
a partir de la propuesta levinasiana.

FOLIOS n.° 31



No quiere decirse con lo anterior que es forzosa
la interpretacion de Levinas a la luz de la epistemo-
logia de las Ciencias Sociales. En un breve apartado
titulado, precisamente, Las ciencias humanas y
también Levinas, de forma condensada, esbozan un
programa susceptible de abordaje. En tal apartado
subraya las siguientes ideas:

a. Se ha vuelto cotidiano decir que en las Ciencias
Humanas se escuchan los ecos de los gritos que
proclaman el “fin del humanismo” y la “muerte
del hombre”. Estos esloganes dan cuenta de un
estado de la investigacion donde la preocupacion
por el rigor torna desconfiados a psicélogos,
socidlogos, historiadores y lingiiistas respecto
al Yo. Por esto, “se impone un formalismo para
domesticar la salvaje proliferacion de hechos hu-
manos que, abordados en su contenido, nublan la
vista del tedrico; formalismo que se impone para
medir la propia certeza del saber, mas seguro de
los limites de sus presupuestos axiomaticos que
de cualquier axioma” (Levinas, 1998b, p. 81).
En este sentido, la propuesta levinasiana tiende
hacia los hechos (manifestaciones) humanos
con una actitud que supera la domesticacion
que pretende el formalismo para proclamar la
gloria de lo Infinito.

b. Las Ciencias Humanas han caido en una especie
de romanticismo que intenta, desde el discurso,
hablar bien del hombre, contribuyendo esto a la
proliferacion de disciplinas “sin contacto con la
realidad de la violencia y la explotacion” (Levi-
nas, 1998b, p. 82). La reflexion sobre lo humano
esta impregnada del llamado a la responsabili-
dad; por tanto, la investigacion social aséptica, en
la que se privilegia la neutralidad del observador
y la contundencia de los hechos, es digna de
sospecha pues no tiene en cuenta el “Rostro” y el
“Sufrimiento” como aspectos de lo humano que
sobrepasan todo intento de tematizacion.

c. Finalmente, como fruto de la aspiracién por
imitar las Ciencias Naturales y sus proyectos
matematizadores, asi como la distancia que se
permite el investigador social de las realidades
que confronta, se ha perdido el rol de las Ciencias

FOLIOS n.° 31

Facultad de Humanidades

Humanas en la sociedad actual (basta ver la baja
demanda de ingreso y las pobres partidas que se
destinan a las Facultades de Ciencias Sociales
en nuestro continente), haciéndose incapaz
de afrontar la angustia que carcome nuestras
sociedades. Levinas afirma: “[la angustia] Pro-
viene de la experiencia de las revoluciones que
se hunden en la burocracia y en la represion;
de la experiencia de las violencias totalitarias
que se hacen pasar por revoluciones. Porque, en
ellas, se aliena la desalienacion misma” (Levinas,
1998b, p. 84). Se hace urgente, por tanto, resituar
la critica a la totalidad e indagar por la utopia de
lo “Infinito”

Enla propuesta de Levinas veremos, entonces,
una postura similar a lo que Giri (2006) denomino:
«Investigacion Social Creativa, donde no bastan las
simples denuncias (esto, quizas se aleje un poco de
lo que a primera vista pareciera una cercania con la
Escuela de Frankfurt, véase Alford, 2002), sino que
se asuman “criticas relevantes, y teorias y métodos
transformativos que facilitarian la investigacion
critica'y creativa”» (Giri, 2006, p. 227). Obviamente,
la primera fase sera indagar en sus textos y, en un
trabajo posterior, habria que abrir discusiones y
articulaciones entre Levinas y otras propuestas de
la epistemologia de las Ciencias Sociales.

2. La separacion de las Ciencias Sociales
del discurso de la Modernidad:

infinitud y verdad

El sello de la Modernidad lo marca, sin lugar a du-
das, el surgimiento de una ciencia profundamente
diferente a la antigua o medieval; en el siglo pasado
varios pensadores narraron de modo magistral lo
caracteristico de esta naciente adquisicion humana
(véase, por ejemplo, Husserl (1991), Heidegger
(1998), Foucault (2001), Gadamer (1993)). Como
una breve radiografia de esa época podemos citar:

La ciencia se convierte en la gran empresa de
penetraciéon en ambitos desconocidos, para la
que no urge un apoyo ni humano ni divino. Su
camino de la investigacion metddica significa

5



Universidad Pedagégica Nacional

autoaseguramiento de la razén. Pues sélo un
Dios malintencionado podria llevar “la ciencia”
a su perdicion (caso que se le antojase confundir
nuestra razén matemdtica). Ahora ya no se trata
de la contemplacion especulativa de la creacion
divina en su aparente plenitud de la forma, en
la que la sabiduria divina puede venerarse: en la
abstraccién matematica se descubren regulari-
dades que estan ocultas a los sentidos. Sélo en el
camino de la matematizacién del conocimiento
de la experiencia se aproxima el investigador a la
meta nunca definitivamente alcanzable: entender
el libro de la naturaleza que Dios ha escrito con
sus manos (Gadamer, 1993, pp. 30-31).

Gadamer condensa varias caracteristicas de la
ciencia moderna: a) la ciencia irrumpe en los mas
reconditos confines; incluso, los tradicionalmente
vedados por las creencias religiosas o las potencias
cognoscitivas; b) en la ciencia moderna se entro-
niza el método que ya no requiere la luz divina, ni
siquiera la intervencion creativa del hombre pues
el método asegura el conocimiento, sélo basta su
aplicacion; ¢) la razdn se torna calculo y la matema-
tica es su instrumento mas excelso; d) lo patente se
vuelve digno de desconfianza, lo que aparece oculta
un trasfondo al que es preciso acceder; e) con el
método y la matematica todo cae bajo el dominio de
la experiencia, todo es susceptible de comprension,
si bien no agotable, si cierta y acumulable.

Esta imagen de ciencia se instaura no sélo entre
quienes indagan en el ambito natural, sino también
entre los estudiosos de lo social. Aunque varias
voces se han levantado para reivindicar un caracter
diverso de los estudios sociales frente a la univocidad
pretendida por la ciencia moderna, aun es dificil
establecer la identidad de las Ciencias Sociales; mas
aun, todavia se conservan muchas tesis de fildsofos
de la ciencia pertenecientes a la hoy llamada Con-
cepcion Heredadas, tesis que se creian superadas y

5 Laconcepcion heredada’ (received view) es el nombre con el
que se agrupa a los filésofos de la ciencia que surgieron en el
periodo entre guerras (siglo XX) y que tuvieron enorme vigencia
hasta el advenimiento de la Revuelta Historicista (Kuhn, Lakatos,
Feyerabend, Toulmin y otros). Entre los filosofos de la ciencia de
ese periodo se encuentran los fildsofos del Circulo de Viena, los
del Circulo de Berliny Popper.

que hablaban de monismo metodolégico, de una
ciencia dependiente de lo empirico y de hechos
que se traducen en enunciados con sentido. Como
ejemplo de ello leamos a Haack (2002):

Los monistas metodoldgicos insisten en que las
ciencias sociales usan “el método cientifico” tal
y como lo hacen los fisicos o los quimicos. Los
dualistas metodologicos sostienen que el método
de la Ciencia Social es sui generis, una cuestion
no de explicacion causal, sino de “comprension”
(“una estrategia de profundo aliento seguida de
asociacion libre”, segin el maravilloso sarcasmo
de Braithwaite) Pero esta es una falsa dicotomia:
como toda investigacion empirica, la ciencia social
intencional descansa en la experiencia y los razo-
namientos; sdlo requiere, en vez de microscopios o
telescopios, cuestionarios bien disefiados, experi-
mentos doble-ciego, test de significado estadistico,
y cosas por el estilo (Ibid. p. 36).

El planteamiento de Levinas con respecto a las
Ciencias Sociales no puede alejarse de este campo
de debate (;0 de batalla?s); no obstante, no se res-
tringe a la defensa de un pluralismo metodolégico,
ni se ocupa de renovar las técnicas o instrumentos
de investigacion; su preocupaciéon no se circuns-
cribe a la clasica distincion entre explicacion y
comprension. No significa esto entonces que su
propuesta no pueda ser leida desde la dptica de las
Ciencias Sociales; al contrario, las tesis que plantea
se remontan a cuestiones originarias, cuestiones
que exigen salirse del escenario tradicionalmente
levantado para considerarlas y, en consecuencia,
permitiran refrescar los discursos que, o bien se
limitan a defender la similitud de las Ciencias
Sociales con el operar de las Ciencias Naturales,
o bien sucumben ante la posibilidad de encontrar
verdades en los estudios sociales. Este apartado
sefialara, aunque brevemente, la exigencia de con-
siderar los debates sobre las Ciencias Sociales fuera
de lo denominado por Levinas Totalidad; ademas,

6 Muchas discusiones sobre estos temas se han agrupado bajo la
denominacion Science Wars (para una protohistoria de las Guerras
de la ciencia, ver Theocharis, 1997).

FOLIOS n.° 31



se intentara mostrar como soélo con la superacion
dela Totalidad podremos comprender radicalmente
el significado de verdad.

Tal y como lo sugerimos con Gadamer, a partir
de la Revolucion Copernicana’ se confid a la razén
cientifica la tarea de explicar el libro de la naturaleza;
sus éxitos en los descubrimientos tedricos y prac-
ticos fueron invadiendo todos los dominios de la
realidad, incluso de lo humano. El giro consisti6 en
invertir los términos de la relacion: anteriormente, la
naturaleza y el hombre eran considerados criaturas,
objetos dignos de admiracion y contemplacion; des-
pués, naturaleza y hombre quedaron circunscritos
al pensamiento que los piensa y hace que ellos di-
gan lo que el pensador quiere escuchar. En el giro
tanto naturaleza como hombre pierden su cardcter
de exterioridad, de estar fuera de mi conciencia, y
empiezan a hacer parte de la “Mismidad”. Si bien este
proceso lo percibe Levinas no sélo en relacion con
lo humano (la alteridad la sitia primordialmente en
la relacion cara-a-cara), también podrian hacerse
analisis valiosos respecto a las Ciencias Naturales
donde el objeto no es tomado como tal, sino que
integra un sistema teérico que lo aborda desde una
perspectiva prefijada, escindiendo de él aquello
que no encuadre con las pretensiones heuristicass.
Sin embargo, como nuestra reflexion se dirige a las
Ciencias Sociales, nos limitaremos a ello.

Seguin Levinas, el sello del pensamiento occiden-
tal lo constituye la Totalidad. Es importante notar
como desde Bacon se accedia a la naturaleza, lo otro
que yo, con el deseo de saber de ella, conocerla; los
deseos de saber se fueron satisfaciendo en la me-
dida en que los resultados obtenidos concordaban

7 Asumimos como Revolucién Copernicana, no sélo el dato histérico
de la intuicion heliocéntrica, sino el profundo impacto que esto
tuvo en el pensamiento moderno; en este sentido, por Revolucion
Copernicana retomamos el optimismo kantiano para quien “la razén
sdlo reconoce lo que ella misma produce segin su bosquejo [...]
La razon tiene que anticiparse con los principios de sus juicios de
acuerdo con leyes constantes y [...] tiene que obligar a la natu-
raleza a responder sus preguntas, pero sin dejarse conducir con
andaderas|...] Larazon debe abordar la naturaleza [pero] no lo hara
en calidad de discipulo que escuchatodo lo que el maestro quiere,
sino como juez designado que obliga a los testigos a responder a
las preguntas que él les formula” (Kant, 2000, p. 18).

8 Porheuristica se entiende aqui el conjunto de técnicas usadas para
indagar y descubrir.

FOLIOS n.° 31

Facultad de Humanidades

fielmente con lo que se esperaba. Pero Levinas se
dirige hacia ese deseo, contraponiéndolo a un deseo
del “otro” que denomina metafisico:

Lo Otro metafisicamente deseado no es “otro”
como el pan que como, o como el pais en que habi-
to, como el paisaje que contemplo, como a veces, yo
mismo a mi mismo, este “yo’, este “otro”. De estas
realidades, puedo “nutrirme” y, en gran medida,
satisfacerme, como si me hubiesen simplemente
faltado. Por ello mismo, su alteridad se reabsorbe
en mi identidad de pensante o de poseedor. El de-
seo metafisico tiende hacia lo totalmente otro, hacia
lo absolutamente otro (Levinas, 1977, p. 57).

Se ha planteado una distincion radical: el deseo de
un ser indigente que necesita de algo para satisfacerse
y el deseo metafisico. En el primer sentido, se da una
relacion entre quien desea y lo deseado; relacion re-
versible de polos que se acoplan en un sistema: “En
este caso, el Mismo y lo Otro se encontrarian reuni-
dos bajo una mirada comun y la distancia absoluta
que los separa seria suprimida” (Levinas, 1977, p.
60). La supresion se da en varias instancias: en pri-
mera instancia, al interior del Mismo: yo que se mira
“como si” fuese otro en su interioridad, concluyendo
que no hay tal distincién y confirmando su identidad
(A=A); en segunda instancia, yo que se enfrenta al
mundo como lo distinto de si, pero yo que con el
tiempo se habitta, “encuentra en el mundo un lugar
yunacasa’ (Levinas, 1977, p. 61) y el mundo se torna
“ala mano”, como posibilidad y espacio para ejercer
milibertad, siendo duefio y sefior de todo lo extrafo;
incluso, de mis congéneres. En tltima instancia, yo
que se encuentra ante el Otro y lo re-presenta de
acuerdo con imagenes previas, lo comprende basado
en situaciones anteriormente vividas, lo adecua a lo
conocido y lo subsume en pensamiento cogitante.
Estas tres instancias configuran las relaciones en-
marcadas en la Totalidad, yo y otro encapsulados en
un sistema cerrado, donde la alteridad se suprime y
todo queda reducido a Mismo.

Es precisamente la ruptura de la alteridad lo que
permite establecer relaciones de adecuacion: donde
hay elementos comparativos es posible enunciar
uniformidades que podrian ir alcanzando paulati-

n7



Universidad Pedagégica Nacional

namente mayores niveles de abstraccion y universa-
lidad. Si recurrimos ala clasica definicién de verdad
como: adequatio rei et intellectus, tendremos que la
distancia absoluta entre la cosa (yo, mundo, otro) y
la mente se torna relativa, como relativa queda su al-
teridad. En este sentido la ciencia, cualquier ciencia,
incluyendo la social, que tiende al establecimiento
dela verdad, estd anclada en la Totalidad: “el ser sélo
puede ser verdadero si es totalidad. La verdad debe
comprender hasta aquellos errores que, excluidos,
se llevarian a “otra parte” y reducirian la totalidad
a una parte, es decir, a una abstracciéon. Contrario a
la concepcidn criticista del saber, el pensamiento
verdadero es ruptura con lo inmediatamente dado,
con lo intuitivo. [Por consiguiente] la verdadera
funcion del pensamiento totalizante no consiste en
mirar el ser, sino en determinarlo en su organiza-
cion” (Levinas, 2006, p. 64).

Por otra parte, las Ciencias Sociales también
quedan inmersas en la Totalidad desde los canones
interpretativos. Levinas analiza el caso de la her-
menéutica: la inteleccion de un texto o de una obra
cultural -podriamos agregar: de una manifestacion
social-, se da por una via diferente a la pretendida
por Descartes; o sea, supera la inteleccion por las
naturalezas simples en si mismas; si bien también
va de las partes al todo, las partes tienen su sentido
en la totalidad: “habia un circulo en el pensamiento
totalizante y analizante al que podriamos llamar
vicioso, de esta manera, el analisis y la sintesis se
presuponen mutuamente” (Levinas, 2006, p. 66).
Con Heidegger, la presuposicion del analisis y de
la sintesis puede llevar no ya a un circulo vicioso,
donde el movimiento lineal sea la caracteristica, sino
a un circulo hermenéutico que opera de un modo
mas homogéneo; en este movimiento circular, el
todo y las partes se determinan. Para comprender
la totalidad habria necesidad de saltos progresivos:
saber entrar en el circulo hermenéutico, sobrepasar
lainmediatez en la que las partes son dadas, asumir
los malentendidos como partes: “nocion de totalidad
y de intelecto que conducira a comprender toda
experiencia, y puede ser razonamiento total sobre
las cosas, acorde con el modelo de interpretacion
de textos. {Nocién de totalizacion siempre reco-

menzando, nocién de totalidad abierta!” (ibid.),
mas no por abierta la totalidad heideggeriana, deja
de ser totalidad.

Ahora bien, con el “Deseo” metafisico se asume
un segundo sentido. Levinas aboga por la ruptura
con la Totalidad, la cual desafia el concepto de ver-
dad esgrimido hasta el momento, al demostrar su
contradiccion: el conocimiento de la verdad supone
un movimiento en el cual lo “Otro” se reduce a la
medida del pensamiento del investigador; en este
sentido, la verdad hallada no es mas que una ver-
dad que estd en el sujeto y que aspira a confrontar;
el “Otro” se reduce a confirmar lo que ya estaba en
el “Mismo’, legitimandose asi el ideal socratico de
no recibir nada del otro pues basta conocerse a si
mismo. Polémicamente, Levinas plantea un sentido
mas radical de verdad, pero ello exige trascender la
Totalidad e ir tras la busqueda de lo Infinito; de tal
manera que “Deseo” en este contexto sera:

Deseo de lo absolutamente Otro. Fuera del hambre
que se satisface, de la sed que se calma y de los
sentidos que se aplacan, la metafisica desealo Otro
mas alla de las satisfacciones, sin que sea posible
realizar con el cuerpo algtn gesto para disminuir
la aspiracién, sin que sea posible esbozar alguna
caricia conocida, ni inventar alguna nueva caricia.
Deseo sin satisfaccion que, precisamente, espera
el alejamiento, la alteridad y la exterioridad del
Otro (Levinas, 1977, p. 58).

De acuerdo con esta caracterizacion de Deseo
metafisico, la busqueda de la verdad y su concreti-
zacion en formas y abstracciones no sera el objeto
delarelacion con el Otro; mds atn, en los términos
planteados por la Totalidad este conocimiento es
reducido. La relacién con el Otro tendra que con-
templar a éste como Infinito’, lo que equivale a decir
que pensar al Otro no consiste en pensar un objeto.

9 Aunque generalmente este concepto ha sido ligado a la divinidad y
el propio Levinas es un filésofo que no rehisa su ser judio, Infinito
es uno de los términos que mas desarrollo filoséfico ha tenido
dentro de la obra del autor. Para las pretensiones del articulo, nos
bastara consignar que Infinito en Levinas no tendra ninguna refe-
rencia teoldgica ni abstracta; para él: “la experiencia, la idea de lo
infinito, esté en la relacion con el Préjimo. La idea de lo infinito es
la relacion social” (Levinas, 2005a, p. 247).

FOLIOS n.° 31



Obviamente, la concepcion de verdad adquirira otra
connotacion: a) el Otro es in-adecuado a las expecta-
tivas del pensador; el Otro se revela: “el movimiento
parte de lo pensado y no del pensador” (Levinas,
1977; p. 85). b) en tanto relacion con lo Infinito, la
teoria, resultado al que tiende la investigacion, cede
su primado ala busqueda de la verdad (en términos
de Deseo); ¢) la relacion con el Otro trasciende el
afan cognoscitivo y exige respuesta: “la inmorta-
lidad no es el objetivo del primer movimiento del
Deseo, sino el Otro, el Extranjero. Es absolutamente
no-egoista, su nombre es justicia’ (Levinas, 1977;
p. 87). Los proximos apartados consideraran estos
aspectos bajo las categorias de Rostro y Lenguaje,
siempre teniendo la Etica como suelo privilegiado;
todo esto a su vez nos permitira esbozar, en la parte
final, algunas aproximaciones epistemologicas para
las Ciencias Sociales.

3. Rostro y Ciencias Sociales:

lo infinito de la separacion

En el apartado anterior veiamos como la correlacién
ser-saber se encuentra afincada a un pensamiento
de lo igual (totalizante); “ser que es, en la verdad,
abarcado” (Levinas, 1991, p. 85). Recordemos que
para la filosofia primera o metafisica, existe un ser
pensante que puede comprender lo real por la via
cognoscitiva; pensamiento finito que se sabe en la
simetria Mismo-Otro, lo demas, es tan sélo ilusion.
A esta finitud Levinas contrapone la idea de lo
infinito como pensamiento de lo desigual (ibid.);
relacionalidad que se sale de toda adecuacion pen-
sante para desbordar todo artilugio de apresamiento.
Esta relacion fue inconcebible para la mayoria de
la filosofia moderna; en ella, el yo podia resolver
todos sus problemas con su entorno circundante,
incluso los de su propia existencia. Pensamiento
de lo igual donde el yo erige tanto su saber como
su actuar: pensar bien, es actuar bien, es dar cuenta
de lo adquirido como obra tematizada en relaciéon
soluble que aclara todo acerca del otro.

Para Levinas, lo problematico de esta reduccion
“identitaria” no es sélo la adecuacion envolvente del
otro en el Mismo; su denuncia radical es ver como
la filosofia occidental ha negado la existencia de la

FOLIOS n.° 31

Facultad de Humanidades

desproporcion entre el acto y lo que el acto hace acce-
der: es decir, el trayecto de la relacion, proximidad
puesta por fuera de toda correlacién y adecuacion
“originaria” por parte del yo. Un gran reto para la
filosofia moderna y en si, para las ciencias del hom-
bre. Podriamos preguntarnos entonces: ;es posible
acceder al Otro mas alla de un pensamiento que lo
piensay aun asi, no perder la relacion de alteridad?
Es como decirle al pensamiento que no piense, a
la mirada que no vea y a la conciencia que no se
acerque intencionalmente.

Esta negacion del ser a lo idéntico, ser des-pro-
visto de toda investidura pensada constituye un yo
puesto a merced del Otro, es decirle al Mismo que
existe la idea de un Otro mas alla de sus facultades
mentales; Otro -distinto al (otro) de la moderni-
dad- que lleva al Mismo hasta el limite del delirio
y lo recusa de su adecuacion saber-ser; Otro que lo
retrocede al acto originario del acto (lo in-actual),
del pensamiento pre-reflexivo que revela un tiempo
propio, una interioridad, una singularidad. En esta
“inadecuacién” (a-totalizante) la determinacién del
Mismo pierde hidalguia y finitud al ser lanzado a
un mas alla que le hace encontrarse con un ser con
rostro de carne y hueso: la instauracion a un cara-
a-cara. Pasividad que re-considera la desproporcion
de esaidea —tan anti-griega diria el mismo Levinas-
que se sale de un pensamiento igualitario, y que
aun asi, puede ser pensada por él. Resplandor de lo
infinito en acto finito, desmedida de la correlacidn,
desmesura de la adecuacion.

En este sentido, ;le quedard algo que pensar al
ser respecto al otro en la finitud de su pensamiento?
Levinas responderia a esta pregunta argumentando
que, precisamente, “la separacion es la constitucion
misma del pensamiento y de la interioridad; es de-
cir, de una relacion con la independencia” (1977, p.
126). Siendo asi, el pensamiento no desaparece al
desbordar la adecuacion ser-saber; por el contrario,
pensar es accion “objetivante” que se coloca como
sospecha vigilante a todo intento de englobamiento
finito por parte del Mismo. Pensar, en esta linea de
pensamiento, ya no es actuar bien, inversamente,
es estar separado de, a fin de responder a. Por
consiguiente, la radical separacion que conserva la

=9



Universidad Pedagégica Nacional

relaciéon Mismo-Otro es el lugar donde se produce
precisamente lo Infinito. Paradoja de un pensamien-
to que conjuga la inexplicable-explicacion de estar
frente-a-Otro (ser en cuestiéon) que no podemos
poseer y no por ello, estar exentos de pensarlo como
ser separado; mas aun, responder por él. Pensamien-
to asimétrico que mantiene el infinito en lo finito;
el mas en el menos; el modo de ser por el cual “un
ser separado, fijado en su identidad, el Mismo [...]
contiene sin embargo en si lo que no puede contener
mas de lo que es posible contener”. (Levinas, 1977,
p- 52). Accién que so6lo puede concebir-se por la
virtud de su subjetividad.

Ahora bien, ;como es posible la total separacion
Mismo-Otro sin malograr o perder, en ningtin mo-
mento, la relacion? ;Como palpar esta separacion
relacional? Nuestro fil6sofo de la alteridad considera
que solo en la piel es donde el Rostro se hace presen-
te; carne de mi carne que se desgarra como infinito
para dejarse ver desnuda y libre de toda mascara,
“rostro que esta cerca, contacto de una piel; rostro
que se espesa como piel” (Levinas, 1987, p. 152);
infinito hecho carne que deshechiza al rostro de la
multiforme mistificacion y el apresamiento en una
conciencia intencional (Ver al respecto: Jaramillo y
Aguirre, 2009)". Por consiguiente, infinito es carne
gracias al Rostro desnudo del Otro, rostro libre de
todo acto objetivante y finito: “el infinito me viene a
la idea en la significancia del rostro” (Levinas, 1991,
p- 97). No es posible concebir el Rostro fuera de la
infinicién que produce lo infinito. Concebir el ros-
tro fuera del infinito es enmascararlo por las capas

10 Enentrevista con Ph Nemo, Levinas corrige a éste cuando pregunta
;en qué consiste y para qué sirve una fenomenologia del rostro?
Ante lo cual él responde que “no se puede hablar de una fenomeno-
logia del rostro en tanto la fenomenologia describe lo que aparece;
porlo mismo, tampoco se podria hablar de una mirada vuelta hacia
el rostro, pues la mirada es conocimiento y percepcion (Levinas,
1991, p. 79). Se presenta asi una doble mistificacion: la primera se
relaciona con la mirada vuelta hacia[...], lugar comin en el mundo
donde la filosofia moderna ha apresado el rostro en la correlacién
saber-ser; la segunda mistificacion hace alusion a la conciencia
intencional, lugar donde se adecta perfectamente el rostro en tanto,
fenomenoldgicamente en este caso, todo rostro seria rostro de o
rostro paral...]JEn ambos casos, se presenta el rostro como objeto,
comotema, donde “ser objeto, sertema, es ser aquel del cual puedo
hablar con alguien que ha atravesado el plano del fenémeno y me
ha asociado a él” (Levinas, 1977, p. 122).

10m

tematicas de un pensamiento moderno. Es por ello
que la radical superacion del Otro en el Mismo es
denominada por Levinas: “Rostro’, superacion que
sOlo es posible gracias a la participacion delo infinito
en la relacion; infinito que hace estallar los cuadros
de todo contenido pensado donde queda abarcado el
otro. Es gracias al concepto de Rostro, que la propues-
ta levinasiana esta lejos de ser abstraccion tedrica o
idealismo trascendental. Concepto, a nuestro parecer,
oportuno para la reflexién contemporanea de las
Ciencias Sociales; incluso de las Ciencias Naturales,
pues la técnica “desmitifica el universo. Deshechiza la
naturaleza. Por su universalidad abstracta choca ima-
genes y pasiones. Pero ha descubierto alhombre en la
desnudez de su rostro” (Levinas, 2004, p. 291).

“Rostro” aqui no esta entendido en su sentido
fisonémico (color de los ojos, forma de la nariz,
frescura de las mejillas); es decir, gesto propio de
la corporalidad o representacion fisica del ser. Para
Levinas el ‘Rostro’ es esa “posibilidad que tiene lo
humano de significar —en su unicidad, en la unidad
de su desembozo y de su mortalidad- el sefiorio de
sullamada a mi responsabilidad respecto a é1” (Levi-
nas, 2001, p. 279). Rostro que se revela al expresarse
desde una interioridad; por tanto, es mas que imagen
que se muestra o cuerpo que realiza; Rostro es rela-
cién asimétrica en la que Mismo-Otro conservan su
total exterioridad por la accién de lo infinito.

Lo infinito de la relacién muestra (revela) un
rostro liberado de la mirada abarcante del mismo,
decantada, muchas veces, en la mordaz tipificaciéon
de un rol; liberacion que lo deja al desnudo, lejos
de todo solapamiento y atributo locuaz; rostro sin
adornos, sin encajes decorativos puestos al servicio
del Mismo. Gracias al infinito, rostro es rostro en su
desnudez. Orfandad que excede el ser sobre la fina-
lidad desligado de toda formalidad tematizante; en
su desnudez, su sentido ya no seria para otros sino
para si. Rostro desnudo que se opone a ser de-velado
y ofrecido a los poderes del Mismo; rostro que se
“prolonga en la desnudez del cuerpo que siente frio y
vergiienza de su desnudez” (Levinas, 1977, p. 98).

No obstante, ;si el rostro se expone desnudo
no correria el riesgo de quedar a merced de los
poderes del Mismo? Trampa de apresamiento que

FOLIOS n.° 31



Levinas controvierte de dos maneras. En primer
lugar, contrario a lo que se podria pensar, el rostro
hecho tema o tipificado esta mas al acecho que la
indefension de un rostro puesto al desnudo; el rostro
desnudo no sdlo presenta una orfandad, muestra
también un sefiorio al revelarse libre de toda ade-
cuacion; por tanto, es alguien que se muestra tal y
como es, sin necesidad de dar cuenta de si; es por
consiguiente lo que es y no lo que el tema hace o
dice de él; indefenso y revestido de humanidad: su
verdadera humanidad. En segundo lugar —y unido
a lo anterior- el rostro desnudo se muestra como
alguien donde se expone la existencia de un ser
que suplica desde su misma humanidad; en ¢l po-
demos ver no sélo una vergiienza sino también una
miseria; sin embargo, es rostro que exige desde su
misma des-proteccion. Rostro que “sélo puede su-
plicar porque exige, privado de todo, porque tiene
derecho a todo y que se reconoce al dar” (Ibid.). Es
precisamente en esta segunda contraversion donde
Levinas utiliza la palabra Epifania!l. En la epifania,
el rostro se muestra con total sefiorio, como alguien
que pide y pone en-cuestion; Otro con rostro que
carece de mascara por su desnudamiento; en él, se
ve un hambre y una desnudez hecha indigencia.
Rostro que se expresa mas alla de lo dicho y “pide
como se pide algo que se ordena, como cuando se
dice: “jse os ruega que...I”” (Levinas, 1991, p. 92).
Epifania del rostro que se revela con indigencia y a
su vez con altura: ambigiiedad que se exhibe como
desposeido-sefior, huérfano-maestro, extranjero-
hermano, siervo-rey.

De esta manera, desnudez y epifania juegan un
papel preponderante en el rostro del Otro gracias a
la produccion de lo infinito!2 en la relacién Mismo-
Otro. Por un lado, se encuentra un rostro que exige
“otro modo que ser” observado al exponerse des-
nudo al Mismo; por otro, su desnudez invoca una

11 Este término podria entenderse, atendiendo a su etimologia, a la
presentificacion del Otro como “manifestacion”. El término ha
adquirido matices sagrados, por lo que la “epifania” podria defi-
nirse como la revelacion del Otro, entendido éste como dotado de
“santidad” o absoluta separacion.

12 Produccion entendida en su doble acepcion: como verbo esencial
de la operacion por la cual a la vez, se gesta el ser de una entidad
y por la cual se revela (Levinas, 1977).

FOLIOS n.° 31

Facultad de Humanidades

responsabilidad que va mas alla de la necesidad.
Todo esto es posible por la accién desbordante de
un pensamiento omni-abarcante; accién que no lo
destruye, sino que lo excede y lo estremece en el
asombro de una alteridad radical o absoluta. De
esta manera, el Rostro no se revela con violencia
a la finitud, no se instaura en la negatividad, no es
resistencia que arremete y agrede; por el contrario, es
rostro que se recibe positivamente al salirse del pla-
no meta-fisico del ser para ingresar al plano ético de
una alteridad absoluta. Asi pues, asumir el rostro en
su eticidad es, de entrada renunciar a la posesion de
los poderes del mismo, poderes que no lo debilitan;
por el contrario, le otorgan su capacidad de poder
asumirlo con Altural3, invocar por una creatividad
tal que obligan al mismo a ser mirado De Otro modo
que ser o mds alld de su esencia. Reto imperante que
exige a las Ciencias Sociales considerar lo humano
mas alld de unos derechos (derechos humanos) y
mas aca de unos deberes (deberes ciudadanos). Reto
que se instala en el plano de lo ético como lugar de
resistencia donde se encuentra “la piel de un Rostro
que se mantiene mas desnuda, mas desprotegida”
(Levinas, 1991, p. 79).

Con base en lo anterior, la ética que propone
Levinas contraviene cualquier resistencia, parali-
za los poderes porque otorga poder; es una ética
hecha rostro de pobre al que todo se debe. Rostro
que sdlo puede darse de manera ética porque en
ella se desanuda el control y el dominio de toda
accion comprehensora. La ética revela el rostro en
su completa desnudez para que pueda expresar sin
la mediacién de la imagen plastica que le opaca. Se
otorga poder al Otro para expresarse a través de su
rostro, poderes emergentes de una vida interior que
se expresa en el decir del acontecimiento; expresion
que sélo puede darse en el cara-a-cara, en el soli-
citar una respuesta a mi llamado y en esperar una
pregunta de su discurso; expresion que se impone
al Mismo desde una desnudez y un hambre, sin
posibilidad de emplazamiento o justificacién por su

13 Laideade altura concilia la contradiccion que opone espontaneidad
a sumision: si la sumision al Otro (Autrui) no le arrebata al acto su
dignidad de movimiento espontaneo, es que el Otro (Autrui) no esta
solamente fuera, sino ya como altura (Levinas, 2001°, p. 103).

mll



Universidad Pedagégica Nacional

no entendimiento, “de suerte que, en la expresion,
el ser que se impone no limita sino que promueve
mi libertad, al suscitar mi bondad” (Levinas, 1991,
p. 214). Por consiguiente, reiteramos el interrogante
expuesto ya hace algunos afos: ;en la inadecuacion
dada por lo infinito es posible un conocimiento del
Otro, o estamos condenados a la incertidumbre?
La pregunta sigue aun vigente y de su posible res-
puesta dependera la adopcion de distintas posturas
epistémicas para los Estudios Sociales (Aguirre y
Jaramillo, 2006, p. 67).

Concluyendo con el presente apartado, podemos
decir que el rostro, mas que ente que se expresa fa-
cialmente (le visage), es Rostro porque habla, que se
revela en lo infinito para dar testimonio del mandato
originario que precede todo pensamiento de adecua-
cién. Antes de cualquier develamiento del ser, antes
de cualquier accién tematizante, antes de cualquier
constataciéon objetiva; incluso, antes de cualquier
virtuosidad hecha caridad, gritard la voz del “Rostro”
para resistir cualquier enmascaramiento; su desnu-
dez desdice el dicho que lo cubre para revelarse (y
rebelarse)4 fuera de todo enmascaramiento hecho
obra. Conocimiento ya no de lo adecuado sino delo
“Deseable”, que como se expresaba anteriormente: es
“Deseo [que] mide al infinito porque es medida en
tanto que imposibilidad misma de medida” (Levinas,
1977, p. 285). Asi podriamos decir que: la desmesura
medida por el Deseo es Rostro.

4. Lenguaje y Ciencias Sociales:
entre la retorica de la injusticia y la
instauracion de la significacion

La criticalevinasiana a la totalidad y la propuesta
de recibir al Otro como infinito nos han llevado a
considerar el Rostro como posibilidad de relacion;
obviamente, la infinitud del Otro no puede caer
en las abstracciones que caracterizan la totalidad,
aunque tampoco pueden reducirlo a mera carne y
figura. El apartado anterior termino reivindicando
la voz del Rostro y, en efecto, el lenguaje juega un
rol central en la propuesta de Levinas. Pero, ;acaso

14 Para una mejor comprension de este aparente juego de palabras,
ver: Jaramillo, 2008.

12 =

el lenguaje no ha sido una cuestion recurrente, al
menos en las ultimas décadas?, ;estd Levinas en la
onda de lo que se denominé el “giro lingiiistico™?
Sin lugar a dudas, su propuesta con respecto al
lenguaje merece un amplio y detenido desarrollo,
pues la forma de tejer sus ideas puede llevarnos a
parajes muy lejanos a los que originalmente quiere
conducirnos. El analisis en este apartado se dedicara
a mostrar como el lenguaje se puede tornar retdrica
que confunde y seduce; de igual modo, se ligara
discurso y ética y, finalmente, se propondra como
las Ciencias Sociales estan llamadas a instaurar la
significacion.

Partamos de la premisa segun la cual la verdad
que brota de la relacion Mismo-Otro asume un sen-
tido dual: por unlado, si se entiende en su originali-
dad, impide la adecuacion, pues cada uno conserva
la autonomia del ser separado; por otro lado, permite
franquear la distancia, aunque sin formar totalidad
con la “otra orilla”. Lo que permite establecer rela-
cion, en este segundo modo, reposa en el lenguaje:
“relacion en la que los términos se absuelven en la
relacion, siguen siendo absolutos en la relacion. Sin
esta absolucion, la distancia absuelta de la metafisica
seria ilusoria” (Levinas, 1977, p. 87). De manera que
sin el lenguaje, no habria posibilidad de alcanzar la
verdad y, mas que eso, no habria ninguna posibilidad
de encuentro con el Otro, con su Rostro pues, en de-
finitiva, “el rostro es una presencia viva, es expresién
[...] El rostro habla. La manifestacion del rostro es
ya discurso!s” (Levinas, 1977, p. 89).

Hay que aclarar, pese a todo, que cuando se habla
de lenguaje es preciso hacer ciertas distinciones,
pues no todo discurso es relacion con la exteriori-
dad. Es muy comun leer reflexiones sobre el lenguaje
y su relevancia en la investigacién cualitativa, sin
embargo, muchas de tales reflexiones podrian caer
enlo que Levinas denomina retérica la cual, aunque
conserva un tipo de relacién interpersonal (no es
entre persona y cosa, sino entre persona y persona;
recordemos que aun la retdrica sigue siendo dis-

15 Eneste sentido, ‘discurso’ no se plantea como un decir hueco, como
palabreria agotada. Segun Levinas: “El discurso no es simplemente
una modificacion de la intuicion (o pensamiento), sino una relacion
original con el ser exterior” (Levinas, 1977: 89).

FOLIOS n.° 31



curso 'y, en esa medida, solicita el libre asentimiento
del otro), plantea tal relacion en términos de vio-
lencia: “la naturaleza especifica de la retdrica (de
la propaganda, de la adulacién, de la diplomacia,
etc.) consiste en corromper esta libertad. Por esto
es violencia por excelencia, es decir, injusticia” (Le-
vinas, 1977, p. 93). Esto se hace evidente cuando se
desarrollan, por ejemplo, investigaciones sobre lo
étnico, con el interés de configurar representacio-
nes idilicas sobre las personas que conforman una
comunidad, deformando sus propias vivencias en
aras de un mercado académico que demanda relatos
exoticos. También es el caso de investigaciones que
responden a intereses de clase o a intervencionismos
sociales, en las cuales el investigador se yergue como
el detentor de respuestas o soluciones, aguijoneador
de las conciencias dormidas.

La recuperacion del lenguaje como posibilidad
de encuentro, como conversacion!s, se hace vital en
las Ciencias Sociales, tanto en su linea epistemolo-
gica como metodolégica. En Levinas, es necesario
renunciar a las pretensiones retéricas inmersas en
lo que él denomina psicagogia, demagogia, pedago-
gia; es decir, hay que abordar al Otro no mediante
escorzos o perfiles tematizantes, sino de frente, en
un verdadero discurso: “es necesaria la relacion del
discurso para “dejarlo ser”: el “develamiento” puro,
en el que se propone como un tema, no lo respeta
suficientemente. Llamamos justicia a este acceso de
cara, en el discurso” (Levinas, 1977, p. 94). Como
puede notarse, el lenguaje se desplaza ahora de su
mera pretension cognoscitiva hacia una dimension
de justicia. No obstante, justicia en Levinas no remi-
te aigualdad entre personas; él es claro en reclamar
que el Otro es Maestro, del Otro yo aprendo, el
Otro no es igual a mi, el Otro me trasciende en su
Altura; de esta manera se constituye la posibilidad

16 Como adecuadamente lo plantea Hendley: “Lo que parece que
necesita aqui Levinas es una explicacion de como “todo recurso
a las palabras” presupone un uso conversacional del lenguaje
y, por tanto, el sentido de obligacion con el otro exigido por esa
practica conversacional” (2004, pp. 154-155). Es necesaria una
reflexion multidisciplinaria sobre el fenémeno de la conversacion,
en la medida en que es el &mbito por excelencia, la reflexion sobre
lo humano (una aproximacion a esta discusion puede encontrarse
en Aguirre, 2006a).

FOLIOS n.° 31

Facultad de Humanidades

de la verdad. En consecuencia, “la sociedad no se
desprende de la contemplacion de lo verdadero, la
relacion con el otro, nuestro maestro, hace posible
la verdad. La verdad se conecta a la relacion social
que es justicia. La justicia consiste en reconocer en
otro a mi maestro” (Levinas, 1977, p. 95).

Asi pues, la reflexion sobre el lenguaje se anclaria
en el terreno ético. Tradicionalmente se ha visto el
didlogo como un encuentro de personas que utili-
zan el lenguaje para exponer sus razones en aras de
consenso o aclaracidn; en ese sentido, se requeriria
un lenguaje comun, una razén comun en la que
se traduzca lo pensado: “sélo habria razon en el
individuo pensante en la medida en que entrase él
mismo en su propio discurso, en el que, en el sentido
etimoldgico del término, el pensamiento compren-
deria al pensador, lo englobaria” (Levinas, 1977, p.
96). Discurso es tradicionalmente entendido, en-
tonces, como un decir coherente, como coherencia
de los conceptos y, en conclusion, se suprimiria lo
irracional (incluido, claro esta, lo sensible) en aras de
una argumentacion légicamente construida. Levinas
ve en esto una supresion de lo Otro, pues lo Otro
existe en el discurso en tanto pueda ser representa-
do y pensado y, como anotamos anteriormente, la
representacion y el pensamiento se inscriben en el
ambito del sistema, de la Totalidad.

Ahora bien, la obra del lenguaje no puede re-
ducirse a un juego de razones y a un intento por
acoplarlas con las exigencias de un sistema universal;
en vez de ello, tal obra:

Consiste en entrar en relacién con una desnudez
desligada de toda forma, pero que tiene un sentido
por si misma [...], que significa antes que proyec-
temos laluz sobreella [...] La desnudez del rostro
no es lo que se ofrece a mi para que lo devele y que,
por esto, me serfa ofrecido, a mis poderes, a mis
o0jos, a mis percepciones en una luz exterior a él.
El rostro se ha vuelto hacia mi y es esa su misma
desnudez. Es por si mismo y no con referencia a
un sistema (Levinas, 1977, p. 98).

Este por si mismo, no tematizado como se te-

matizan los objetos, es la desnudez de un Rostro
que siente hambre y frio, Rostro indigente; su

=13



Universidad Pedagégica Nacional

reconocimiento no se traduce en darle una cate-
goria ni filoséfica, ni socioldgica, ni antropoldgica;
reconocer es dar: “pero dar al maestro, al sefior,
al que se aborda como “Usted” en una dimension
de grandeza” (Levinas, 1977, pp. 98-99). De este
modo, el lenguaje podra asumir otra caracteristica
en las Ciencias Sociales, la de instaurar original-
mente la significacion; obviamente, ya lo habiamos
visto con la hermenéutica, las Ciencias Sociales
han tenido siempre esta pretension; sin embargo,
lo han hecho encerrados en el juego de los signos.
Segun Levinas, si intentamos comprender la sig-
nificacién a través de los signos, continuariamos
reduciendo el Otro a simple representacion, ima-
gen congelada en la conciencia. La significacion
auténtica (cuyo acontecimiento original es el cara-
a-cara) es la que hace posible todo signo (Aguirre
y Jaramillo, 2006).

En conclusidn, el lenguaje no sucumbe ante la
pretension de su comprension, de encerrarlo en un
sistema de signos susceptible de codificacion o de-
codificacion; el lenguaje trasciende la reciprocidad
de los términos, aunque posibilita el encuentro. Es
de resaltar que el lenguaje no se plantea en neutra-
lidades conceptuales, sino que asume el caracter de
conversacion donde el Otro se revela en su rostro y
es recibido en su manifestacion previa a cualquier
objetivacion. La funcién de las Ciencias Sociales
de instaurar significado consistira en dislocar la
obsesion por el sentido y acoger la responsabilidad
para con el Otro, lo que en tltimas significa invocar
la pasividad de un yo tradicionalmente activo y
orgulloso en su conciencia, conciencia que fracasa
al pretender ser Midas que convierte todo en re-
presentacion.

5. Aproximaciones epistemologicas

Como lo expresamos anteriormente, la Ciencias So-
ciales habrian de nacer a mediados del siglo XIX en
contraposicion a unas Ciencias Naturales imperantes,
que erigian su método (nomotético) como accioén de
validez vinculante entre hecho y teoria. Su emergen-
cia se hizo manifiesta por problemas de tipo social
que poco importaban a los cientificos “naturales” y
que si empezaron a ser apremiantes en otros circu-

14 =

los de reflexién o ciencias noveles como la Historia,
la Economia y la Sociologia. Estas ciencias, en sus
primeros desarrollos, comenzarian a preguntarse
por la estructura de la sociedad, la manera como se
sistematiza la historia, y con ella, las diferentes ac-
ciones e interacciones humanas. No obstante, en un
intento de sistematizacidn, éstas ceden a la tentacion
de presentar sus hallazgos tedricos o investigaciones
bajo el modelo clasico de ciencia newtoniana (Gai-
tan, 2008).

Con ellas, el positivismo es puesto en cuestiéon
para abrir paso a tradiciones filoséficas como la her-
menéutica, llevando asi a una disputa metodologica:
ciencias nomotéticas y ciencias ideograficas. En las
primeras, el investigador cuestiona la naturaleza y
le exige por tanto un saber; es un sujeto activo que
se formula permanentemente hipétesis y teorias,
plantea instrumentos cada vez mds precisos, con-
trasta coherentemente sus conjeturas y las expresa
en un lenguaje matematico explicando la realidad.
En las segundas, por el contrario, mas que interrogar
la naturaleza, se preguntan por un sujeto historico
a partir de su pertinencia con la realidad donde las
instituciones y construcciones humanas son vistas
como expresiones de la vida o como bien lo llamara
Dilthey: “Las Ciencias del Espiritu”

Precisamos, entonces, que las diferencias entre
ambas tradiciones no fueron solamente cuestiones
de procedimiento -asi en sus comienzos haya sido
el punto mas algido para la discusion, Levinas dira:
“Su verdad primera es de orden metodolédgico”
(1998b, p. 81)-; sin embargo, es necesario precisar
que las diferencias también estribaron en una serie
de dificultades relacionadas con un conocimiento
de lo social, el papel del cientifico y los procesos de
relacion “objetiva” entre investigadores e investiga-
dos. Diferencias como:

Los objetos de estudio (personas o cosas), la
parcial identidad que se establece entre sujeto y
objeto de conocimiento (lo que ocasiona que el
investigador se vea afectado y a su vez afecte de
modos diversos a sus objetos), la obtencién de
un conocimiento basado en leyes (la dificultad
de generalizacién propia de muchos campos de lo

FOLIOS n.° 31



social) y finalmente, los dilemas éticos vinculados
a la experimentacion en el ambito de lo humano
(Gaitan, 2008, p. 2).

Sin embargo, a pesar de la marcada diferencia
entre ambas, las Ciencias Sociales atin no han po-
dido desprenderse con total independencia de la
tradicidon newtoniana, en tanto, ain le apuestan a
cierta neutralidad valorativa, a la creacion de leyes
generales con un soporte empirico y a la confor-
macion de comunidades que validan sus avances
heuristicos y de investigacion. Las Ciencias Sociales
aun siguen siendo extrafias para el concierto gene-
ral de los seres humanos, como lo expresara Fuller
(1997, p. 1): “Normalmente pensamos acerca de la
ciencia como diferente del resto de la sociedad, para
pensarla como una actividad social normal, nece-
sitamos alejarnos de nuestra actitud normal hacia
ella, parece que al publico se le da sélo un grupo de
lentes con los cuales observar la ciencia contempo-
ranea”. Aun asi, cada vez es mds creciente el nuimero
de cientificos sociales que establecen procesos de
empatia con los sujetos de su estudio y se abstienen
de hacer generalizaciones demasiado amplias en
sus postulados; ello gracias a la flexibilidad de los
disenos cualitativos y la multiplicidad de métodos
que cada vez son mas crecientes en los ambitos de
la investigacion social.

Lamentablemente, la pertinencia de las Ciencias
Sociales se ha centrado, en muchas ocasiones, en la
multiplicidad metodoldgica y no en ser abordada
desde sus fundamentos éticos y epistemoldgicos.
Preocupacion indispensable, ya que no enfocaria la
reflexion solo en los procedimientos, sino que iria
—a las cosas mismas- de las ciencias del hombre: el
ser humano y sus procesos de interaccion. He ahi la
pertinencia de un autor como Levinas, pues éste se
separa de una vision filoséfica moderna de univo-
cidad metddica de asuncion del otro (la linealidad
Mismo-Otro), para instalarse en los campos de una
ética como filosofia primera en tanto alteridad y
trascendencia.

Si bien Levinas no centrd su pensamiento en la
fundamentacion de las Ciencias Sociales, si pode-
mos otear en sus reflexiones posibilidades de fecun-

FOLIOS n.° 31

Facultad de Humanidades

dacion epistémical? acerca de nuestra concepcion
y acercamiento al Otro. Intentar deshechizar las
ciencias de su cerrazon tedrica y humanismo pueril,
que muchas veces se traslapan en discursos clericales
y romanticos ocultando un mundo lleno de exclu-
sidén y miseria, trampa en la que cay6 el humanismo
europeo al instaurarse en la impronta ambigua del
discurso retorico, sin contacto con una realidad
donde habitan los excluidos y los explotados.

En tal sentido, bosquejamos tres postulados
criticos con el fin de abrir una nueva brecha para
pensar la investigacion social. El primer postulado
tiene que ver con el formalismo social impuesto para
domesticar las acciones humanas: el investigador,
gracias a sus presupuestos tedricos, se convierte en
sujeto de obras para decir y pos-decir todo acerca del
sujeto investigado, lugar de adecuacién que oculta o
enmascara su rostro, dejandolo a entera disposicion
de la obras. El segundo tiene que ver con visiones
maniqueas e idilicas que se tienen acerca del otro
investigado, puntos de vista que terminan alineando
la singularidad a la mismidad del investigador. El
tercer punto critico hace referencia alos procesos de
formacion de los investigadores sociales; procesos
en los que se les forma para explicar o comprender
a las comunidades locales bajo la mismidad de una
sociedad injusta que discursivamente apela a dere-
chos de igualdad. A continuacién explicitaremos de
manera sucinta cada uno de ellos.

El formalismo de las practicas sociales: para
Foucault (2001) el surgimiento de las Ciencias
Sociales se encontrd ligado a la emergencia de dis-
ciplinas como un intento de abordar las practicas
sociales de los sujetos; los saberes que comportan
dichas précticas hacen parte de las formas de rela-
cion intersubjetiva. De este modo, a las disciplinas,

17 ‘Epistemologia fecundante’ entendida como aquella que lleva con-
sigo un pensamiento reflexivo del conocimiento en confrontacion
consigo mismo, con sus pares e impares (otros) y con su mundo;
epistemologia movida por el viento, la cual reacciona frente a
aquellos adelantos cientificos que el sujeto se niega aceptar, ciega
y acriticamente. Lo producido “como cientifico”, por el cientifico
social y natural, debe ser continuamente depurado en procesos
subjetivos e intersubjetivos de reflexion (Jaramillo, 2003).

18 Por ‘obras’ entendemos aquellas producciones que del intelecto
humano, se condensan en textos escritos, y que reflejan un cono-
cimiento cerrado y objetivo de la realidad.

m15



Universidad Pedagégica Nacional

en su intento de volverse omni-comprensivas, se les
escaparon los saberes a través de los intersticios de
sus postulados cientificos; son los sujetos sociales
los que significan el mundo emancipadamente.
Los saberes son practicas que van mas alla de las
disciplinas o ciencias humanas; saberes que las
desbordan porque son parte, segiin Levinas del
“misterio humano”; asi sea “denunciado [por éstas]
como ignorancia y opresion” (1998b, p. 82).

Por lo general, en investigacion se da mas pre-
eminencia a antecedentes de marcos logicos en
torno a un objeto de estudio (que obviamente son
importantes), que a las practicas de los sujetos rela-
cionados con esos saberes. Los tiempos internos de
los sujetos implicados son igualmente importantes
en la configuraciéon del proyecto, tanto como los
referentes conceptuales que los sustentan. En tal
sentido, se hace necesaria esa actitud fenomenolo-
gica del investigador del ir a las cosas mismas, “lo
que significa ante todo no atenerse a las palabras que
s6lo mientan una realidad ausente” (Levinas, 2005b,
p. 68), realidad no percibida, escondida en las hojas
de los libros, privada de ser tocada. Esto invoca a
que el investigador se pregunte si el conocimiento
emergente de su proyecto proviene de un mundo
tedrico objetivo o si, por el contrario, tiene multiples
formas de trabajo cientifico; es decir, esta regado en
novelas, relatos, expresiones artisticas, reportajes,
etc. (Jaramillo, 2006).

Lavision del Otro: una preocupacion principal
en las Ciencias Sociales son los sujetos sociales; seres
que responden a heterogeneidades caracterizadas
por tiempos y lugares construidos objetiva y sub-
jetivamente, “actores”® —y no objetos— que hacen
parte de los procesos de investigacion (Zemelman,
2006). A veces se considera que por tratarse de seres
humanos, se tiene una total comprension acerca de
la trascendencia y altura del Otro en sus procesos
de alteridad; sin embargo, en la praxis, el otro que

19 Dado que ‘actor’ puede connotar cierta simulacién, asumimos mejor
la nocion de sujeto, el cual no es una simple forma de la razén,
sino Sujeto en tanto “es capaz de movilizar el célculo y la técnica
del mismo modo que la memoria y la solidaridad, y sobre todo al
combatir, indignarse, esperar, inscribir su libertad personal en las
batallas sociales y liberaciones culturales. El sujeto, mas ain que
razon, es libertad, liberacion y rechazo” (Touraine, 2000, p. 67).

16 =

se estudia se torna instrumental. Lo anterior, se
presenta desde dos perspectivas: la primera tiene
que ver con ir al otro en posicién de superioridad
donde se nos vuelve tema de estudio; se compar-
timentaliza a fin de ser tratado como poblacidon
objeto de una investigacion. Asi, terminamos con-
siderando al otro como exterioridad (como alguien
que se encuentra fuera de mi), o como negatividad
(distinto a mi), o como temdtica de estudio (asi no
hablaremos de nifios y nifias sino de infancia o de
pobres sino de pobreza) (Skliar, 2006, p. 256). En
el segundo caso, el investigador va con una mirada
mas implicativa, con su conciencia abarcadora que
el otro no es sélo fuente de datos sino alguien igual
ami; adecuacion del otro a partir de la experiencia
del mismo. En ambas posiciones el otro pasa a ser
un anénimo, ser de obras que circula de mano en
mano, constatado a partir de pre-figuraciones em-
piricas y moldeado perfectamente al gran corpus
de la teoria.

Recordemos que para Levinas el otro no es
adecuacién a un sujeto cognoscente, sino que es un
sujeto que se nos presenta como rostro; rostro en
la medida que no es reductible a la apariencia, ni
menos a caretas de personajes. Para tal fin, se hace
“necesario que aparezcamos el uno para el otro, no
como si estuviéramos yuxtapuestos, sino convenci-
dos de que yo soy mi exterior y el cuerpo del otro es
él mismo. Sin esta concepcidn, seguiria el pensador
[investigador] creyendo que el cuerpo del otro es
un accidente que obstaculiza su objetivacion; o, a
lo mejor, reduciendo el Otro al Mismo, creyendo
totalizar el infinito que encierra” (Aguirre, 2006b, p.
71). La formacion de los conceptos que se tienen del
Otro es mas que alcanzar conocimiento a partir de
consensos en los que se garantizaria la objetividad
del saber, siempre y cuando haya un acuerdo entre
las multiples subjetividades. El Otro nos “arranca
de nuestra hipostasis, del aqui, del corazon del ser
o del centro del mundo en donde yo me pongo
a mi mismo como privilegiado [...] la reduccién
intersubjetiva describe la posibilidad asombrosa o
traumatica de ese desengaiio en el que el yo, frente al
otro, se libera de si, despierta de su sueio dogmatico”
(Levinas, 2001b, p. 109).

FOLIOS n.° 31



Este proceso de ver al otro como absolutamente
Otro pasa a ser de vital importancia en las Ciencias
Sociales, pues la vision que se tenga del Otro, partira
su relacion intersubjetiva y los ensanchamientos de
horizonte de vida; lo que va mas alla de ser una rela-
cioén cognitiva, relacion mas bien ética y espiritual:
“quizas lo espiritual no muestre —no revele- su es-
pecificidad mas que cuando se interrumpe la rutina
del ser: en la extrafieza de unos humanos ante los
otros, que sin embargo son capaces de una sociedad
cuyo vinculo ya no es la integracion de las partes
en un todo (Levinas, 2002, p. 117). Amar al Otro
en la no-indiferencia, sino en su rostro humano es
nuestro principal reto en la investigacion.

Formando en la Totalidad: La época moderna
se caracteriz6 por una formacion que propugnaba
la experticia, el desarrollo de talentos y el tener
cierta edad para resolver problemas del mundo
adulto. Formarse queria decir aquellas obligaciones
que tiene el sujeto para consigo mismo al no dejar
oxidar los propios talentos. Concepto Kantiano de
formacion que se alejaba de la vida y la vivencia
que, segun Gadamer, son aquellas disposiciones
que tienen en cuenta la experiencia del sujeto que se
forma a partir de la interacciéon. Humboldt sugiere
un sentido de formacion que diferencia la cultura
(que segun la modernidad forma para la técnica
y el talento) de la formacion del ser: “cuando en
nuestra lengua decimos formacién (Bildung)2»,
nos referimos a algo mas elevado y mds interior, al
modo de percibir que procede del conocimiento y

20 Eltérmino aleméan ‘Bildung’, que se traduce como “formacion”, lo
entendemos como la cultura que posee el individuo como resultado
de su formacion en los contenidos de la tradicion de su entorno.

FOLIOS n.° 31

Facultad de Humanidades

del sentimiento de toda la vida espiritual y ética y
se derrama armoniosamente sobre la sensibilidad
y el caracter (Gadamer, 1983, p. 86). Formacion en
este sentido, no quiere decir solo el desarrollo de
talentos o capacidades, ella es y hace parte de la vida
interior del hombre.

En la formacién no sélo intervienen las capa-
cidades y talentos de una razén ilustrada, también
participa una vida valorada y fundamentada en
una ética no impuesta en procesos de alteridad.
Formacién que emerge en el devenir del tiempo,
que hace historia y se dinamiza al no quedarse sélo
en lo experto de la academia, sino que trasciende,
avanzay toca al sujeto en su multi-dimensionalidad.
En el ambito formativo, se observa que las Ciencias
Sociales le apuestan a un sujeto que necesita ser for-
mado para cierto tipo de sociedad; es decir, el otro
se forma con base al tipo de hombre y humanismo
imperante; y ello no s6lo desde los dmbitos escolares,
sino en la manera como se instruye a los cientificos
actuales. Un investigador que plantea postulados
parala mismidad de la sociedad presente ( Totalidad)
y que poco cuestiona tal alienacion, se convierte
en un ser preso de fuerzas que los dirigen a sus
espaldas y toma prestado un sentido para seguirse
moviendo en medio de sus obras (Levinas, 1977).
Se entrena un investigador para que compruebe
teorias producto de observaciones empiricas que
posteriormente constata y presenta a un publico
ilustrado; sin embargo, la vida, la verdadera vida
[...] atn sigue ausente .l

ml7



Universidad Pedagégica Nacional

Bibliografia

Aguirre, J. (2007). “El concepto ‘Morada’ como cate-
goria posible para la fundamentacién de una ética
ambiental”. En: Revista Luna Azul (en linea), n.° 25
(Julio - Diciembre). Obtenido desde [http://lunazul.
ucaldas.edu.co/downloads/Revista25_9.pdf]

Aguirre, J. (2006a). “Estatus epistemologico de la conver-
sacion y sus aportes a la practica investigativa” En:
Cinta de Moebio (en linea), n.°25 (Marzo). Obtenido
desde [http://www.csociales.uchile.cl/publicaciones/
moebio/25/aguirre.htm]

Aguirre, J. C. (2006b). La fenomenologia como fundamen-
to de las ciencias humanas. Tesis para optar al titulo
de Magister en Filosofia de la Ciencia. Programa de
Filosofia. Universidad de Caldas. Manizales.

Aguirre, J., Jaramillo, L. (2006). “El Otro en Levinas: una
salida ala encrucijada sujeto — objeto y su pertinencia
en las ciencias sociales”. En: Revista Latinoamericana
de Ciencias Sociales, Nifiez y Juventud, vol. 4, n.°2
(Julio-Diciembre), pp. 47-71.

Alford, C. E (2002). “The opposite of totality: Levinas
and the Frankfurt School”. En: Theory and Society,
vol. 31, n.° 2 (Abril), pp. 229 - 254.

Burggraeve, R. (2005). “The good and its shadow: the
view of Levinas on human rights as the surpassing
of political rationality”. En: Human Rights Review,
vol. 6, n.° 2, (Junio), pp. 80 - 101.

Critchley, S. (2004). “Introduccion a Levinas™. En: Le-
vinas, E. Dificil Libertad. México: Editorial Fineo,
pp. 11 - 39.

Dueck, A., Parsons, T. (2007). “Ethics, Alterity, and Psy-
chotherapy: a Levinasian Perspective”. En: Pastoral
Psychology, vol. 55, pp. 271-282.

Dussel, E. (2004). “Lo politico en Levinas (hacia una
filosofia politica critica)”. En: Barroso, Moisés; Pé-
rez, David. Un libro de huellas. Aproximaciones al
pensamiento de Emmanuel Lévinas. Madrid: Trotta.
pp- 271 - 293.

Foucault, M. (2001). Las palabras y las cosas, una ar-
queologia de las ciencias humanas. México: Siglo
Veintiuno Editores.

Gadamer, H. (1993). Elogio de la teoria, discursos y arti-
culos. Barcelona: Peninsula.

Gadamer, Hans. (1983). Verdad y Método 1. Salamanca:
Sigueme.

18 m

Gaitan, C. (2008). Sentido de la epistemologia en las
Ciencias Sociales. Conferencia orientada en el Primer
Encuentro Nacional de Historia de la Educacién
Fisica, la Recreacion, el Deporte y la Motricidad
Humana. Facultad de Ciencias Naturales, Exactas y
de la Educacién, Universidad del Cauca, Popayan,
Diciembre 11-13.

Giri, A. (2006). “Creative Social Research: rethinking
theories and methods and the calling of an ontolo-
gical epistemology of participation”. En: Dialectical
Anthropology, vol. 30, pp. 227 - 271.

Guenther, L. (2007). “Le flair animal: Levinas and the
possibility of animal friendship”. En: PhaenEx, n.° 2
(otono/invierno), pp. 216 — 238.

Fuller, S. (1997). La comprension publica de la ciencia:
nuestro tltimo pdnico moral. (Traducido por Dalia
Restrepo, 2002). Doctorado en Ciencias Sociales,
Niflez y Juventud, Universidad de Manizales — CIN-
DE, pp. 1-39.

Haack, S. (2002). “The same, only different”. En: Journal of
Aesthetic Education, vol. 36, n.° 3 (otofio), pp. 34-39.

Hendley, S. (2004). “Speech and Sensibility: Levinas and
Habermas on the constitution of the moral point of
view”. En: Continental Philosophy Review, vol. 37,
pp. 153 - 173.

Heidegger, M. (1998). “La época de la imagen del mundo”
En: Caminos de Bosque. Madrid: Alianza.

Husserl, E. (1991). La crisis de las ciencias europeas y la
fenomenologia trascendental. Barcelona: Critica.

Jaramillo, L. (2008). “La rebelion de la revelacién”. En:
Segundo Encuentro Nacional por la Vida. Bogota,
Universidad Nacional, Octubre 31 — Noviembre 1.

Jaramillo, L. (2006). Investigacion y Subjetividad. La com-
plementariedad como posibilidad para investigar en
educacion. Tesis para optar al titulo de doctorado. Uni-
versidad de Tras-os-Montes. Vila Real - Portugal.

Jaramillo, L. (2003). “sQué es epistemologia? Mi mirar
epistemoldgico y el progreso de la ciencia” En: Revista
digital Cinta de Moebio, n.°. 18. Diciembre. Facultad
de Ciencias Sociales. Universidad de Chile [http://
www.moebio.uchile.cl/18/frames01.htm]

Jaramillo, L, Aguirre, J. (2008). “Educaciéon y Mundo de la
Vida” En: Revista U.D.C.A. Actualidad & Divulgacion
Cientifica, ano 11, n.°. 2, pp. 61 - 70.

FOLIOS n.° 31



Jaramillo, L., Aguirre, J. (2009). “Rostro y Otro: Mas alla
de la Tematizacion”. En: IV Jornadas Nacionales Em-
manuel Levinas: Perspectivas de Alteridad, Medellin,
Universidad de Antioquia, Abril 13-14.

Kant, I. (2000). Critica de la Razén Pura. 18 ed. Madrid:
Alfaguara.

Levinas, E. (2006). Altérité et transcendance. Paris: Librai-
rie Générale Francaise.

Levinas, E. (2005a). “La filosofia y la idea de lo infinito”
En: Descubriendo la existencia con Husserl y Heideg-
ger. Madrid: Sintesis.

Levinas, E. (2005b). “Reflexiones sobre la «técnica» fe-
nomenolégica”. En: Descubriendo la existencia con
Husserl y Heidegger. Madrid: Sintesis.

Levinas, E. (2004). “Heidegger, Gagarin y Nosotros”.
En: Dificil Libertad. Buenos Aires: Lilmod. pp. 289
-291.

Levinas, E. (2002). Fuera del sujeto. De la intersub-
jetividad. Notas sobre Merleau-Ponty. Madrid:
Caparros.

Levinas, E. (2001a). “Trascendencia y Altura”. En: La
realidad y su sombra. Madrid: Trotta. pp. 85-125.

Levinas, E. (2001b). Entre nosotros: ensayos para pensar
en otro. Valencia: Pretextos.

Levinas, E. (1998a). “Prefacio”. En: Humanismo del otro
hombre. Madrid: Caparros. pp. 11 - 17.

Levinas, E. (1998b). “Sin identidad”. En: Humanismo del
otro hombre. Madrid: Caparros. pp. 81 — 97.

Levinas, E. (1991). Etica e Infinito. Madrid: Rogar.

FOLIOS n.° 31

Facultad de Humanidades

Levinas, E. (1987). De Otro modo que ser, o mds alld de
la esencia. Salamanca: Sigueme.

Levinas, E. (1977). Totalidad e Infinito: ensayo sobre la
exterioridad. Salamanca: Sigueme.

Lippitz, W. (2007). “Foreignness and Otherness in Peda-
gogical Context”. En: Phenomenology & Practice, vol.
1, n.°. 1, pp. 76-96.

Loumansky, A. (2006). “Levinas and the possibility of
justice”. En: Liverpool Law Review, vol. 27, n.°. 2,
(Julio), pp. 147-171.

Skliar, C. (2006). “Fragmentos de amorosidad y de al-
teridad en Educacion”. En: Revista Colombiana de
Educacion, Bogota, Universidad Pedagdgica Nacio-
nal, vol. 50, pp. 253-266.

Theocharis, T. (1997). “When did the Science Wars
Start?”. En: Science and Engineering Ethics, vol. 3,
271-272.

Todd, S. (2003). “Introduction: Levinas and education:
the question of implication”. En: Studies in Philosophy
and Education, vol. 22, pp. 1 - 4.

Tourine, A. (2000). ;Podremos vivir juntos? El destino del
Hombre en la aldea Global. Buenos Aires: Fondo de
Cultura Econdémica.

Van Hooft, S. (2003). “Pain and Communication”. En:
Medicine, Health Care and Philosophy, vol. 6, No.
3, pp. 255-262.

Zemelman, H. (2006). “Pensar la sociedad y los sujetos
sociales”. En: Revista Colombiana de Educacién,
Bogota, Universidad Pedagogica Nacional, vol. 50,
pp- 15-33.

=19





