Entre el extrafiamiento y lo comun.
En torno a la nocion de amistad desde
la hermenéutica de Gadamer

Between strangeness and familiarity. On the notion
of friendship according to Gadamer’s hermeneutics

César Augusto Delgado Lombanat: 2

Resumen

Lafinalidad de este articulo es interpretar como en la hermenéutica de Gadamer se constituye una concepcion
de reconocimiento que puede ser abordada desde el horizonte de la amistad, entendida como un ambito de
experiencia de la radical otredad del otro. El texto se divide en cuatro partes: en la primera se esclarece la
nocion de amistad desde la perspectiva griega que la concibe como un estar en casa. En la segunda parte,
se rastrea la concepcion de amistad trabajada por el Gadamer de los afios 90, con el animo de dar cuenta del
correlato ontoldgico que vincula a la alteridad con la experiencia de la amistad guiada por el principio de la
buena voluntad. En la tercera parte, se aborda la idea de extrafiamiento como muestra de reclamo de reco-
nocimiento. Finalmente, se propone la idea segln la cual el extrafiamiento abre la perspectiva gadameriana
sobre la amistad, vista desde la eclosidon de horizontes, a la concepcion de estallido de horizontes.

Palabras clave:

amistad, extrafiamiento, diferencia, reconocimiento.

Abstract

This article seeks to explain how, in Gadamer’s hermeneutics, a conception of recognition establishes itself.
This can be addressed in terms of the horizon of friendship, which is understood as a field of experience of the
radical otherness of the other. The text is divided in four parts: in the first part, light will be shed on the notion
of friendship according to the Greek perspective, which conceives of it as being at home. In the second part,
the conception of friendship worked on by Gadamer in the 1990s will be traced, with the intention of accounting
for the ontological correlative which links otherness with the experience of friendship guided by the principle
of good will. In the third part, the idea of strangeness as an indication of the demand for recognition will be
dealt with. Finally, it will be proposed that strangeness opens up the Gadamerian perspective about friendship,
viewed from the emergence of horizons to the conception of the shattering of horizons.

Key words:

friendship, strangeness, difference, recognition.

1 Profesor becario de la Pontificia Universidad Javeriana, Bogota, Colombia. Correo electrénico: cesar-delgado@javeriana.edu.co

2 A mihija Maria Victoria por la promesa de vida en su sonrisa y a Manuel Alejandro Prada por el testimonio de amistad, por
la que esta por-venir.

FOLIOS » Segunda época « N.° 38 « Segundo semestre de 2013 « pp. 3-14 3m



Universidad Pedagodogica Nacional
Facultad de Humanidades

Solo un amigo puede aconsejar a otro, o dicho de otro
modo, sélo un consejo amistoso puede tener sentido
para el aconsejado. También aqui se hace claro que
el hombre comprensivo no sabe ni juzga desde una
situacion externa y no afectada, sino desde una per-
tenencia especifica que le une con el otro, de manera
que es afectado con €l y piensa con él.

Hans-Georg Gadamer

Este texto tiene por objetivo explorar como en la
hermenéutica de Gadamer se constituye una con-
cepcion de reconocimiento que puede ser leida
desde el horizonte de la amistad entendida como
un ambito de experiencia de la radical otredad del
otro. Desde esta perspectiva, se muestra que en la
amistad deviene la posibilidad del acontecer del
extrafiamiento y lo comiin que son sentidos consti-
tutivos del encuentro con la alteridad.

El documento se estructura en cuatro partes: en
la primera se ubica al lector en la necesidad de inter-
pretar la nocion de amistad desde la perspectiva
griega que la concibe como un estar en casa, la expe-
riencia del morar y, a contra cara de esta orientacion,
se propone que se hace imperativo reconocer que
en Gadamer la interpretacion de la amistad queda
insatisfecha sino se contempla la idea de demanda
de reconocimiento. En la segunda parte, se rastrea
la concepcion de amistad trabajada por el Gadamer
tardio, con el fin de dar cuenta de la correlacion onto-
légica que vincula ala alteridad con la experiencia de
la amistad guiada por el principio de la buena volun-
tad; la solidaridad es un suelo comun. En la tercera
parte, se aborda la idea de extraiiamiento como mues-
tra de reclamo de reconocimiento que es constitutivo
del experienciar la otredad. Finalmente, se propone
la idea segtin la cual el extranamiento abre la pers-
pectiva gadameriana sobre la amistad vista desde la
eclosion de horizontes, ala concepcion de estallido de
horizontes que permite comprender la amistad como
un camino fracturado por el otro radical.

Sobre la amistad: el estar en casa
supone acoger el reclamo de la otredad

De entrada, puede afirmarse que para alcanzar la
interpretacion sobre la concepcion de la amistad

Segundo semestre de 2013 pp. 3-14 4=

en el ambito gadameriano, se hace necesario no
perder de vista dos fuentes centrales que alimentan
el modo en que se va constituyendo la experiencia
de la amistad como horizonte del reconocimiento.

En primer lugar, Gadamer regresa a la tradicion
griega, especificamente a Platén y Aristdteles, con
el fin de poner en evidencia como la amistad no es
bajo ninguna circunstancia un “concepto desconec-
tado de la trama de la vida’, sino que remite a una
experiencia que configur6 los modos de habitar el
mundo de un pueblo que articuld sus practicas en
torno al sentido de la philia que Gadamer traduce
como solidaridad -lo comun entre los hombres-.
“Los griegos hablaron de philia. Ese término no
alude alo que hoyllamamos ‘amistad; sino a la soli-
daridad, es decir, a lo que entre los seres humanos
vale como algo comun” (Gadamer, 2002a, p. 87).

En segundo lugar, a la concepcion de amistad le
va la idea de reclamo de reconocimiento, de donde
Gadamer puede interpretar que el estar orientado-
al-otro pasa por la fuerza de la exigencia de validez
de la alteridad radical, que no solo tiende a la amis-
tad como la busqueda de lo que nos “vincula”; pues
en la experiencia de solidaridad surge, ademas, la
violencia de una perspectiva novedosa que desga-
rra la interpretacion predominante de la nocion de
philia como unidad cerrada.

De otro modo, la solidaridad es una experiencia
que podemos denominar amistad-extraniada que da
lugar a la diferencia. Esta diferencia se constituye en
dos movimientos simultaneos de la alteridad: el sen-
tirse en casa, vinculado, el acuerdo; pero a su vez, el
estar en disociacidn, en separacion, en una palabra
en extrafiamiento. Afirma Gadamer: “La apertura
hacia el otro implica, pues, el reconocimiento de
que debo estar dispuesto a dejar valer en mi algo
contra mi, aunque no haya ningun otro que lo vaya
a hacer valer contra mi” (Gadamer, 2001a, p. 438).

La amistad es estar en
casa: sobre lo comtn

Demos paso ala comprension de la experiencia dela
amistad desde la perspectiva de Platon y Aristoteles
que es recogida por Gadamer en un ensayo titulado

FOLIOS n.° 38



“Amistad y solidaridad”. En este texto Gadamer
echa mano inicialmente de un dialogo de Platon,
el Lisis, en el que halla un primer presupuesto de la
concepcion de la amistad: la philia es como el estar
en casa; lo “casero’, que en griego se designa bajo
la expresion oikeion; lo propio; lo acostumbrado.
Pero para alcanzar la interpretacion sobre este pre-
supuesto Gadamer se detiene en el didlogo en el que
Sécrates interroga a dos jovenes que se encuentran
en el gimnasio. Platén, siguiendo a Sdcrates, quiere
saber qué es la amistad y ve en estos niflos en etapa
de maduracion el horizonte adecuado para hallar
respuesta. Socrates, valiéndose de su método, la
mayéutica, lanza una serie de preguntas en las que
se ve un interés por saber qué es lo que hace que
dos personas se agraden y entablen una relacion; a
Socrates le inquieta cudl es la causa de que nos una-
mos y decidamos constituir una vida juntos.

Por este camino Sdcrates capta en los jovenes
un tipo de amistad mediada por la fascinacion; la
ostentacion de los nifnos, que pretenden deslum-
brarse unos a otros; la amistad infantil, ain inma-
dura pero paso inicial para alcanzar la verdadera
amistad. Sin embargo, descubre algo: es posible que
la verdadera amistad sea el momento en el que lo
igual se une con lo igual, o viceversa, el instante en
el que lo diferente se acerca y se hacen necesarios
el uno para el otro. Gadamer, en su interpretacion
del didlogo, adelanta una nueva tesis:

Tal vez sea verdad entonces lo contrario: que la
eleccion de amigo busque mads bien lo desigual, y
que se base en que uno descubre en el otro algo
digno de admiracién y carifio. O quiza es en
general la busqueda de un modelo en un mundo
en el que los nifios se ven tantas veces llevados y
traidos entre lo bueno y lo malo, lo bello y lo feo.
Encontrar un modelo, tal vez sea eso lo que se ve
en el amigo, y todo lo que le resulte grato a uno'y
hace que las personas se hagan amigas. (Gadamer,
2001a, pp. 79-80)

Un modelo en el que la admiracién y el res-
peto median, o tal vez, lo desigual, la necesidad de
complementarse. Empero, la respuesta que obtiene
Sécrates es ambigua, no alcanza el resultado espe-

FOLIOS n.° 38

Entre el extraflamiento y lo com(n. En torno a la nocién
de amistad desde la hermenéutica de Gadamer.

César Augusto Delgado Lombana

rado: saber qué es la amistad verdadera. Asi, la con-
versacion con los nifos le devela pistas: un primer
paso para llegar a la respuesta es encontrar como
se constituyen las primeras amistades, la amistad
infantil.

Socrates, insatisfecho, busca una nueva oportu-
nidad para encontrar respuesta. Y en la construc-
cion de la trama del didlogo platénico, Alcibiades, el
hermoso y aguerrido luchador, se presenta como un
personaje importante, dado que Sdcrates ve en él un
joven dotado de experiencia y en transito a la edad
de madurez. El guerrero del Peloponeso, el joven
ambicioso y realista, resta importancia a las discu-
siones sobre la justicia, el valor y la valentia (poco
le importan); solo hay para él algo que se reviste de
valor: el acceso al poder. Este presupuesto le permite
entrar a Scrates a construir un coloquio en el que
logra demostrar que la verdadera amistad se sobre-
pone al poder y la ambicién individual, ninguna
riqueza material alcanza la inconmensurabilidad de
una amistad verdadera. Asi, Gadamer recuerda el
esfuerzo de los filosofos por evidenciar los diferentes
tipos de amistad y, con base en el didlogo platénico,
se atreve a mostrar una primera tipificacion de los
modos en que se da la philia:

Esta, por una parte, la amistad infantil, que ya he-
mos mencionado, tan bellamente descrita tanto en
lo que tiene de alardes y rivalidad como en su tier-
na timidez. Esta luego la amistad del muchacho
que crece, las primeras amistades amorosas que
trae la vida. Esto existe en todas las sociedades,
también en las que no estdn organizadas como la
delos griegos. Y finalmente el proceso por el que,
a partir de estas amistades amorosas, y de las mas
tardias del hombre auténomo, ya mas maduro,
acaba por nacer la verdadera amistad, la amistad
de por vida. (Gadamer, 2001a, p. 81)

El hermeneuta dirige ahora su analisis hacia
Aristdteles y encuentra que el Estagirita ubica tres
tipos de amistad: la primera, la amistad en la que se
busca el placer, el goce, el deleite estético; en segunda
clase, las amistades de negocios; y, por ultimo, la
verdadera amistad. Pero atin no se ha respondido la
pregunta: ;Qué es la verdadera amistad? Gadamer,

=5 ISSN: 0123-4870



Universidad Pedagodogica Nacional
Facultad de Humanidades

antes de lanzar una respuesta obstinada, busca un
principio que sustente un posible argumento y lo
descubre en una palabra griega: Philautia que tra-
duce amor a si mismo. Para Gadamer toda vincu-
lacién parte de este principio que es tomado en la
actitud natural como sinénimo de egoismo y aisla-
miento en si mismo, culto al s mismo.

Frente a esto, Gadamer adelanta una correccidén
en la interpretacion del principio y exige que lo com-
prendamos como la posibilidad que tenemos cada
uno de ponernos de acuerdo con nosotros mismos;
es imposible comprender a los otros si yo soy mi
propio enemigo (recuérdese la manera desoladora
en que Descartes habla de un combate con nuestro
propio yo).

En primer lugar, debo comprenderme a mi
mismo, estar de acuerdo con mis actuaciones; esto
me permite acercarme a los otros. Ser amigo implica
un encuentro originario en el que me presento como
muestra vinculante de comprension y respeto por lo
que soy. Insiste Gadamer en que el hombre incon-
forme y molesto consigo mismo es siempre un obs-
tdculo en la estructuracion de la trama del vivir, el
estar en casa exige estar vinculado, abierto al didlogo
yalaescucha. Sin embargo, estar en casa no es coin-
cidir de forma pasiva; la comprension toma sentido
en la discusion paciente y abierta al lenguaje. Para
estar en casa primero debo hacer de mi mismo mi
morada en la que soy capaz de acoger al otro.

Philautia, amor asi mismo, aiin entrafia un signi-
ficado mas: la posibilidad de entregarme a mi mismo
y en esta vinculacién la capacidad de luchar por
lo otro del otro, por lo que nos permite pensarnos,
constituirnos como suelo comun. Estar en casa me
obliga a hacer de ésta un espacio de buena vida, tal
y como la comprende Socrates.

Ahora bien, hemos encontrado un principio que
nos permite edificar la amistad; sin embargo, sigue
aun sin responderse a qué llamamos amistad origi-
naria. Gadamer recurre a Socrates para lanzar una
respuesta. Philautia nos recuerda el lema socratico:
condcete a ti mismo, el cual, paraddjicamente, declara
Gadamer, Sdcrates no sigui6 realmente; pero el her-
meneuta adelanta una interpretacion del lema del

Segundo semestre de 2013 pp. 3-14 6m

Oraculo de Delfos: convoca a comprendernos como
hombres con multiples posibilidades; no hay hom-
bres superiores ni especiales gracias a un don divino,
tan solo hombres que estdn en el mundo con otros.

Es el famoso “condcete a ti mismo’, ese lema del
santuario de Delfos que se le impone al hombre
unay otra vez. Condcete que eres solo un hombre,
no el producto de una providencia divina, ni el
ungido por algln carisma especial, ni nadie que
se le garanticen, mas aca y mas alla de todas las
vinculaciones humanas, privilegios, victoria y
éxito. Nada de todo eso. (Gadamer, 2001a, p. 84)

Enseguida, Gadamer lleva su argumento a suelo
firme y retoma al Estagirita para afirmar que la ver-
dadera amistad es el acontecer vinculante por el
que me reconozco en otro y el otro se reconoce en
mi. Pero, ;qué significa reconocerse y vincularse?
Comprendernos como hombres que amamos, sofia-
mos, odiamos y estamos en el mundo; pero, a su vez,
reconocerse implica ver en el otro la diferencia, lo
singular, y esto nos impone un gran reto: constituir
en la diferencia el punto de partida parala construc-
cion de la trama de la vida. La diferencia me hace
reconocerme en un mundo constituido por multi-
ples horizontes de sentido: el mundo de la vida es
en la pluralidad, en el alejamiento y en el encuentro.

La diferencia me invita al didlogo, al recono-
cimiento de la opinién de lo diferente; y ser
vinculante significa ser para el otro una morada,
el oikos griego, en el que soy capaz de acoger el
sentido de la hospitalidad: “Reconocerse en el
otro y que el otro se reconozca en uno. Pero no
solo en el sentido asi es ese, sino también en el de
concedernos reciprocamente el ser diferentes, mas
aun, por decirlo en palabras de Droysen: Asi tienes
que ser, pues asi te quiero. Esto es la verdadera
amistad. Aristoteles la llama amistad de la areté
[...]" (Gadamer, 2001a, p. 81)

De esta forma, podemos decir que la amistad se
comprende desde el horizonte de Aristdteles que es
abrazado por Gadamer en el siguiente enunciado:
Asi tienes que ser, asi es como te quiero, esto es la
amistad descrita poéticamente y afirmarlo significa
una reconfiguracion de la intersubjetividad. Vale

FOLIOS n.° 38



insistir en que esta actitud vital se sedimenta en el
dialogo abierto, escuchar al otro desde si mismo es
la forma de amar la alteridad tal y como es. Un si
mismo abierto al mundo y al lenguaje de la diferen-
cia. Afirma Gadamer:

Si no escuchamos con aquella benevolencia
que sabe reconocer al otro en lo que ¢l piensa,
entonces somos sofistas. Esto es, desde luego, lo
que se quiere dar a entender en nuestra manera
de hablar, cuando nos referimos a la sofistica. El
sofista no quiere en absoluto entender, sino que lo
que quiere es seguir teniendo la razén. (Gadamer,
2001b, p. 370)

De este modo Gadamer avanza a través del
legado de Aristoteles para lograr introducir dos
nuevas nociones que se hacen condicién necesaria
dela configuracion del suelo de la amistad, nos esta-
mos refiriendo a las ideas de phronesis y de synesis.
En efecto, Gadamer recuerda que el Estagirita logra
heredarnos, en primer lugar, el principio rector de la
phronesis que para el filésofo de Heidelberg se cons-
tituye en una condicion irreductible del habitar con
los otros. La phronesis traducida generalmente como
prudencia permite entender que en la philia se pone
en juego un saber examinar multiples posibilidades
de eleccion que nos obligan a preguntarnos por los
moviles y consecuencias de nuestras acciones. Para
Gadamer, siguiendo a Aristételes, la prudencia no
es una forma “pasiva de observacion’, es esencial-
mente un actuar examinado, con orientacidn, con
el animo de comprender las pasiones que se ponen
en juego, un actuar que nos lleva a reconocer que
los otros también buscan la vida buena y, por ello,
nuestra existencia se debate en la razon practica, en
el saber examinar, en el buen juzgar®.

Asi, para Gadamer, Aristoteles no descuida -lo
que se venia anunciando mas arriba— que el hombre
debe estar en la capacidad de encontrarse en acuerdo
consigo mismo para poder actuar rectamente, aun-

3 Por tal motivo agrega Gadamer: “la phronesis, no es —ni mucho
menos— una distincion especial de quien filosofa. Sino que, al
contrario, aquel que reflexiona sobre lo bueno y lo recto en general,
se ve remitido a ese logos practico de la misma manera que aquel
que quiere traducir en hechos las ideas que él tiene acerca de lo
que es bueno y recto” (Gadamer, 2001b, p. 128).

FOLIOS n.° 38

Entre el extraflamiento y lo com(n. En torno a la nocién
de amistad desde la hermenéutica de Gadamer.

César Augusto Delgado Lombana

que habra que recordar con Gadamer, siempre esta-
mos atravesados por la finitud de nuestro punto de
vista, de nuestra mirada que se hace humana en la
inconciliable finitud, la finitud de este hombre que
soy-somos que sabe que al apuntar al justo medio
es su propia existencia la que es lanzada, es puesta
en juego-arriesgada, abierta radicalmente al otro, lo
cual implica reconocer dolorosamente que nuestro
deseo de encarcelar a los otros devenga en la impo-
sibilidad de alcanzarlos, de ocultarlos en las proyec-
ciones de la conciencia infeliz que se realiza en su
aislamiento en el solus ipse. Es este el centro de la
razdn practica, actuamos con vista al justo medio, a
un medio que se nos escapa, se pone en fuga, pero
es en esta condicion de incompletitud que el otro
acontece*.

Ahora bien, se anuncié ademas que la com-
prension de la philia implica no perder de vista el
horizonte de la synesis, que podria ser entendida
como el saber aproximarse a la alteridad; no basta
la prudencia, el saber examinar como medium edi-
ficante de la accion. En la experiencia de la amistad
se hace imperativa la synesis, el saber estar junto al
otro, saber que no adviene al hombre en las meras
proyecciones de la mismidad sobre la alteridad.
Todo lo contrario acontece en la escucha, en el saber
oir, quizas en el saber preguntar y responder. Asi,
puede declararse con Mariflor Aguilar, comentarista
de Gadamer:

Comprension o encuentro. Es tan complejo el
proceso de relacion con los semejantes, que para
Aristoteles no es suficiente la prudencia para dar
cuenta de ella y anade la virtud de la synesis que
no solo consiste en la capacidad de juzgar ade-
cuadamente una situacién concreta, sino también
en saber aproximarse a otro individuo. (Aguilar,
2009, p.p. 91-97)

4 La cosa misma del formar (Bildug) pensado desde el horizonte
aristotélico que Gadamer hereda consiste precisamente en un
esfuerzo constante de acogimiento de nuestra propia finitud,
condicion ontoldgica de nuestro ser-con-otros. Asi, la idea de
formacion se hace carne en el siguiente mandato hermenéutico:
“Tenemos que aprender a respetar al Otro y a lo Otro. 0 lo que es
lo mismo, tenemos que aprender a no tener la razén. Tenemos que
aprender a perder en el juego [...] esto empieza a los dos afios, 0
quizas antes. Quien no lo aprende pronto, nunca resolvera los
problemas mayores de la vida posterior” (Gadamer, 1990, p. 37).

n7 ISSN: 0123-4870



Universidad Pedagodogica Nacional
Facultad de Humanidades

De la fusién de los horizontes de la phronesis y de
la synesis emerge para Gadamer un ambito de com-
prension sobre la amistad que la coloca en la posi-
cién de un saber especial de la razén practica. Para
Gadamer, siguiendo a Aristdteles, si en la amistad
se pone en juego la prudencia y el saber estar junto
alos otros, ello obliga a entender que la amistad se
constituye ontologicamente en el &mbito del ejerci-
cio de reconocimiento de la diferencia de la alteri-
dad radical, presupuesto que nos lleva a pensar que
la amistad no puede ser interpretada ala manera de
la tekhné, no se le puede decir al niflo como debe
vincularse al otro; mas bien el nifo se enfrenta a
situaciones concretas en donde debera valerse de sus
capacidades para examinar el ethos de las acciones
Y, por supuesto, necesita del saber acercarse a los
otros, exigencia doble en la que se pone en juego la
trama de la vida compartida®.

Podemos concluir que en la amistad se constituye
el campo de la razén practica y, por tal motivo, se
entiende que formar desde el horizonte hermenéu-
tico que atiende al legado de Aristoteles no consiste
en el mero hablar sobre la amistad, en tener indica-
ciones sobre aquella. De otro modo, la experiencia
de cercania y alejamiento, de pluralidad y singula-
ridad solo se hard carne en la vivencia con el otro,

5 Aristoteles es aqui la guia del planteamiento hermenéutico;
como lo ha mostrado Gadamer en Verdad y método (1960), en el
apartado décimo del segundo capitulo titulado “Recuperacion del
problema hermenéutico fundamental. El problema hermenéutico de
la aplicacion”, es el Estagirita el primero en efectuar la exigencia
de correlacionar el horizonte universal de los principios éticos con
la situacion concreta del agente moral, que no solo pregunta por
la idea universal de bien y mal para saber qué son en su esencia
—eidos—. Para Aristételes, la pregunta debe ser orientada a la razén
practica que indaga por las posibilidades de actuary comprender
desde la experiencia concreta el sentido de la decision, de la vida
examinada como una forma radical de actuar, lo cual sera para
Gadamer un claro ejemplo de aplicacion: del sentido universal al
ethos concreto del hombre actuante y, por su otro movimiento, de
la exigencia situacional del hombre al horizonte general. Afirma
Gadamer: “El problema es ahora como puede existir un saber
filoséfico sobre el ser moral del hombre y qué papel desempefia
el saber respecto a este ser moral en general. Silo bueno para el
hombre s6lo aparece en la concrecion de la situacion practica en
la que él se encuentra, entonces el saber moral debe comprender
en la situacion concreta qué es lo que ésta pide de él, o dicho de
otro modo, el que actlia debe ver la situacion concreta a la luz de
lo que se exige de él en general” (Gadamer, 2001a, p. 384).

Segundo semestre de 2013 pp. 3-14 8m

ahi se aprehende qué es el amigo y la amistad como
una forma de estar en la trama del mundo®.

A modo de cierre podemos advertir tres presu-
puestos indispensables para pensar la amistad:

En Aristoteles se halla el centro de la experien-
cia de la amistad propuesta por Gadamer, que exige
que la alteridad se dé a la apertura del otro radical,
la apertura consiste en exponerse a un punto de
vista que desgarra el horizonte tranquilo de aquel
que considera que el otro esta como mero agregado
de su pretension de validez, lo cual significa que la
reciprocidad se muestra en la inestabilidad de dos
puntos de vista que pueden compartir una misma
morada, pero que no pueden ser estabilizados, unifi-
cados, amodo de un horizonte en donde se concilie
toda perspectiva. Todo lo contrario, el otro no puede
ser experienciado en la estela del asi es ese, expresion
de la brutalidad de la conciencia que ignora y silen-
cia la alteridad. La diferencia implica la afirmacién
del otro como otro’.

6 Y enelarticulo del afio 63 titulado “Sobre la posibilidad de una
ética filoséfica”, Gadamer agrega: “El oyente de las lecciones
aristotélicas de ética tenia que elevarse espontdneamente sobre el
peligrode querer hacer sélo teoriay de sustraerse alas exigencias
de la situacién. En no perder nunca de vista este peligro, me parece
ahireside lo razonable y nunca anticuada ensefianza de Aristoteles”
(Gadamer, 2001b, p. 131).

7 Con Mélich puede asegurarse que Gadamer aborda el problema
del reconocimiento en Verdad y método (1960) desde tres formas
de darse la alteridad: en primera medida, la reduccién del otro a
la esfera de la instrumentalidad de los sujetos en las relaciones
cotidianas, en donde la alteridad se concibe como medio para
fines; enseguida, la explicacion del otro como analogon que para
Meélich es heredado de los primeros anélisis fenomenoldgicos de la
intersubjetividad, analisis que Husserl logra superar en obras como
Ldgica formal y trascendental y en Experiencia y juicio segln la
propia valoracion que Gadamer efectia sobre el asunto (Gadamer,
1997, p. 69). Finalmente para Mélich, siguiendo a Gadamer, el analisis
ontoldgico de la comprension lleva a interpretar al otro desde la
idea de apertura que no solo es vista como una superacion critica
de las explicaciones cosificantes de las relaciones humanas,
sino como una manera de corregir la concepcién husserliana de
primer cufio sobre el enigma de la subjetividad a través del viraje
ontoldgico de la hermenéutica provocado por Heidegger. Mélich
puede entonces afirmar que “Gadamer invita a una nueva fase de
aproximacion distinta de la ortodoxia fenomenoldgica: el otro no es
un simple analogon, sino que es aperturay, como tal, una contra,
una resistencia”. (Gadamer, 1997, p. 100). Sin embargo, valdria la
pena advertir que el andlisis de Mélich se queda corto frente a
la comprension que requiere el problema del reconocimiento en
Gadamer que, desde miinterpretacion, tiene que abordarse desde
el suelo de la diferencia y lo com(n, desde el extrafiamiento y el
vinculo, quizas el camino que he venido eshozando en este texto y
en otros lugares (Delgado, 2011, pp. 201-218).

FOLIOS n.° 38



Para Gadamer la amistad es, en primer lugar,
una experiencia en donde la diferencia se muestra
como ambito de lo comun, de lo compartido por la
alteridad; lo cual significa, segin Mariflor Aguilar
(2009), que, para Gadamer, la condicion de otredad
es el ambito ontologico irreductible que nos vincula
y hace posible las relaciones compartidas en la trama
de la vida. Segtin Aguilar, Gadamer no se contenta
con esbozar la huella de la finitud sobre la cual no
se puede tejer un puente suficientemente sélido que
conduzca al esclarecimiento de preguntas funda-
mentales por la identidad del otro o la experiencia
politica compartida. Para Aguilar, el rendimiento
que Gadamer logra sacar a la luz consiste en hacer
patente que todo sujeto es alteridad para si mismo
y para el otro. Es decir, el estado de alteridad es una
condicién que nos atraviesa como hombres, condi-
cién que nos permite estar juntos:

Lo que quiero proponer es que desde la nocién
misma de alteridad se deriva la reflexion sobre lo
comun. [...] Eldelaalteridad es un espacio —o si se
quiere, un estado- que se comparte y constituye,
paraddjicamente, un espacio comun. El pensa-
miento de la alteridad conduce al de comunidad,
el pensamiento de la diferencia conduce a lo que
compartimos. (Aguilar, 2009, p. 48)

Finalmente, aunque el presupuesto esbozado
pueda esclarecer en parte el sentido de amistad que
Gadamer propone, deja insatisfecho en cierto modo
la pregunta por la dislocacion que esta idea reclama
para ser comprendida. En efecto, no es suficiente
colocar como suelo de la amistad laidea de lo comiin
fundada en la alteridad; habra que radicalizar este
presupuesto y ver como para el mismo Gadamer
acontece en la comprension un modo de experien-
cia de la alteridad que reclama la inestabilidad, la
lucha, la discontinuidad.

Alaidea de apertura también le va la posibilidad
de cierre y es aqui donde aparece para nuestra orien-
tacion un rendimiento hasta ahora poco explorado
en el trabajo de Gadamer: la necesidad de entender
la alteridad desde la idea de hospitalidad, desde
nuestra propia capacidad de convivir con nuestras
afecciones, con nuestra mendicidad expresada en

FOLIOS n.° 38

Entre el extraflamiento y lo com(n. En torno a la nocién
de amistad desde la hermenéutica de Gadamer.

César Augusto Delgado Lombana

la incompletitud, la hospitalidad con nuestro pro-
pio padecimiento que nos radicaliza enfrente de los
otros. En otras palabras, si somos alteridad, pero
radical; por ello la amistad es un suelo hospitalario
que no solo puede ser pensado desde el ambito de
lo comtin como mera unidad, pues la unidad esta
fracturada. Por ello el otro se muestra como hori-
zonte de comprension.

Radicalizar este presupuesto nos obliga a pensar
como Gadamer ve en la buena voluntad la condicion
necesaria e irreductible para interpretar la nocion de
amistad. En efecto, si la diferencia es el suelo vincu-
lante de toda solidaridad, esto significa que las rela-
ciones humanas podrian orientarse por la idea regu-
ladora en la hermenéutica del deseo de comprender
y ser comprendido: el otro quiere ser un escucha
paciente, que desea sinceramente entender, que desea
acoger, participar en el horizonte del otro radical.
Para Gadamer este principio se traduce en el apren-
der a reconocer la disparidad de nuestros prejuicios:

Pero cuando no se trate de aprender a dominar
algo, aprenderemos una y otra vez a conocer la
diferencia del Otro en su disparidad en nuestros
propios prejuicios. Esto es lo maximo y mas eleva-
do alo que podemos aspirar y llegar: participar en
el Otro, conseguir participar en el Otro. (Gadamer,
1990, p. 40)

La amistad en el extraiamiento:
el padecer la radical alteridad

Pero hemos alcanzado, para algunas posturas con-
trarias a la hermenéutica® la “limitacién” del plan-

8 Lacriticade Manica Cragnolinia Gadamer consiste en querer poner
de manifiesto que la posicion derridiana hace patente que el padre
de lahermenéutica apuesta por un modo de estabilizar enla buena
voluntad que guia la estela del reconocimiento las fracturas que
devienen en el continuum de la apertura, en el deseo de dialogo
infinito. Empero, considero que esta filésofa argentina deja de
lado la fuerza del analisis propuesto por Gadamer que lo lleva a
configurar un modo de pensar dialéctico que contempla la luchay
el desacuerdo, pero no se contenta con eshozar la tragedia misma
de la separacion, sino que Gadamer conjura un modo de respuesta
novedosa en donde la orientacion de la buena voluntad tiene sentido
porque precisamente estamos en la lucha, la buena voluntad es
esencialmente dialéctica. Para ver la critica de Cragnolini sera
necesario remitirse al articulo titulado “El resto, entre Nietzsche y
Derrida”. (Cragnolini, 2008, pp. 207-223).

=9 ISSN: 0123-4870



Universidad Pedagodogica Nacional
Facultad de Humanidades

teamiento de Gadamer: el fundar la relacién con
el otro en el suelo de la buena voluntad; “los dos
interlocutores desean sinceramente entenderse.
Siempre que se busca un entendimiento, hay buena
voluntad” (Gadamer, 2002a, p. 331). Proponer una
lectura critica de este presupuesto no es sencillo,
menos atin cuando funda el camino del reconoci-
miento propuesto por el horizonte gadameriano, el
cual ha sido fuertemente desvalorado por corrientes
que provienen del lado de la deconstruccion. Asi,
se hace necesario volver al segundo movimiento
de la experiencia de la amistad anunciada al inicio
del articulo, la idea de demanda de reconocimiento,
contemplada por Gadamer en el segundo capitulo
de Verdad y método.

Sin embargo, no puede perderse de vista que el
problema de la buena voluntad no aparece en Verdad
y método cifrado al asunto que en este articulo nos
ocupa: el tema de la amistad. Mas bien en el plan-
teamiento de la obra central de Gadamer la buena
voluntad se hace directriz de la experiencia de com-
prensiéon como camino de reconocimiento, asunto
que el filésofo conecta con la demanda de validez de
la obra de arte, la tradicion y los textos que culmina
en la experiencia lingiiistica que Gadamer entiende
desde la constelacion del didlogo.

Ahora bien, ;como aparece el problema de la
buena voluntad en el horizonte de la experiencia de
la amistad? El asunto se hace difuso en la medida
en que los textos de los afios ochenta y noventa del
siglo XX hacen de este presupuesto un centro sobre-
entendido de la experiencia de didlogo; a pesar de la
discusién con Derrida en 1981 en Paris, Gadamer
sigue considerando que los dmbitos centrales de la
experiencia humana de reconocimiento se consti-
tuyen en la buena voluntad que se muestra como el
soporte de la conversacidon auténtica. Para nuestro
caso especifico la amistad, desde la perspectiva de
Gadamer, no podria ser pensada sin este principio
que se traduce en el querer escuchar y dejar valer
al otro en sus pretensiones. En otras palabras, en la
experiencia de la amistad se ponen en juego todas
las potencialidades de la conciencia hermenéutica:
el saber oir, el saber preguntar, el saber responder;
capacidades que constituyen a la amistad, tal y como

Segundo semestre de 2013 pp. 3-14 10=

se evidencid anteriormente desde las nociones de
phronesis y de synesis.

Asi, Bajo la estela de la buena voluntad, se hace
imperativo afirmar que ésta no debe ser leida como un
factum de la conciencia de la subjetividad. La buena
voluntad surge como una orientacion de la expe-
riencia del reconocimiento que debe ser ampliada
alaidea de dislocacion radical. Si bien es cierto que
nos vinculamos en un suelo comun, al que Gadamer
denomina amistad, en este texto se propone que el
principio de la buena voluntad debe ser desgarrado
por la idea de demanda de reconocimiento, lo cual
implica que la diferencia estd, a su vez, constituida
por un reclamo incesante del otro, que hace de la
amistad un ambito del extrasiamiento, que no es
meramente concebido en el encuentro de dos que
quieren participar en el horizonte de la comprension
como muestra de unidad, pues toda participaciéon
implica que siempre habra violencia, que entre los
amigos se expresa un no querer ceder, un deseo de
autofundamentacion del que no somos conscientes.

La experiencia de la amistad debe contemplar
este horizonte que deja ver la radicalidad del otro: asi
como se puede estar dispuesto a dejar valer la alteri-
dad en sus pretensiones, aparece a su vez la tensiéon
de un punto de vista contrario que puede entrar a
negar la posibilidad del acuerdo, el deseo de estar
en el camino de la compresion. De esta manera el
encuentro se hace tensionante, rompe toda “unidad”
dela vinculacién, saca de su centro al sujeto ylo deja
en la absoluta apertura: el otro es una herida en la
existencia, una herida que no puede ser aliviada, ni
cerrada, siempre estara abierta, recordindonos que
la experiencia de la amistad en lo comtn implica
que este suelo estd constantemente en fractura,
para dar paso a otro modo de ser con la alteridad.
Por supuesto, Gadamer pone su esperanza en el
principio de la buena voluntad, en que “el otro es
siempre un oyente amable y atento, de tal modo que
el horizonte de expectativas con el que me escucha
intercepta y co-modifica, por asi decirlo, mi propia
intencion de sentido” (Gadamer, 2006, p. 264)°.

9  Luis Eduardo Gama aporta un horizonte de comprension hasta
ahora no explorado para entender la discusion Derrida-Gadamer,

FOLIOS n.° 38



En este texto se desed mostrar la fractura que
saca de su posicion a la buena voluntad, quizas dis-
locarla para ponerla enfrente de la violencia que
constituye nuestro estar con el otro. Sera urgente
para nuestro proposito radicalizar el siguiente prin-
cipio ofrecido por el mismo Gadamer en los afios
sesenta, pero que el filésofo tiende quizas a “dejar
de lado” en su propuesta de la década del noventa:

A toda pretension se le opone una contrapre-
tension. [...] El uno mantiene la pretensiéon de
conocer por si mismo la pretension del otro e
incluso de comprenderla mejor que él mismo.
Con ello el ta pierde la inmediatez con que orienta
sus pretensiones hacia el otro. [...] La historici-
dad interna de todas las relaciones vitales entre
los hombres consiste en que constantemente se
esta luchando por el reconocimiento reciproco.
(Gadamer, 2001a, p. 436)

Asi, el acontecer del otro no ocurre de forma
tranquila, habra que hacer notar que el “conceder-
nos reciprocamente el ser diferentes” pasa por una
lucha de la alteridad consigo misma, una lucha que
exige poner en juego el prejuicio de tener la razon:

sin echar por tierra la fuerza del planteamiento hermenéutico
que nos indica que las relaciones humanas estan constituidas,
tensionadas por el extraflamiento y lo comun, por la lucha y el
encuentro, por la distancia y la cercania, quizas la ruta que hemos
explorado: “La experiencia de reconocimiento de la alteridad
sélo tiene lugar si se realizan ambos movimientos, es decir, si el
interpelar de lo otro encuentra una receptividad en el si mismo,
si su voz es recogida en una escucha. Se trata asi de una doble
apertura que es aqui indispensable: apertura del otro hacia el que
comprende y del que comprende hacia el otro. Una lectura rapiday
descontextualizada de este pasaje podria ver esta descripcion de la
experiencia del ti la version facil de un reconocimiento mutuo entre
los seres humanos. Gadamer estaria diciendo que la verdadera
comprension del otro sélo tendria lugar al modo de una reciprocidad
y simultanea apertura: del yo hacia el t(, y del td hacia el yo. Visto
de esta manera el reconocimiento hermenéutico presupondria
algo como una “buena voluntad” de los que se comprenden y se
reconocen entre siy entonces resulta muy facil a los criticos de la
hermenéutica (Derrida) sefialar a modo de contraejemplo aquellos
casos distorsionados de la comunicacion intersubjetiva donde el
otro justamente no quiere hacerse comprender, o donde yo no
quiero comprenderlo. Pero esta doble apertura que determina la
experiencia hermenéutica del td, esto es, el genuino reconocimiento
del otro, es algo mucho menos banal y contrafactico que una
apertura reciproca y simultanea de dos individualidades que se
encuentrany deciden fusionarse la una en la otra. En realidad, este
reconocimiento esta atravesado de luchas y tensiones, y la doble
apertura que en él se verifica sélo muy parcialmente es producto
de una voluntad individual, y, en todo caso, no es simétrica, ni
reciproca, ni simultanea” (Gama, 2010, pp. 279-280).

FOLIOS n.° 38

Entre el extraflamiento y lo com(n. En torno a la nocién
de amistad desde la hermenéutica de Gadamer.

César Augusto Delgado Lombana

“La apertura hacia el otro implica, pues, el recono-
cimiento de que debo estar dispuesto a dejar valer
en mi algo contra mi, aunque no haya ningtn otro
que lo vaya a hacer valer contra mi” (Gadamer,
2001a, p. 438).

En la experiencia de la amistad, a la vez que se
tiende un puente hacia el encuentro, aparece la dis-
continuidad del comprender la diferencia del otro,
quizas una imposibilidad, que es la posibilidad
misma de la diferencia, que hace de la experiencia de
la amistad su suelo necesario, en donde el extrafia-
miento aparece para alertar afirmando que la buena
voluntad —el deseo de reciprocidad- no puede ser
leido de forma ingenua. Todo lo contrario, la amis-
tad se constituye en un movimiento violento del
acoger, del escuchar, del esperar y de apropiacion
de “que nuestro ser es fundamentalmente un ser en
relacion con otro” (Dottori, 2010, p. 27), un autén-
tico estar orientado-al-otro. Pero también implica
una in-posibilidad, no querer-estar, no querer escu-
char, alejarse, quizas silenciarse, también como suelo
de un nosotros fracturado. Esta arista nos lleva a
comprender que posiblemente Gadamer vio en la
buena voluntad la conformacién de la unidad dislo-
cada, quizas dialéctica entre lo comin como morada
en donde la diferencia se acoge y vincula en el dia-
logo, pero a su vez, aparece el llamado a comparecer
en-frente de una fina liana casi imperceptible por los
criticos de Gadamer, que no experiencian en la pro-
puesta del padre de la hermenéutica el horizonte de
lucha y demanda, de apropiacion y desarraigo, pues
la “buena” buena voluntad es mucho mas amplia,
dialéctica, por lo que no puede ser leida como un
presupuesto ingenuo.

Asi, Gadamer reconoce que existen modos de
amistad que quizds no parten de lo comun; empero,
él pretende privilegiar el suelo del lenguaje como
modo constitutivo de una ontologia de la experien-
cia lingtiistica, o el sentido de la buena voluntad
como un deseo de estar junto al otro en la calidez del
intercambio. Sin embargo, vale la pena insistir, qui-
zas deba contemplarse la imposibilidad como posibi-
lidad: el silencio, el alejamiento, la discontinuidad del
comprender para decir que siempre algo se escapa a
nuestro deseo de estar con el otro: la diferencia no

m11 ISSN: 0123-4870



Universidad Pedagodogica Nacional
Facultad de Humanidades

se funda ni en la buena voluntad abordada desde un
tratamiento ingenuo, ni en el mero extrafiamiento
entendido como una ruptura imposible de aliviar.
De otro modo, la fusién estallada de los dos hace de
la amistad un suelo inestable de reconocimiento'.

Por esta razon se hace necesario radicalizar
un segundo enunciado propuesto por el mismo
Gadamer: si la amistad puede ser pensada como
experiencia de reconocimiento de la diferencia debe
contemplar de manera radical que siempre el otro
se presenta en un resto intraducible, quizas inal-
canzable, indecible, que se escapa a todo deseo de
buena voluntad, de “reciprocidad”; pero es sobre este
presupuesto de Gadamer que podemos repensar la
amistad como un horizonte de reconocimiento en
donde se reclama la irreductibilidad del otro a las
proyecciones de la conciencia: “En cualquier caso
es un mandato hermenéutico reflexionar, no tanto
sobre grados de traducibilidad, cuanto sobre grados
de intraducibilidad” (Gadamer, 1998, p. 83).

El resto, lo intraducible del otro, se expresa en
el reclamo de reconocimiento, se hace una piedra
imposible de digerir por parte de aquel que quiere
tragar en sus pretensiones la radical alteridad. Si se
logra poner en juego estos dos movimientos de la
amistad entonces se puede afirmar que del compli-
cado acontecer del extrafiamiento y lo comun surge
una posibilidad de configuracién de un nosotros
abierto a la autenticidad del otro.

El estallido de horizontes como
condicion de un nosotros abierto

« . . . .

Reconocer en la diferencia lo comun’, este es quizas
el centro de la solidaridad, pero en este texto se ha
hecho un esfuerzo por hacer evidente que la expe-

10 Luis Eduardo Gama explora una via distinta a la gadameriana para
pensar la amistad, dado que Gadamer “asume la reciprocidad
de esta experiencia, de modo que como yo me dejo alcanzar
por la palabra del otro, asi mismo el otro es receptivo a mi
interpelacion de sentido. [...] La ambigiiedad de presencia-
ausencia, amigo-enemigo, cercania-lejania que difumina sus
perfiles, fractura constantemente toda experiencia hacia la
comprension reciproca”(Gama, 2010, p. 124). Empero, es necesario
pensar que es posible ampliar dentro de la misma perspectiva de
Gadamer el horizonte de la reciprocidad para poder alcanzar el
entendimiento de la amistad desde el suelo del extraflamiento que
también puede ser un suelo vinculante.

Segundo semestre de 2013 pp. 3-14 12 =

riencia de la amistad exige no solo la comprensién
de la diferencia desde el suelo de la reciprocidad,
desde el horizonte del “concedernos ser diferentes”
y constituir un ambito vinculante en donde el otro
sea experienciado en su radical alteridad.

Ademas, en la amistad se fusiona un horizonte
que pone en tension la orientacion de la “reciproci-
dad” puesta por Gadamer en el centro del recono-
cimiento. En efecto, en el extrariamiento, se expresa
una discontinuidad, un quiebre radical en las preten-
siones de hacer de la amistad un suelo de continuo
intercambio de sentidos.

La diferencia reclama el extranamiento, la posibi-
lidad del silencio, de la distancia, de la fractura, de la
desgarradura de un suelo pensado desde la estabili-
dad delo comun. Asi, la trama de la amistad deviene
en una dis-continuidad que no se agota ni en la pura
vinculacién ni en la mas “radical” ausencia. Todo lo
contrario, la amistad pensada en polaridades con-
lleva el peligro de las estabilizaciones, y, por su otra
cara, conlleva el peligro de la hiperbolizacion de la
disociacion, muestra doble de la amenaza que impli-
can las orientaciones dogmaticas.

Por esta razon, hemos de apostar a la correla-
cién de la discontinuidad y lo comun en el devenir
mismo de la amistad-extraiiada con el fin de hacer
de la fusién de horizontes el ambito del encuentro
de la pluralidad. Asi, para Gadamer el horizonte es
nuestra posibilidad de alzar nuestra mirada fria y
desolada con el fin de ver lo que el otro quiere hacer-
nos comprender.

No ganamos un nuevo horizonte poniéndo-
nos en el lugar del otro; abrimos horizonte cuando
atendemos al llamado que desde la diferencia el
otro efectia. Quizds seria mas recto decir que el
horizonte se abre cuando tratamos de hacer justi-
cia, hacernos a la trama de sentido, a la cosa misma
sobre la que “buscamos” el acuerdo.

La hermenéutica no significa tanto un proce-
dimiento cuanto la actitud del ser humano que
quiere entender a otro o que como oyente o lector
quiere entender una manifestacion verbal. Siem-
pre es, pues: entender a un ser humano, entender
este texto concreto. (Gadamer, 2001c, p. 149)

FOLIOS n.° 38



Pero se hace necesario ampliar la orientacion
que Gadamer le da a la nocién de horizonte: al vin-
cularnos al otro en la experiencia de la amistad nos
hacemos parte del ambito de una comunidad de sen-
tido, hombres y mujeres que constituyeron desde su
habitar el mundo de la vida, formas de comprender
y comprenderse. El horizonte es amplitud, descen-
tramiento, encuentro con la alteridad que pronto,
bajo el acogimiento de la cosa misma, serd un noso-
tros vinculante:

El mundo existe como horizonte. Horizonte evo-
ca la experiencia viva que todos conocemos. La
mirada esta dirigida hacia el infinito de la lejania,
y este infinito retrocede ante nosotros con cada
esfuerzo, por grande que sea, y con cada paso,
por grande que sea, se abren siempre otros nue-
vos horizontes. El mundo es en este sentido para
nosotros un espacio sin limites en medio del cual
estamos y buscamos nuestra modesta orientacion.
(Gadamer, 1998, p. 122)

Ganar el horizonte es poder comprender la posi-
cién del otro, lo cual no sugiere una comunion de
las almas en una significacion absoluta y cerrada.
El acuerdo en la cosa misma supone haber ganado
el horizonte del otro para asi poder comprender la
posicion desde la cual elabora el punto de vista que
presenta.

Empero, debemos sugerir que la fusién es un
movimiento violento, que no solo obedece a la vin-
culacion, pues el encuentro de horizontes supone
el estallido de los mismos, el choque, la ruptura del
punto de vista comun para hacer que el movimiento
de los horizontes no se detenga y permita constan-
temente la puesta en marcha de un nuevo sentido
que hard las veces de un puente vinculante, pero
también se mostrard en la forma de una erupcién
que nos deja sin aliento.

Desde este presupuesto se hace necesario rati-
ficar la necesidad del darse a la “eclosiéon en hori-
zontes abiertos, el fundirse con multiples horizon-
tes abiertos” (Gadamer, 2002c, p. 121); propuesto
por el Gadamer de los afios noventa, pero ademas,
pensar que la eclosién no puede contemplarse sin
el estallido de horizontes que devienen en la amis-

FOLIOS n.° 38

Entre el extraflamiento y lo com(n. En torno a la nocién
de amistad desde la hermenéutica de Gadamer.

César Augusto Delgado Lombana

tad: “Mds que de un continuum, |...] se va a tratar
de una ruptura, de un lugar de ausencia-presencia”
(Cragnolini, 2008, p. 211).

Esta, quizas, sea la estela sobre la que puede ser
pensada la amistad desde el horizonte gadame-
riano. Es quizas esta una posibilidad de ampliar la
comprension sobre los esbozos de la propuesta que
Gadamer efectuara sobre la philia, que no solo puede
ser pensada desde el presupuesto de una vincula-
cidn, sino ademds, desde el extranamiento que hace
necesario entender que a toda eclosiéon como aper-
tura le es necesario el cierre; el movimiento de una
mano que se da a lo otro, pero a su vez se repliega
sobre si misma como muestra de una constante
intraducibilidad que se hace condicién del encuen-
tro con esta alteridad extranada que estamos siendo;
es este el ambito impensado de una posible ética de la
amistad, “Cualquier huella sefiala en una direccion,
es huella para alguien que estd en marcha y busca
un camino” (Gadamer, 2001d, p. 99).

Referencias

Aguilar, M. (2006). Voluntad de aire. En Paulina Rivero
Weber (Comp.), Cuestiones hermenéuticas. De
Nietzsche a Gadamer (pp. 97-105). México: UNAM.

Aguilar, M. (2009). Condicién hermenéutica: condiciéon
delaamistad. En R. Arango (Comp.), Amistad y alte-
ridad. Homenaje a Carlos B. Gutiérrez (pp. 91-97).
Bogota: Universidad de Los Andes.

Cragnolini, M. (2008). El resto entre Nietzsche y Derrida.
En M. Cragnolini (Comp.), Por amor a Derrida (pp.
207-223). Buenos Aires: La cebra.

Delgado, C. (2011). La comprensién como camino del
reconocimiento: tras las huellas de la diferencia.
En M. Prada (Comp.), Ensayos sobre hermenéu-
tica y educacion (pp. 201-220). Bogota: Editorial
Bonaventuariana.

Dottori, R. (2010). El #ltimo dios. La leccion del siglo XX.
Un didlogo filosdfico con Riccardo Dottori. México:
Anthropos.

Gadamer, H-G. (1990). La herencia de Europa. Barcelona:
Peninsula.

Gadamer, H-G. (1997). Mito y razon. Barcelona: Paidos.

Gadamer, H-G. (1998). Arte y verdad de la palabra.
Barcelona: Paidés.

=13 ISSN: 0123-4870



Universidad Pedagodogica Nacional
Facultad de Humanidades

Gadamer, H-G. (2001a). Verdad y método 1. Salamanca:
Sigueme.

Gadamer, H-G. (2001b). Antologia. Salamanca: Sigueme.

Gadamer, H-G. (2001c¢). ;Quién soy yo y quién eres
tii? Comentario a Cristal de aliento de Paul Celan.
Barcelona: Herder.

Gadamer, H-G. (2001d). E! giro hermenéutico. Madrid:
Cétedra.

Gadamer, H-G. (2002a). Verdad y método II. Salamanca:
Sigueme.

Gadamer, H-G. (2002b). Acotaciones hermenéuticas.
Madrid: Trotta.

Gadamer, H-G. (2002c¢). Historia y hermenéutica.
Barcelona: Paidés.

Gadamer, H-G. (2006). Estética y hermenéutica. Madrid:
Alianza.

Gama, L. E. (2009). Un otro que es mds que un otro.
Constelaciéon de la amistad. En R. Arango (Comp.),
Amistad y alteridad. Homenaje a Carlos B. Gutiérrez
(pp- 121-137). Bogota: Universidad de Los Andes.

Gama, L. E. (2010). Los caminos hermenéuticos del
reconocimiento. En M. Acosta Lopez (Comp.),
Reconocimiento y diferencia. Idealismo alemdn y
hermenéutica: un retorno a las fuentes del debate con-
tempordneo (pp. 273-295). Bogota: Siglo del hombre
editores, Universidad de Los Andes.

Mélich, J-C. (1997). Del extrafio al complice. La educacién
en la vida cotidiana. México: Anthropos.

Segundo semestre de 2013 pp. 3-14 14 =

FOLIOS n.° 38



