
3 

Entre el extrañamiento y lo común. 
En torno a la noción de amistad desde 
la hermenéutica de Gadamer

Between strangeness and familiarity. On the notion 
of friendship according to Gadamer’s hermeneutics

César Augusto Delgado Lombana1, 2

Resumen
La finalidad de este artículo es interpretar cómo en la hermenéutica de Gadamer se constituye una concepción 
de reconocimiento que puede ser abordada desde el horizonte de la amistad, entendida como un ámbito de 
experiencia de la radical otredad del otro. El texto se divide en cuatro partes: en la primera se esclarece la 
noción de amistad desde la perspectiva griega que la concibe como un estar en casa. En la segunda parte, 
se rastrea la concepción de amistad trabajada por el Gadamer de los años 90, con el ánimo de dar cuenta del 
correlato ontológico que vincula a la alteridad con la experiencia de la amistad guiada por el principio de la 
buena voluntad. En la tercera parte, se aborda la idea de extrañamiento como muestra de reclamo de reco-
nocimiento. Finalmente, se propone la idea según la cual el extrañamiento abre la perspectiva gadameriana 
sobre la amistad, vista desde la eclosión de horizontes, a la concepción de estallido de horizontes.

Palabras clave:
amistad, extrañamiento, diferencia, reconocimiento.

Abstract
This article seeks to explain how, in Gadamer’s hermeneutics, a conception of recognition establishes itself. 
This can be addressed in terms of the horizon of friendship, which is understood as a field of experience of the 
radical otherness of the other. The text is divided in four parts: in the first part, light will be shed on the notion 
of friendship according to the Greek perspective, which conceives of it as being at home. In the second part, 
the conception of friendship worked on by Gadamer in the 1990s will be traced, with the intention of accounting 
for the ontological correlative which links otherness with the experience of friendship guided by the principle 
of good will. In the third part, the idea of strangeness as an indication of the demand for recognition will be 
dealt with. Finally, it will be proposed that strangeness opens up the Gadamerian perspective about friendship, 
viewed from the emergence of horizons to the conception of the shattering of horizons.

Key words:
friendship, strangeness, difference, recognition.

1	 Profesor becario de la Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, Colombia. Correo electrónico: cesar-delgado@javeriana.edu.co

2	 A mi hija María Victoria por la promesa de vida en su sonrisa y a Manuel Alejandro Prada por el testimonio de amistad, por 
la que está por-venir.

FOLIOS • Segunda época • N.o 38 • Segundo semestre de 2013 • pp. 3-14



4 

U n i v e r s i d a d  P e d a g ó g i c a  N a c i o n a l
F a c u l t a d  d e  H u m a n i d a d e s

FOLIOS  n . o 38Segundo semestre de 2013 pp. 3-14

Sólo un amigo puede aconsejar a otro, o dicho de otro 
modo, sólo un consejo amistoso puede tener sentido 
para el aconsejado. También aquí se hace claro que 
el hombre comprensivo no sabe ni juzga desde una 
situación externa y no afectada, sino desde una per-
tenencia específica que le une con el otro, de manera 
que es afectado con él y piensa con él.

Hans-Georg Gadamer

Este texto tiene por objetivo explorar cómo en la 
hermenéutica de Gadamer se constituye una con-
cepción de reconocimiento que puede ser leída 
desde el horizonte de la amistad entendida como 
un ámbito de experiencia de la radical otredad del 
otro. Desde esta perspectiva, se muestra que en la 
amistad deviene la posibilidad del acontecer del 
extrañamiento y lo común que son sentidos consti-
tutivos del encuentro con la alteridad.

El documento se estructura en cuatro partes: en 
la primera se ubica al lector en la necesidad de inter-
pretar la noción de amistad desde la perspectiva 
griega que la concibe como un estar en casa, la expe-
riencia del morar y, a contra cara de esta orientación, 
se propone que se hace imperativo reconocer que 
en Gadamer la interpretación de la amistad queda 
insatisfecha sino se contempla la idea de demanda 
de reconocimiento. En la segunda parte, se rastrea 
la concepción de amistad trabajada por el Gadamer 
tardío, con el fin de dar cuenta de la correlación onto-
lógica que vincula a la alteridad con la experiencia de 
la amistad guiada por el principio de la buena volun-
tad; la solidaridad es un suelo común. En la tercera 
parte, se aborda la idea de extrañamiento como mues-
tra de reclamo de reconocimiento que es constitutivo 
del experienciar la otredad. Finalmente, se propone 
la idea según la cual el extrañamiento abre la pers-
pectiva gadameriana sobre la amistad vista desde la 
eclosión de horizontes, a la concepción de estallido de 
horizontes que permite comprender la amistad como 
un camino fracturado por el otro radical.

Sobre la amistad: el estar en casa 
supone acoger el reclamo de la otredad

De entrada, puede afirmarse que para alcanzar la 
interpretación sobre la concepción de la amistad 

en el ámbito gadameriano, se hace necesario no 
perder de vista dos fuentes centrales que alimentan 
el modo en que se va constituyendo la experiencia 
de la amistad como horizonte del reconocimiento.

En primer lugar, Gadamer regresa a la tradición 
griega, específicamente a Platón y Aristóteles, con 
el fin de poner en evidencia cómo la amistad no es 
bajo ninguna circunstancia un “concepto desconec-
tado de la trama de la vida”, sino que remite a una 
experiencia que configuró los modos de habitar el 
mundo de un pueblo que articuló sus prácticas en 
torno al sentido de la philía que Gadamer traduce 
como solidaridad –lo común entre los hombres–. 
“Los griegos hablaron de philía. Ese término no 
alude a lo que hoy llamamos ‘amistad’, sino a la soli-
daridad, es decir, a lo que entre los seres humanos 
vale como algo común” (Gadamer, 2002a, p. 87).

En segundo lugar, a la concepción de amistad le 
va la idea de reclamo de reconocimiento, de donde 
Gadamer puede interpretar que el estar orientado-
al-otro pasa por la fuerza de la exigencia de validez 
de la alteridad radical, que no solo tiende a la amis-
tad como la búsqueda de lo que nos “vincula”; pues 
en la experiencia de solidaridad surge, además, la 
violencia de una perspectiva novedosa que desga-
rra la interpretación predominante de la noción de 
philía como unidad cerrada.

De otro modo, la solidaridad es una experiencia 
que podemos denominar amistad-extrañada que da 
lugar a la diferencia. Esta diferencia se constituye en 
dos movimientos simultáneos de la alteridad: el sen-
tirse en casa, vinculado, el acuerdo; pero a su vez, el 
estar en disociación, en separación, en una palabra 
en extrañamiento. Afirma Gadamer: “La apertura 
hacia el otro implica, pues, el reconocimiento de 
que debo estar dispuesto a dejar valer en mí algo 
contra mí, aunque no haya ningún otro que lo vaya 
a hacer valer contra mí” (Gadamer, 2001a, p. 438).

La amistad es estar en 
casa: sobre lo común

Demos paso a la comprensión de la experiencia de la 
amistad desde la perspectiva de Platón y Aristóteles 
que es recogida por Gadamer en un ensayo titulado 



 5

Entre el extrañamiento y lo común. En torno a la noción 
de amistad desde la hermenéutica de Gadamer.

César Augusto Delgado Lombana

FOLIOS  n . o 38 ISSN: 0123-4870 

“Amistad y solidaridad”. En este texto Gadamer 
echa mano inicialmente de un diálogo de Platón, 
el Lisis, en el que halla un primer presupuesto de la 
concepción de la amistad: la philía es como el estar 
en casa; lo “casero”, que en griego se designa bajo 
la expresión oikeíon; lo propio; lo acostumbrado. 
Pero para alcanzar la interpretación sobre este pre-
supuesto Gadamer se detiene en el diálogo en el que 
Sócrates interroga a dos jóvenes que se encuentran 
en el gimnasio. Platón, siguiendo a Sócrates, quiere 
saber qué es la amistad y ve en estos niños en etapa 
de maduración el horizonte adecuado para hallar 
respuesta. Sócrates, valiéndose de su método, la 
mayéutica, lanza una serie de preguntas en las que 
se ve un interés por saber qué es lo que hace que 
dos personas se agraden y entablen una relación; a 
Sócrates le inquieta cuál es la causa de que nos una-
mos y decidamos constituir una vida juntos.

Por este camino Sócrates capta en los jóvenes 
un tipo de amistad mediada por la fascinación; la 
ostentación de los niños, que pretenden deslum-
brarse unos a otros; la amistad infantil, aún inma-
dura pero paso inicial para alcanzar la verdadera 
amistad. Sin embargo, descubre algo: es posible que 
la verdadera amistad sea el momento en el que lo 
igual se une con lo igual, o viceversa, el instante en 
el que lo diferente se acerca y se hacen necesarios 
el uno para el otro. Gadamer, en su interpretación 
del diálogo, adelanta una nueva tesis:

Tal vez sea verdad entonces lo contrario: que la 
elección de amigo busque más bien lo desigual, y 
que se base en que uno descubre en el otro algo 
digno de admiración y cariño. O quizá es en 
general la búsqueda de un modelo en un mundo 
en el que los niños se ven tantas veces llevados y 
traídos entre lo bueno y lo malo, lo bello y lo feo. 
Encontrar un modelo, tal vez sea eso lo que se ve 
en el amigo, y todo lo que le resulte grato a uno y 
hace que las personas se hagan amigas. (Gadamer, 
2001a, pp. 79-80)

Un modelo en el que la admiración y el res-
peto median, o tal vez, lo desigual, la necesidad de 
complementarse. Empero, la respuesta que obtiene 
Sócrates es ambigua, no alcanza el resultado espe-

rado: saber qué es la amistad verdadera. Así, la con-
versación con los niños le devela pistas: un primer 
paso para llegar a la respuesta es encontrar cómo 
se constituyen las primeras amistades, la amistad 
infantil.

Sócrates, insatisfecho, busca una nueva oportu-
nidad para encontrar respuesta. Y en la construc-
ción de la trama del diálogo platónico, Alcibíades, el 
hermoso y aguerrido luchador, se presenta como un 
personaje importante, dado que Sócrates ve en él un 
joven dotado de experiencia y en tránsito a la edad 
de madurez. El guerrero del Peloponeso, el joven 
ambicioso y realista, resta importancia a las discu-
siones sobre la justicia, el valor y la valentía (poco 
le importan); solo hay para él algo que se reviste de 
valor: el acceso al poder. Este presupuesto le permite 
entrar a Sócrates a construir un coloquio en el que 
logra demostrar que la verdadera amistad se sobre-
pone al poder y la ambición individual, ninguna 
riqueza material alcanza la inconmensurabilidad de 
una amistad verdadera. Así, Gadamer recuerda el 
esfuerzo de los filósofos por evidenciar los diferentes 
tipos de amistad y, con base en el diálogo platónico, 
se atreve a mostrar una primera tipificación de los 
modos en que se da la philía:

Está, por una parte, la amistad infantil, que ya he-
mos mencionado, tan bellamente descrita tanto en 
lo que tiene de alardes y rivalidad como en su tier-
na timidez. Está luego la amistad del muchacho 
que crece, las primeras amistades amorosas que 
trae la vida. Esto existe en todas las sociedades, 
también en las que no están organizadas como la 
de los griegos. Y finalmente el proceso por el que, 
a partir de estas amistades amorosas, y de las más 
tardías del hombre autónomo, ya más maduro, 
acaba por nacer la verdadera amistad, la amistad 
de por vida. (Gadamer, 2001a, p. 81)

El hermeneuta dirige ahora su análisis hacia 
Aristóteles y encuentra que el Estagirita ubica tres 
tipos de amistad: la primera, la amistad en la que se 
busca el placer, el goce, el deleite estético; en segunda 
clase, las amistades de negocios; y, por último, la 
verdadera amistad. Pero aún no se ha respondido la 
pregunta: ¿Qué es la verdadera amistad? Gadamer, 



6 

U n i v e r s i d a d  P e d a g ó g i c a  N a c i o n a l
F a c u l t a d  d e  H u m a n i d a d e s

FOLIOS  n . o 38Segundo semestre de 2013 pp. 3-14

antes de lanzar una respuesta obstinada, busca un 
principio que sustente un posible argumento y lo 
descubre en una palabra griega: Philautía que tra-
duce amor a sí mismo. Para Gadamer toda vincu-
lación parte de este principio que es tomado en la 
actitud natural como sinónimo de egoísmo y aisla-
miento en sí mismo, culto al sí mismo.

Frente a esto, Gadamer adelanta una corrección 
en la interpretación del principio y exige que lo com-
prendamos como la posibilidad que tenemos cada 
uno de ponernos de acuerdo con nosotros mismos; 
es imposible comprender a los otros si yo soy mi 
propio enemigo (recuérdese la manera desoladora 
en que Descartes habla de un combate con nuestro 
propio yo).

En primer lugar, debo comprenderme a mí 
mismo, estar de acuerdo con mis actuaciones; esto 
me permite acercarme a los otros. Ser amigo implica 
un encuentro originario en el que me presento como 
muestra vinculante de comprensión y respeto por lo 
que soy. Insiste Gadamer en que el hombre incon-
forme y molesto consigo mismo es siempre un obs-
táculo en la estructuración de la trama del vivir, el 
estar en casa exige estar vinculado, abierto al diálogo 
y a la escucha. Sin embargo, estar en casa no es coin-
cidir de forma pasiva; la comprensión toma sentido 
en la discusión paciente y abierta al lenguaje. Para 
estar en casa primero debo hacer de mí mismo mi 
morada en la que soy capaz de acoger al otro.

Philautía, amor así mismo, aún entraña un signi-
ficado más: la posibilidad de entregarme a mí mismo 
y en esta vinculación la capacidad de luchar por 
lo otro del otro, por lo que nos permite pensarnos, 
constituirnos como suelo común. Estar en casa me 
obliga a hacer de ésta un espacio de buena vida, tal 
y como la comprende Sócrates.

Ahora bien, hemos encontrado un principio que 
nos permite edificar la amistad; sin embargo, sigue 
aún sin responderse a qué llamamos amistad origi-
naria. Gadamer recurre a Sócrates para lanzar una 
respuesta. Philautía nos recuerda el lema socrático: 
conócete a ti mismo, el cual, paradójicamente, declara 
Gadamer, Sócrates no siguió realmente; pero el her-
meneuta adelanta una interpretación del lema del 

Oráculo de Delfos: convoca a comprendernos como 
hombres con múltiples posibilidades; no hay hom-
bres superiores ni especiales gracias a un don divino, 
tan solo hombres que están en el mundo con otros.

Es el famoso “conócete a ti mismo”, ese lema del 
santuario de Delfos que se le impone al hombre 
una y otra vez. Conócete que eres sólo un hombre, 
no el producto de una providencia divina, ni el 
ungido por algún carisma especial, ni nadie que 
se le garanticen, más acá y más allá de todas las 
vinculaciones humanas, privilegios, victoria y 
éxito. Nada de todo eso. (Gadamer, 2001a, p. 84)

Enseguida, Gadamer lleva su argumento a suelo 
firme y retoma al Estagirita para afirmar que la ver-
dadera amistad es el acontecer vinculante por el 
que me reconozco en otro y el otro se reconoce en 
mí. Pero, ¿qué significa reconocerse y vincularse? 
Comprendernos como hombres que amamos, soña-
mos, odiamos y estamos en el mundo; pero, a su vez, 
reconocerse implica ver en el otro la diferencia, lo 
singular, y esto nos impone un gran reto: constituir 
en la diferencia el punto de partida para la construc-
ción de la trama de la vida. La diferencia me hace 
reconocerme en un mundo constituido por múlti-
ples horizontes de sentido: el mundo de la vida es 
en la pluralidad, en el alejamiento y en el encuentro.

La diferencia me invita al diálogo, al recono-
cimiento de la opinión de lo diferente; y ser 
vinculante significa ser para el otro una morada, 
el oíkos griego, en el que soy capaz de acoger el 
sentido de la hospitalidad: “Reconocerse en el 
otro y que el otro se reconozca en uno. Pero no 
sólo en el sentido así es ese, sino también en el de 
concedernos recíprocamente el ser diferentes, más 
aún, por decirlo en palabras de Droysen: Así tienes 
que ser, pues así te quiero. Esto es la verdadera 
amistad. Aristóteles la llama amistad de la areté 
[…]”. (Gadamer, 2001a, p. 81)

De esta forma, podemos decir que la amistad se 
comprende desde el horizonte de Aristóteles que es 
abrazado por Gadamer en el siguiente enunciado: 
Así tienes que ser, así es como te quiero, esto es la 
amistad descrita poéticamente y afirmarlo significa 
una reconfiguración de la intersubjetividad. Vale 



 7

Entre el extrañamiento y lo común. En torno a la noción 
de amistad desde la hermenéutica de Gadamer.

César Augusto Delgado Lombana

FOLIOS  n . o 38 ISSN: 0123-4870 

insistir en que esta actitud vital se sedimenta en el 
diálogo abierto, escuchar al otro desde sí mismo es 
la forma de amar la alteridad tal y como es. Un sí 
mismo abierto al mundo y al lenguaje de la diferen-
cia. Afirma Gadamer:

Si no escuchamos con aquella benevolencia 
que sabe reconocer al otro en lo que él piensa, 
entonces somos sofistas. Esto es, desde luego, lo 
que se quiere dar a entender en nuestra manera 
de hablar, cuando nos referimos a la sofística. El 
sofista no quiere en absoluto entender, sino que lo 
que quiere es seguir teniendo la razón. (Gadamer, 
2001b, p. 370)

De este modo Gadamer avanza a través del 
legado de Aristóteles para lograr introducir dos 
nuevas nociones que se hacen condición necesaria 
de la configuración del suelo de la amistad, nos esta-
mos refiriendo a las ideas de phronesis y de synesis. 
En efecto, Gadamer recuerda que el Estagirita logra 
heredarnos, en primer lugar, el principio rector de la 
phronesis que para el filósofo de Heidelberg se cons-
tituye en una condición irreductible del habitar con 
los otros. La phronesis traducida generalmente como 
prudencia permite entender que en la philía se pone 
en juego un saber examinar múltiples posibilidades 
de elección que nos obligan a preguntarnos por los 
móviles y consecuencias de nuestras acciones. Para 
Gadamer, siguiendo a Aristóteles, la prudencia no 
es una forma “pasiva de observación”, es esencial-
mente un actuar examinado, con orientación, con 
el ánimo de comprender las pasiones que se ponen 
en juego, un actuar que nos lleva a reconocer que 
los otros también buscan la vida buena y, por ello, 
nuestra existencia se debate en la razón práctica, en 
el saber examinar, en el buen juzgar3.

Así, para Gadamer, Aristóteles no descuida –lo 
que se venía anunciando más arriba– que el hombre 
debe estar en la capacidad de encontrarse en acuerdo 
consigo mismo para poder actuar rectamente, aun-

3	  Por tal motivo agrega Gadamer: “la phronesis, no es –ni mucho 
menos– una distinción especial de quien filosofa. Sino que, al 
contrario, aquel que reflexiona sobre lo bueno y lo recto en general, 
se ve remitido a ese logos práctico de la misma manera que aquel 
que quiere traducir en hechos las ideas que él tiene acerca de lo 
que es bueno y recto” (Gadamer, 2001b, p. 128).

que habrá que recordar con Gadamer, siempre esta-
mos atravesados por la finitud de nuestro punto de 
vista, de nuestra mirada que se hace humana en la 
inconciliable finitud, la finitud de este hombre que 
soy-somos que sabe que al apuntar al justo medio 
es su propia existencia la que es lanzada, es puesta 
en juego-arriesgada, abierta radicalmente al otro, lo 
cual implica reconocer dolorosamente que nuestro 
deseo de encarcelar a los otros devenga en la impo-
sibilidad de alcanzarlos, de ocultarlos en las proyec-
ciones de la conciencia infeliz que se realiza en su 
aislamiento en el solus ipse. Es este el centro de la 
razón práctica, actuamos con vista al justo medio, a 
un medio que se nos escapa, se pone en fuga, pero 
es en esta condición de incompletitud que el otro 
acontece4.

Ahora bien, se anunció además que la com-
prensión de la philía implica no perder de vista el 
horizonte de la synesis, que podría ser entendida 
como el saber aproximarse a la alteridad; no basta 
la prudencia, el saber examinar como medium edi-
ficante de la acción. En la experiencia de la amistad 
se hace imperativa la synesis, el saber estar junto al 
otro, saber que no adviene al hombre en las meras 
proyecciones de la mismidad sobre la alteridad. 
Todo lo contrario acontece en la escucha, en el saber 
oír, quizás en el saber preguntar y responder. Así, 
puede declararse con Mariflor Aguilar, comentarista 
de Gadamer:

Comprensión o encuentro. Es tan complejo el 
proceso de relación con los semejantes, que para 
Aristóteles no es suficiente la prudencia para dar 
cuenta de ella y añade la virtud de la synesis que 
no sólo consiste en la capacidad de juzgar ade-
cuadamente una situación concreta, sino también 
en saber aproximarse a otro individuo. (Aguilar, 
2009, p.p. 91-97)

4	  La cosa misma del formar (Bildug) pensado desde el horizonte 
aristotélico que Gadamer hereda consiste precisamente en un 
esfuerzo constante de acogimiento de nuestra propia finitud, 
condición ontológica de nuestro ser-con-otros. Así, la idea de 
formación se hace carne en el siguiente mandato hermenéutico: 
“Tenemos que aprender a respetar al Otro y a lo Otro. O lo que es 
lo mismo, tenemos que aprender a no tener la razón. Tenemos que 
aprender a perder en el juego [...] esto empieza a los dos años, o 
quizás antes. Quien no lo aprende pronto, nunca resolverá los 
problemas mayores de la vida posterior” (Gadamer, 1990, p. 37).



8 

U n i v e r s i d a d  P e d a g ó g i c a  N a c i o n a l
F a c u l t a d  d e  H u m a n i d a d e s

FOLIOS  n . o 38Segundo semestre de 2013 pp. 3-14

De la fusión de los horizontes de la phronesis y de 
la synesis emerge para Gadamer un ámbito de com-
prensión sobre la amistad que la coloca en la posi-
ción de un saber especial de la razón práctica. Para 
Gadamer, siguiendo a Aristóteles, si en la amistad 
se pone en juego la prudencia y el saber estar junto 
a los otros, ello obliga a entender que la amistad se 
constituye ontológicamente en el ámbito del ejerci-
cio de reconocimiento de la diferencia de la alteri-
dad radical, presupuesto que nos lleva a pensar que 
la amistad no puede ser interpretada a la manera de 
la tekhné, no se le puede decir al niño cómo debe 
vincularse al otro; más bien el niño se enfrenta a 
situaciones concretas en donde deberá valerse de sus 
capacidades para examinar el ethos de las acciones 
y, por supuesto, necesita del saber acercarse a los 
otros, exigencia doble en la que se pone en juego la 
trama de la vida compartida5.

Podemos concluir que en la amistad se constituye 
el campo de la razón práctica y, por tal motivo, se 
entiende que formar desde el horizonte hermenéu-
tico que atiende al legado de Aristóteles no consiste 
en el mero hablar sobre la amistad, en tener indica-
ciones sobre aquella. De otro modo, la experiencia 
de cercanía y alejamiento, de pluralidad y singula-
ridad solo se hará carne en la vivencia con el otro, 

5	  Aristóteles es aquí la guía del planteamiento hermenéutico; 
como lo ha mostrado Gadamer en Verdad y método (1960), en el 
apartado décimo del segundo capítulo titulado “Recuperación del 
problema hermenéutico fundamental. El problema hermenéutico de 
la aplicación”, es el Estagirita el primero en efectuar la exigencia 
de correlacionar el horizonte universal de los principios éticos con 
la situación concreta del agente moral, que no solo pregunta por 
la idea universal de bien y mal para saber qué son en su esencia 
–eidos–. Para Aristóteles, la pregunta debe ser orientada a la razón 
práctica que indaga por las posibilidades de actuar y comprender 
desde la experiencia concreta el sentido de la decisión, de la vida 
examinada como una forma radical de actuar, lo cual será para 
Gadamer un claro ejemplo de aplicación: del sentido universal al 
ethos concreto del hombre actuante y, por su otro movimiento, de 
la exigencia situacional del hombre al horizonte general. Afirma 
Gadamer: “El problema es ahora cómo puede existir un saber 
filosófico sobre el ser moral del hombre y qué papel desempeña 
el saber respecto a este ser moral en general. Si lo bueno para el 
hombre sólo aparece en la concreción de la situación práctica en 
la que él se encuentra, entonces el saber moral debe comprender 
en la situación concreta qué es lo que ésta pide de él, o dicho de 
otro modo, el que actúa debe ver la situación concreta a la luz de 
lo que se exige de él en general” (Gadamer, 2001a, p. 384).

ahí se aprehende qué es el amigo y la amistad como 
una forma de estar en la trama del mundo6.

A modo de cierre podemos advertir tres presu-
puestos indispensables para pensar la amistad:

En Aristóteles se halla el centro de la experien-
cia de la amistad propuesta por Gadamer, que exige 
que la alteridad se dé a la apertura del otro radical; 
la apertura consiste en exponerse a un punto de 
vista que desgarra el horizonte tranquilo de aquel 
que considera que el otro está como mero agregado 
de su pretensión de validez, lo cual significa que la 
reciprocidad se muestra en la inestabilidad de dos 
puntos de vista que pueden compartir una misma 
morada, pero que no pueden ser estabilizados, unifi-
cados, a modo de un horizonte en donde se concilie 
toda perspectiva. Todo lo contrario, el otro no puede 
ser experienciado en la estela del así es ese, expresión 
de la brutalidad de la conciencia que ignora y silen-
cia la alteridad. La diferencia implica la afirmación 
del otro como otro7.

6	  Y en el artículo del año 63 titulado “Sobre la posibilidad de una 
ética filosófica”, Gadamer agrega: “El oyente de las lecciones 
aristotélicas de ética tenía que elevarse espontáneamente sobre el 
peligro de querer hacer sólo teoría y de sustraerse a las exigencias 
de la situación. En no perder nunca de vista este peligro, me parece 
ahí reside lo razonable y nunca anticuada enseñanza de Aristóteles” 
(Gadamer, 2001b, p. 131).

7	  Con Mélich puede asegurarse que Gadamer aborda el problema 
del reconocimiento en Verdad y método (1960) desde tres formas 
de darse la alteridad: en primera medida, la reducción del otro a 
la esfera de la instrumentalidad de los sujetos en las relaciones 
cotidianas, en donde la alteridad se concibe como medio para 
fines; enseguida, la explicación del otro como analogon que para 
Mélich es heredado de los primeros análisis fenomenológicos de la 
intersubjetividad, análisis que Husserl logra superar en obras como 
Lógica formal y trascendental y en Experiencia y juicio según la 
propia valoración que Gadamer efectúa sobre el asunto (Gadamer, 
1997, p. 69). Finalmente para Mélich, siguiendo a Gadamer, el análisis 
ontológico de la comprensión lleva a interpretar al otro desde la 
idea de apertura que no solo es vista como una superación crítica 
de las explicaciones cosificantes de las relaciones humanas, 
sino como una manera de corregir la concepción husserliana de 
primer cuño sobre el enigma de la subjetividad a través del viraje 
ontológico de la hermenéutica provocado por Heidegger. Mélich 
puede entonces afirmar que “Gadamer invita a una nueva fase de 
aproximación distinta de la ortodoxia fenomenológica: el otro no es 
un simple analogon, sino que es apertura y, como tal, una contra, 
una resistencia”. (Gadamer, 1997, p. 100). Sin embargo, valdría la 
pena advertir que el análisis de Mélich se queda corto frente a 
la comprensión que requiere el problema del reconocimiento en 
Gadamer que, desde mi interpretación, tiene que abordarse desde 
el suelo de la diferencia y lo común, desde el extrañamiento y el 
vínculo, quizás el camino que he venido esbozando en este texto y 
en otros lugares (Delgado, 2011, pp. 201-218).



 9

Entre el extrañamiento y lo común. En torno a la noción 
de amistad desde la hermenéutica de Gadamer.

César Augusto Delgado Lombana

FOLIOS  n . o 38 ISSN: 0123-4870 

Para Gadamer la amistad es, en primer lugar, 
una experiencia en donde la diferencia se muestra 
como ámbito de lo común, de lo compartido por la 
alteridad; lo cual significa, según Mariflor Aguilar 
(2009), que, para Gadamer, la condición de otredad 
es el ámbito ontológico irreductible que nos vincula 
y hace posible las relaciones compartidas en la trama 
de la vida. Según Aguilar, Gadamer no se contenta 
con esbozar la huella de la finitud sobre la cual no 
se puede tejer un puente suficientemente sólido que 
conduzca al esclarecimiento de preguntas funda-
mentales por la identidad del otro o la experiencia 
política compartida. Para Aguilar, el rendimiento 
que Gadamer logra sacar a la luz consiste en hacer 
patente que todo sujeto es alteridad para sí mismo 
y para el otro. Es decir, el estado de alteridad es una 
condición que nos atraviesa como hombres, condi-
ción que nos permite estar juntos:

Lo que quiero proponer es que desde la noción 
misma de alteridad se deriva la reflexión sobre lo 
común. […] El de la alteridad es un espacio –o si se 
quiere, un estado– que se comparte y constituye, 
paradójicamente, un espacio común. El pensa-
miento de la alteridad conduce al de comunidad, 
el pensamiento de la diferencia conduce a lo que 
compartimos. (Aguilar, 2009, p. 48)

Finalmente, aunque el presupuesto esbozado 
pueda esclarecer en parte el sentido de amistad que 
Gadamer propone, deja insatisfecho en cierto modo 
la pregunta por la dislocación que esta idea reclama 
para ser comprendida. En efecto, no es suficiente 
colocar como suelo de la amistad la idea de lo común 
fundada en la alteridad; habrá que radicalizar este 
presupuesto y ver cómo para el mismo Gadamer 
acontece en la comprensión un modo de experien-
cia de la alteridad que reclama la inestabilidad, la 
lucha, la discontinuidad.

A la idea de apertura también le va la posibilidad 
de cierre y es aquí donde aparece para nuestra orien-
tación un rendimiento hasta ahora poco explorado 
en el trabajo de Gadamer: la necesidad de entender 
la alteridad desde la idea de hospitalidad, desde 
nuestra propia capacidad de convivir con nuestras 
afecciones, con nuestra mendicidad expresada en 

la incompletitud, la hospitalidad con nuestro pro-
pio padecimiento que nos radicaliza enfrente de los 
otros. En otras palabras, sí somos alteridad, pero 
radical; por ello la amistad es un suelo hospitalario 
que no solo puede ser pensado desde el ámbito de 
lo común como mera unidad, pues la unidad está 
fracturada. Por ello el otro se muestra como hori-
zonte de comprensión.

Radicalizar este presupuesto nos obliga a pensar 
cómo Gadamer ve en la buena voluntad la condición 
necesaria e irreductible para interpretar la noción de 
amistad. En efecto, si la diferencia es el suelo vincu-
lante de toda solidaridad, esto significa que las rela-
ciones humanas podrían orientarse por la idea regu-
ladora en la hermenéutica del deseo de comprender 
y ser comprendido: el otro quiere ser un escucha 
paciente, que desea sinceramente entender, que desea 
acoger, participar en el horizonte del otro radical.  
Para Gadamer este principio se traduce en el apren-
der a reconocer la disparidad de nuestros prejuicios:

Pero cuando no se trate de aprender a dominar 
algo, aprenderemos una y otra vez a conocer la 
diferencia del Otro en su disparidad en nuestros 
propios prejuicios. Esto es lo máximo y más eleva-
do a lo que podemos aspirar y llegar: participar en 
el Otro, conseguir participar en el Otro. (Gadamer, 
1990, p. 40)

La amistad en el extrañamiento: 
el padecer la radical alteridad

Pero hemos alcanzado, para algunas posturas con-
trarias a la hermenéutica8 la “limitación” del plan-

8	  La crítica de Mónica Cragnolini a Gadamer consiste en querer poner 
de manifiesto que la posición derridiana hace patente que el padre 
de la hermenéutica apuesta por un modo de estabilizar en la buena 
voluntad que guía la estela del reconocimiento las fracturas que 
devienen en el continuum de la apertura, en el deseo de diálogo 
infinito. Empero, considero que esta filósofa argentina deja de 
lado la fuerza del análisis propuesto por Gadamer que lo lleva a 
configurar un modo de pensar dialéctico que contempla la lucha y 
el desacuerdo, pero no se contenta con esbozar la tragedia misma 
de la separación, sino que Gadamer conjura un modo de respuesta 
novedosa en donde la orientación de la buena voluntad tiene sentido 
porque precisamente estamos en la lucha, la buena voluntad es 
esencialmente dialéctica. Para ver la crítica de Cragnolini será 
necesario remitirse al artículo titulado “El resto, entre Nietzsche y 
Derrida”. (Cragnolini, 2008, pp. 207-223).



10 

U n i v e r s i d a d  P e d a g ó g i c a  N a c i o n a l
F a c u l t a d  d e  H u m a n i d a d e s

FOLIOS  n . o 38Segundo semestre de 2013 pp. 3-14

teamiento de Gadamer: el fundar la relación con 
el otro en el suelo de la buena voluntad; “los dos 
interlocutores desean sinceramente entenderse. 
Siempre que se busca un entendimiento, hay buena 
voluntad” (Gadamer, 2002a, p. 331). Proponer una 
lectura crítica de este presupuesto no es sencillo, 
menos aún cuando funda el camino del reconoci-
miento propuesto por el horizonte gadameriano, el 
cual ha sido fuertemente desvalorado por corrientes 
que provienen del lado de la deconstrucción. Así, 
se hace necesario volver al segundo movimiento 
de la experiencia de la amistad anunciada al inicio 
del artículo, la idea de demanda de reconocimiento, 
contemplada por Gadamer en el segundo capítulo 
de Verdad y método.

Sin embargo, no puede perderse de vista que el 
problema de la buena voluntad no aparece en Verdad 
y método cifrado al asunto que en este artículo nos 
ocupa: el tema de la amistad. Más bien en el plan-
teamiento de la obra central de Gadamer la buena 
voluntad se hace directriz de la experiencia de com-
prensión como camino de reconocimiento, asunto 
que el filósofo conecta con la demanda de validez de 
la obra de arte, la tradición y los textos que culmina 
en la experiencia lingüística que Gadamer entiende 
desde la constelación del diálogo.

Ahora bien, ¿cómo aparece el problema de la 
buena voluntad en el horizonte de la experiencia de 
la amistad? El asunto se hace difuso en la medida 
en que los textos de los años ochenta y noventa del 
siglo XX hacen de este presupuesto un centro sobre-
entendido de la experiencia de diálogo; a pesar de la 
discusión con Derrida en 1981 en Paris, Gadamer 
sigue considerando que los ámbitos centrales de la 
experiencia humana de reconocimiento se consti-
tuyen en la buena voluntad que se muestra como el 
soporte de la conversación auténtica. Para nuestro 
caso específico la amistad, desde la perspectiva de 
Gadamer, no podría ser pensada sin este principio 
que se traduce en el querer escuchar y dejar valer 
al otro en sus pretensiones. En otras palabras, en la 
experiencia de la amistad se ponen en juego todas 
las potencialidades de la conciencia hermenéutica: 
el saber oír, el saber preguntar, el saber responder; 
capacidades que constituyen a la amistad, tal y como 

se evidenció anteriormente desde las nociones de 
phronesis y de synesis.

Así, Bajo la estela de la buena voluntad, se hace 
imperativo afirmar que ésta no debe ser leída como un 
factum de la conciencia de la subjetividad. La buena 
voluntad surge como una orientación de la expe-
riencia del reconocimiento que debe ser ampliada 
a la idea de dislocación radical. Si bien es cierto que 
nos vinculamos en un suelo común, al que Gadamer 
denomina amistad, en este texto se propone que el 
principio de la buena voluntad debe ser desgarrado 
por la idea de demanda de reconocimiento, lo cual 
implica que la diferencia está, a su vez, constituida 
por un reclamo incesante del otro, que hace de la 
amistad un ámbito del extrañamiento, que no es 
meramente concebido en el encuentro de dos que 
quieren participar en el horizonte de la comprensión 
como muestra de unidad, pues toda participación 
implica que siempre habrá violencia, que entre los 
amigos se expresa un no querer ceder, un deseo de 
autofundamentación del que no somos conscientes.

La experiencia de la amistad debe contemplar 
este horizonte que deja ver la radicalidad del otro: así 
como se puede estar dispuesto a dejar valer la alteri-
dad en sus pretensiones, aparece a su vez la tensión 
de un punto de vista contrario que puede entrar a 
negar la posibilidad del acuerdo, el deseo de estar 
en el camino de la compresión. De esta manera el 
encuentro se hace tensionante, rompe toda “unidad” 
de la vinculación, saca de su centro al sujeto y lo deja 
en la absoluta apertura: el otro es una herida en la 
existencia, una herida que no puede ser aliviada, ni 
cerrada, siempre estará abierta, recordándonos que 
la experiencia de la amistad en lo común implica 
que este suelo está constantemente en fractura, 
para dar paso a otro modo de ser con la alteridad. 
Por supuesto, Gadamer pone su esperanza en el 
principio de la buena voluntad, en que “el otro es 
siempre un oyente amable y atento, de tal modo que 
el horizonte de expectativas con el que me escucha 
intercepta y co-modifica, por así decirlo, mi propia 
intención de sentido” (Gadamer, 2006, p. 264)9.

9	  Luis Eduardo Gama aporta un horizonte de comprensión hasta 
ahora no explorado para entender la discusión Derrida-Gadamer, 



 11

Entre el extrañamiento y lo común. En torno a la noción 
de amistad desde la hermenéutica de Gadamer.

César Augusto Delgado Lombana

FOLIOS  n . o 38 ISSN: 0123-4870 

En este texto se deseó mostrar la fractura que 
saca de su posición a la buena voluntad, quizás dis-
locarla para ponerla enfrente de la violencia que 
constituye nuestro estar con el otro. Será urgente 
para nuestro propósito radicalizar el siguiente prin-
cipio ofrecido por el mismo Gadamer en los años 
sesenta, pero que el filósofo tiende quizás a “dejar 
de lado” en su propuesta de la década del noventa:

A toda pretensión se le opone una contrapre-
tensión. […] El uno mantiene la pretensión de 
conocer por sí mismo la pretensión del otro e 
incluso de comprenderla mejor que él mismo. 
Con ello el tú pierde la inmediatez con que orienta 
sus pretensiones hacia el otro. […] La historici-
dad interna de todas las relaciones vitales entre 
los hombres consiste en que constantemente se 
está luchando por el reconocimiento recíproco. 
(Gadamer, 2001a, p. 436)

Así, el acontecer del otro no ocurre de forma 
tranquila, habrá que hacer notar que el “conceder-
nos recíprocamente el ser diferentes” pasa por una 
lucha de la alteridad consigo misma, una lucha que 
exige poner en juego el prejuicio de tener la razón: 

sin echar por tierra la fuerza del planteamiento hermenéutico 
que nos indica que las relaciones humanas están constituidas, 
tensionadas por el extrañamiento y lo común, por la lucha y el 
encuentro, por la distancia y la cercanía, quizás la ruta que hemos 
explorado: “La experiencia de reconocimiento de la alteridad 
sólo tiene lugar si se realizan ambos movimientos, es decir, si el 
interpelar de lo otro encuentra una receptividad en el sí mismo, 
si su voz es recogida en una escucha. Se trata así de una doble 
apertura que es aquí indispensable: apertura del otro hacia el que 
comprende y del que comprende hacia el otro. Una lectura rápida y 
descontextualizada de este pasaje podría ver esta descripción de la 
experiencia del tú la versión fácil de un reconocimiento mutuo entre 
los seres humanos. Gadamer estaría diciendo que la verdadera 
comprensión del otro sólo tendría lugar al modo de una reciprocidad 
y simultánea apertura: del yo hacia el tú, y del tú hacia el yo. Visto 
de esta manera el reconocimiento hermenéutico presupondría 
algo como una “buena voluntad” de los que se comprenden y se 
reconocen entre sí y entonces resulta muy fácil a los críticos de la 
hermenéutica (Derrida) señalar a modo de contraejemplo aquellos 
casos distorsionados de la comunicación intersubjetiva donde el 
otro justamente no quiere hacerse comprender, o donde yo no 
quiero comprenderlo. Pero esta doble apertura que determina la 
experiencia hermenéutica del tú, esto es, el genuino reconocimiento 
del otro, es algo mucho menos banal y contrafáctico que una 
apertura recíproca y simultánea de dos individualidades que se 
encuentran y deciden fusionarse la una en la otra. En realidad, este 
reconocimiento está atravesado de luchas y tensiones, y la doble 
apertura que en él se verifica sólo muy parcialmente es producto 
de una voluntad individual, y, en todo caso, no es simétrica, ni 
recíproca, ni simultánea” (Gama, 2010, pp. 279-280).

“La apertura hacia el otro implica, pues, el recono-
cimiento de que debo estar dispuesto a dejar valer 
en mí algo contra mí, aunque no haya ningún otro 
que lo vaya a hacer valer contra mí” (Gadamer, 
2001a, p. 438).

En la experiencia de la amistad, a la vez que se 
tiende un puente hacia el encuentro, aparece la dis-
continuidad del comprender la diferencia del otro, 
quizás una imposibilidad, que es la posibilidad 
misma de la diferencia, que hace de la experiencia de 
la amistad su suelo necesario, en donde el extraña-
miento aparece para alertar afirmando que la buena 
voluntad –el deseo de reciprocidad– no puede ser 
leído de forma ingenua. Todo lo contrario, la amis-
tad se constituye en un movimiento violento del 
acoger, del escuchar, del esperar y de apropiación 
de “que nuestro ser es fundamentalmente un ser en 
relación con otro” (Dottori, 2010, p. 27), un autén-
tico estar orientado-al-otro. Pero también implica 
una in-posibilidad, no querer-estar, no querer escu-
char, alejarse, quizás silenciarse, también como suelo 
de un nosotros fracturado. Esta arista nos lleva a 
comprender que posiblemente Gadamer vio en la 
buena voluntad la conformación de la unidad dislo-
cada, quizás dialéctica entre lo común como morada 
en donde la diferencia se acoge y vincula en el diá-
logo, pero a su vez, aparece el llamado a comparecer 
en-frente de una fina liana casi imperceptible por los 
críticos de Gadamer, que no experiencian en la pro-
puesta del padre de la hermenéutica el horizonte de 
lucha y demanda, de apropiación y desarraigo, pues 
la “buena” buena voluntad es mucho más amplia, 
dialéctica, por lo que no puede ser leída como un 
presupuesto ingenuo.

Así, Gadamer reconoce que existen modos de 
amistad que quizás no parten de lo común; empero, 
él pretende privilegiar el suelo del lenguaje como 
modo constitutivo de una ontología de la experien-
cia lingüística, o el sentido de la buena voluntad 
como un deseo de estar junto al otro en la calidez del 
intercambio. Sin embargo, vale la pena insistir, qui-
zás deba contemplarse la imposibilidad como posibi-
lidad: el silencio, el alejamiento, la discontinuidad del 
comprender para decir que siempre algo se escapa a 
nuestro deseo de estar con el otro: la diferencia no 



12 

U n i v e r s i d a d  P e d a g ó g i c a  N a c i o n a l
F a c u l t a d  d e  H u m a n i d a d e s

FOLIOS  n . o 38Segundo semestre de 2013 pp. 3-14

se funda ni en la buena voluntad abordada desde un 
tratamiento ingenuo, ni en el mero extrañamiento 
entendido como una ruptura imposible de aliviar. 
De otro modo, la fusión estallada de los dos hace de 
la amistad un suelo inestable de reconocimiento10.

Por esta razón se hace necesario radicalizar 
un segundo enunciado propuesto por el mismo 
Gadamer: si la amistad puede ser pensada como 
experiencia de reconocimiento de la diferencia debe 
contemplar de manera radical que siempre el otro 
se presenta en un resto intraducible, quizás inal-
canzable, indecible, que se escapa a todo deseo de 
buena voluntad, de “reciprocidad”; pero es sobre este 
presupuesto de Gadamer que podemos repensar la 
amistad como un horizonte de reconocimiento en 
donde se reclama la irreductibilidad del otro a las 
proyecciones de la conciencia: “En cualquier caso 
es un mandato hermenéutico reflexionar, no tanto 
sobre grados de traducibilidad, cuanto sobre grados 
de intraducibilidad” (Gadamer, 1998, p. 83).

El resto, lo intraducible del otro, se expresa en 
el reclamo de reconocimiento, se hace una piedra 
imposible de digerir por parte de aquel que quiere 
tragar en sus pretensiones la radical alteridad. Si se 
logra poner en juego estos dos movimientos de la 
amistad entonces se puede afirmar que del compli-
cado acontecer del extrañamiento y lo común surge 
una posibilidad de configuración de un nosotros 
abierto a la autenticidad del otro.

El estallido de horizontes como 
condición de un nosotros abierto

“Reconocer en la diferencia lo común”, este es quizás 
el centro de la solidaridad, pero en este texto se ha 
hecho un esfuerzo por hacer evidente que la expe-

10	  Luis Eduardo Gama explora una vía distinta a la gadameriana para 
pensar la amistad, dado que Gadamer “asume la reciprocidad 
de esta experiencia, de modo que como yo me dejo alcanzar 
por la palabra del otro, así mismo el otro es receptivo a mi 
interpelación de sentido. […] La ambigüedad de presencia-
ausencia, amigo-enemigo, cercanía-lejanía que difumina sus 
perfiles, fractura constantemente toda experiencia hacia la 
comprensión recíproca”(Gama, 2010, p. 124). Empero, es necesario 
pensar que es posible ampliar dentro de la misma perspectiva de 
Gadamer el horizonte de la reciprocidad para poder alcanzar el 
entendimiento de la amistad desde el suelo del extrañamiento que 
también puede ser un suelo vinculante.

riencia de la amistad exige no solo la comprensión 
de la diferencia desde el suelo de la reciprocidad, 
desde el horizonte del “concedernos ser diferentes” 
y constituir un ámbito vinculante en donde el otro 
sea experienciado en su radical alteridad.

Además, en la amistad se fusiona un horizonte 
que pone en tensión la orientación de la “reciproci-
dad” puesta por Gadamer en el centro del recono-
cimiento. En efecto, en el extrañamiento, se expresa 
una discontinuidad, un quiebre radical en las preten-
siones de hacer de la amistad un suelo de continuo 
intercambio de sentidos.

La diferencia reclama el extrañamiento, la posibi-
lidad del silencio, de la distancia, de la fractura, de la 
desgarradura de un suelo pensado desde la estabili-
dad de lo común. Así, la trama de la amistad deviene 
en una dis-continuidad que no se agota ni en la pura 
vinculación ni en la más “radical” ausencia. Todo lo 
contrario, la amistad pensada en polaridades con-
lleva el peligro de las estabilizaciones, y, por su otra 
cara, conlleva el peligro de la hiperbolización de la 
disociación, muestra doble de la amenaza que impli-
can las orientaciones dogmáticas.

Por esta razón, hemos de apostar a la correla-
ción de la discontinuidad y lo común en el devenir 
mismo de la amistad-extrañada con el fin de hacer 
de la fusión de horizontes el ámbito del encuentro 
de la pluralidad. Así, para Gadamer el horizonte es 
nuestra posibilidad de alzar nuestra mirada fría y 
desolada con el fin de ver lo que el otro quiere hacer-
nos comprender.

No ganamos un nuevo horizonte poniéndo-
nos en el lugar del otro; abrimos horizonte cuando 
atendemos al llamado que desde la diferencia el 
otro efectúa. Quizás sería más recto decir que el 
horizonte se abre cuando tratamos de hacer justi-
cia, hacernos a la trama de sentido, a la cosa misma 
sobre la que “buscamos” el acuerdo.

La hermenéutica no significa tanto un proce-
dimiento cuanto la actitud del ser humano que 
quiere entender a otro o que como oyente o lector 
quiere entender una manifestación verbal. Siem-
pre es, pues: entender a un ser humano, entender 
este texto concreto. (Gadamer, 2001c, p. 149)



 13

Entre el extrañamiento y lo común. En torno a la noción 
de amistad desde la hermenéutica de Gadamer.

César Augusto Delgado Lombana

FOLIOS  n . o 38 ISSN: 0123-4870 

Pero se hace necesario ampliar la orientación 
que Gadamer le da a la noción de horizonte: al vin-
cularnos al otro en la experiencia de la amistad nos 
hacemos parte del ámbito de una comunidad de sen-
tido, hombres y mujeres que constituyeron desde su 
habitar el mundo de la vida, formas de comprender 
y comprenderse. El horizonte es amplitud, descen-
tramiento, encuentro con la alteridad que pronto, 
bajo el acogimiento de la cosa misma, será un noso-
tros vinculante:

El mundo existe como horizonte. Horizonte evo-
ca la experiencia viva que todos conocemos. La 
mirada está dirigida hacia el infinito de la lejanía, 
y este infinito retrocede ante nosotros con cada 
esfuerzo, por grande que sea, y con cada paso, 
por grande que sea, se abren siempre otros nue-
vos horizontes. El mundo es en este sentido para 
nosotros un espacio sin límites en medio del cual 
estamos y buscamos nuestra modesta orientación. 
(Gadamer, 1998, p. 122)

Ganar el horizonte es poder comprender la posi-
ción del otro, lo cual no sugiere una comunión de 
las almas en una significación absoluta y cerrada. 
El acuerdo en la cosa misma supone haber ganado 
el horizonte del otro para así poder comprender la 
posición desde la cual elabora el punto de vista que 
presenta.

Empero, debemos sugerir que la fusión es un 
movimiento violento, que no solo obedece a la vin-
culación, pues el encuentro de horizontes supone 
el estallido de los mismos, el choque, la ruptura del 
punto de vista común para hacer que el movimiento 
de los horizontes no se detenga y permita constan-
temente la puesta en marcha de un nuevo sentido 
que hará las veces de un puente vinculante, pero 
también se mostrará en la forma de una erupción 
que nos deja sin aliento.

Desde este presupuesto se hace necesario rati-
ficar la necesidad del darse a la “eclosión en hori-
zontes abiertos, el fundirse con múltiples horizon-
tes abiertos” (Gadamer, 2002c, p. 121); propuesto 
por el Gadamer de los años noventa, pero además, 
pensar que la eclosión no puede contemplarse sin 
el estallido de horizontes que devienen en la amis-

tad: “Más que de un continuum, […] se va a tratar 
de una ruptura, de un lugar de ausencia-presencia” 
(Cragnolini, 2008, p. 211).

Esta, quizás, sea la estela sobre la que puede ser 
pensada la amistad desde el horizonte gadame-
riano. Es quizás esta una posibilidad de ampliar la 
comprensión sobre los esbozos de la propuesta que 
Gadamer efectuará sobre la philía, que no solo puede 
ser pensada desde el presupuesto de una vincula-
ción, sino además, desde el extrañamiento que hace 
necesario entender que a toda eclosión como aper-
tura le es necesario el cierre; el movimiento de una 
mano que se da a lo otro, pero a su vez se repliega 
sobre sí misma como muestra de una constante 
intraducibilidad que se hace condición del encuen-
tro con esta alteridad extrañada que estamos siendo; 
es este el ámbito impensado de una posible ética de la 
amistad, “Cualquier huella señala en una dirección, 
es huella para alguien que está en marcha y busca 
un camino” (Gadamer, 2001d, p. 99).

Referencias

Aguilar, M. (2006). Voluntad de aire. En Paulina Rivero 
Weber (Comp.), Cuestiones hermenéuticas. De 
Nietzsche a Gadamer (pp. 97-105). México: UNAM.

Aguilar, M. (2009). Condición hermenéutica: condición 
de la amistad. En R. Arango (Comp.), Amistad y alte-
ridad. Homenaje a Carlos B. Gutiérrez (pp. 91-97). 
Bogotá: Universidad de Los Andes.

Cragnolini, M. (2008). El resto entre Nietzsche y Derrida. 
En M. Cragnolini (Comp.), Por amor a Derrida (pp. 
207-223). Buenos Aires: La cebra.

Delgado, C. (2011). La comprensión como camino del 
reconocimiento: tras las huellas de la diferencia. 
En M. Prada (Comp.), Ensayos sobre hermenéu-
tica y educación (pp. 201-220). Bogotá: Editorial 
Bonaventuariana.

Dottori, R. (2010). El último dios. La lección del siglo XX. 
Un diálogo filosófico con Riccardo Dottori. México: 
Anthropos.

Gadamer, H-G. (1990). La herencia de Europa. Barcelona: 
Península.

Gadamer, H-G. (1997). Mito y razón. Barcelona: Paidós.
Gadamer, H-G. (1998). Arte y verdad de la palabra. 

Barcelona: Paidós.



14 

U n i v e r s i d a d  P e d a g ó g i c a  N a c i o n a l
F a c u l t a d  d e  H u m a n i d a d e s

FOLIOS  n . o 38Segundo semestre de 2013 pp. 3-14

Gadamer, H-G. (2001a). Verdad y método I. Salamanca: 
Sígueme.

Gadamer, H-G. (2001b). Antología. Salamanca: Sígueme.
Gadamer, H-G. (2001c). ¿Quién soy yo y quién eres 

tú? Comentario a Cristal de aliento de Paul Celan. 
Barcelona: Herder.

Gadamer, H-G. (2001d). El giro hermenéutico. Madrid: 
Cátedra.

Gadamer, H-G. (2002a). Verdad y método II. Salamanca: 
Sígueme.

Gadamer, H-G. (2002b). Acotaciones hermenéuticas. 
Madrid: Trotta.

Gadamer, H-G. (2002c). Historia y hermenéutica. 
Barcelona: Paidós.

Gadamer, H-G. (2006). Estética y hermenéutica. Madrid: 
Alianza.

Gama, L. E. (2009). Un otro que es más que un otro. 
Constelación de la amistad. En R. Arango (Comp.), 
Amistad y alteridad. Homenaje a Carlos B. Gutiérrez 
(pp. 121-137). Bogotá: Universidad de Los Andes.

Gama, L. E. (2010). Los caminos hermenéuticos del 
reconocimiento. En M. Acosta López (Comp.), 
Reconocimiento y diferencia. Idealismo alemán y 
hermenéutica: un retorno a las fuentes del debate con-
temporáneo (pp. 273-295). Bogotá: Siglo del hombre 
editores, Universidad de Los Andes.

Mélich, J-C. (1997). Del extraño al cómplice. La educación 
en la vida cotidiana. México: Anthropos.


