Universidad Nacional de Colombia,
Bogot4, Colombia.

Recibido: 10 de marzo de 2014
Concepto de evaluacion: 17 de junio de 2014
Aprobado: 18 de junio de 2014

Articulo de reflexién

© 2014 Universidad Catélica de
Colombia. Facultad de Ciencias
Econémicas y Administrativas.

Todos los derechos reservados

* Candidato a doctor en Estudios
Politicos y Relaciones
Internacionales, de la Universidad
Nacional de Colombia. Profesor
ocasional del Departamento de
Ciencia Politica de la Universidad
Nacional de Colombia. Correo
postal: Av, Carrera 30 No. 45-03,
edificio Manuel Ancizar, oficina
1009, Bogota, Colombia. Correo
electronico: ecruzr@unal.edu.co

Finanz. polit. econ., ISSN: 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402
http://dx.doi.org/10.14718/revfinanzpolitecon.2014.6.2.8

Prolegémenos al vivir bien-buen
vivir: una evaluacién normativa
y practica

RESUMEN

Este trabajo examina el concepto de vivir bien-buen vivir ponderando
sus contribuciones y limitaciones. Esta cosmovisién tiene un horizonte nor-
mativo més ambicioso que el paradigma del desarrollo, pues apuesta por una
concepcidn de la pobreza y la riqueza que no se reduce a la acumulacién de
bienes materiales, una economia que comprende sus efectos sobre la naturale-
za y se centra en la satisfaccion de necesidades, y una descolonizacién de los
saberes. No obstante, se caracteriza por un déficit de operacionalizacién que
se manifiesta en la dificultad para definir politicas concretas e indicadores de
medicién precisos.

Palabras clave: vivir bien, buen vivir, desarrollo, politica econémica,
América Latina.

JEL: B59

Prolegomenato live well-good living: A normative and
practical evaluation

ABSTRACT

This article examines the concept of live well-good living, by analyzing
its contributions and limitations. This worldview has a normative horizon
more ambitious than the development paradigm, as it wagers for a poverty
and wealth conception that is not limited to the accumulation of material
goods, but it is an economy aware of its effects on nature and the satisfaction
of needs and the decolonizing of knowledge. Nevertheless, it is characterized
by an operationalization deficit that is shown through the difficulty to establish
specific policies and accurate indicators of measurement.

Keywords: Live well, good living, development, political economy,
Latin America.

387



Prolegbmenos ao viver bem-bom viver: uma avaliagdo
normativa e pratica

RESUMO

Este trabalho examina o conceito de viver bem-bom viver ponderando
suas contribuicdes e limitagdes. Essa cosmovisdo tem um horizonte normati-
vo mais ambicioso do que o paradigma do desenvolvimento, pois aposta por
uma concepgio da pobreza e da riqueza que ndo se reduz a acumulacéo de
bens materiais, uma economia que compreende seus efeitos sobre a natureza
e centra-se na satisfacio de necessidades, e uma descolonizagao dos saberes.
Contudo, caracateriza-se por um déficit de operacionalizagio que se manifesta
na dificuldade para definir politicas concretas e indicadores de medigéo precisos.

Palavras-chave: viver bem, bom viver, desenvolvimento, politica eco-
ndmica, América Latina.

388

Finanz. polit. econ., ISSN 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402



PROLEGOMENOS AL VIVIR BIEN-BUEN VIVIR: UNA EVALUACION NORMATIVA Y PRACTICA

INTRODUCCION

En los ultimos anos, sobre todo desde las refor-
mas constitucionales de Bolivia (2009) y Ecuador
(2008), que reconocieron las cosmovisiones an-
dinas del vivir bien y del buen vivir (en adelante
VBBV), respectivamente, como alternativas a lo
que habitualmente se denomina el “modelo de
desarrollo”, estos conceptos han incursionado en
los debates sobre politicas publicas y economia
publica.” Segln esta perspectiva, el desarrollo,
tomado como un paradigma de “vida buena” mas
que como un conjunto de enfoques tedricos, ha
llegado a sus limites. Esa idea de vida buena se
ha basado en el crecimiento econémico, la pro-
ducciény el consumo ilimitados, posibilitados por
el aprovechamiento de la energia proveniente de
la explotacidon de minerales fésiles y, en general,
de la extraccién de todo tipo de recursos natu-
rales. Como cosecuencia, se ha generado una
crisis ambiental sin precedentes, que amenaza las
posibilidades de la vida en el planeta y que se ex-
presa en el cambio climatico debido a las enormes
emisiones de dioxido de carbono, la superacion de
los limites de la huella ecolégica tolerables para la
resiliencia de la biésfera, la pérdida irreparable de
biodiversidad y la modificacién del ciclo del nitré-
geno, entre otros (Dietz, 2013, p. 473; Sempere,
2009; Lovelock, 2011).

En América Latina, esta situaciéon se ha
agravado con el auge del denominado “modelo
extractivista” en los Ultimos afos. Si bien la regién

1 La nueva Constitucién Politica boliviana, ratificada en enero
de 2009, mediante referéndum popular por el 61,43 % asu-
me y promueve los principios ético-morales de la sociedad
plural y del vivir bien o suma qamana, en aymara (art. 8.
I.). Por su parte, la nueva Constitucién Politica ecuatoriana,
también ratificada mediante referéndum en octubre de
2008 por el 63,86 % de votos, en su parte dogmaticay en el
titulo VI incorpora aspectos de la cosmovision indigena del
buen vivir o sumak kawsay en quichwa. Como han mostrado
distintos autores (Prada, 2011, p. 227; Medina, 2011, p.
39; Yampara, 2012, p. 65; Albo, 2011, p. 138; Gudynas &
Acosta, 2011, p. 71; Macas, 2010, p. 14), las traducciones
al castellano no coinciden plenamente con la idea de vida
buena que los movimientos indigenas de ambos paises se
encargaron de reconstruir en las ultimas dos décadas. Sin
embargo, en términos generales, el VBBV se ha concebido
como una relacién armoénica entre seres humanos y entre
ellos y la naturaleza.

esta catalogada como participante menor en el vo-
lumen global de emisiones de diéxido de carbonoy
otros gases contaminantes, hoy enfrenta crecientes
problemas asociados a la extraccion industrial de
minerales, como la contaminacioén y la desecacién
de fuentes hidricas; los cambios climaticos que se
expresan en fendmenos como el Nifo y la Nifa,
los cuales afectan por intensos inviernos o largas
sequias distintas zonas; la creciente contaminacion
del aire en los entornos urbanos; la deforestacion de
los bosques en funcién de la ganaderia o la agroin-
dustria; entre otros (Delgado, 2013; Seoane, 2012).
Todo ello hace imposible e indeseable que los
paises “subdesarrollados” continlien en su carrera
por emular a los “desarrollados” en sus niveles de
crecimiento, produccién y consumo; de hecho,
de acuerdo con los calculos de Puente (2011,
p. 358), se necesitarian por lo menos seis planetas
con las caracteristicas del nuestro para hacer po-
sible ese suefo. Asi, la crisis ambiental seria pro-
ducto de esa forma de entender la “vida buena”
y, consiguientemente, se hace necesario formular
alternativas como el VBBV. Sin embargo, las dis-
tintas perspectivas sobre este concepto han susci-
tado un acalorado debate en América Latina, en
el que con frecuencia las posiciones son extremas:
o bien se acepta la necesidad de desarrollar este
enfoque, asumiendo que es radicalmente contrario
al desarrollo, o bien se lo rechaza de plano, exaltan-
do sus deficiencias respecto a las distintas teorias
comprendidas en el paradigma del desarrollo.
Este trabajo examina algunos tépicos de la
discusiéon al ponderar las posibles contribuciones
del VBBV a las sociedades latinoamericanas con-
tempordaneas, pero resaltando también sus limi-
taciones en relacién con las politicas econémicas
concretas. El argumento central puede sintetizarse
de la siguiente forma: el VBBV tiene un horizonte
normativo mas ambicioso que el paradigma del
desarrollo porque apuesta por una concepcién
distinta de la pobreza y la riqueza, una economia
holistica que comprenda también sus efectos sobre
la naturaleza y permita transitar de la primacia
del crecimiento econémico y la eficiencia hacia la
satisfaccion de necesidades y el imperativo de la

389



390

Edwin Cruz Rodriguez

suficiencia, todo lo cual pasa por descolonizar los
saberes de la economia.

No obstante, si bien el VBBV opera como
una utopia con posibles consecuencias politicas, se
caracteriza por un déficit de operacionalizaciéon que
se manifiesta en la dificultad para definir politicas
concretas e indicadores de medicién precisos. Para
desarrollar este argumento, en la primera parte, se
reconstruyen los aportes del VBBV en un sentido
normativo; mientras que en la segunda parte, se
exponen las principales criticas que ha recibido asi
como sus dificultades de operacionalizacién.

LOS APORTES NORMATIVOS DEL VIVIR
BIEN Y DEL BUEN VIVIR

El vivir bien (suma gqamana, en aymara) y el buen
vivir (sumak kawsay, en kichwa) son cosmovisio-
nes de los pueblos indigenas andinos, que han
tratado de ser actualizados por intelectuales in-
digenas y mestizos como una alternativa al desa-
rrollo, y que nacen justamente de la imposibilidad
de traducir a las lenguas autéctonas ideas como
las de progreso y desarrollo (Prada, 2011, p. 227).

En términos normativos, existe un consenso
minimo, entre intelectuales indigenas y mestizos,
cuando se trata de definir el horizonte del VBBV.
En ambos casos, se trata de conseguir la armonia
entre los seres humanos y entre estos y la natura-
leza, Pachamama o madre Tierra (Choquehuanca,
2010, p. 10; Acosta, 2012, p. 15). Entre los aportes
normativos del VBBV se destacan su critica del de-
sarrollo, la formulacién de una economia holistica
gue comprenda sus efectos sobre la naturaleza y
el esfuerzo por repensar las necesidades y desco-
lonizar los saberes de la economia.

La critica del desarrollo

Los tedricos del VBBV se han negado a ver en él
una forma de “desarrollo alternativo” y han soste-
nido que se trata de una “alternativa al desarrollo”
(Acosta, 2012, p. 68; Acosta, Martinez & Sacher,
2013, p. 309). Este enfoque tiene una concepcién

distinta del progreso a la que predomina dentro
del paradigma del desarrollo, que no pasa por el
crecimiento econémico, la produccion y el consumo
ilimitados. Esta concepcién del progreso, asimismo,
se sustenta en concepciones distintas de la probre-
za, la riqueza y la vida buena.

Las teorias del desarrollo se han sustentado
en la idea de un progreso lineal necesario y desea-
ble, basadas, a su vez, en el crecimiento econémico,
hasta el punto que autores como Rostow (1961)
practicamente establecieron una equivalencia entre
ambos conceptos. Tal sinonimia tardé en cuestio-
narse y durante la mayor parte del tiempo la discu-
sidn se centré en el papel del Estado y el mercado
en la promocién del desarrollo (Sen, 1998), aun
cuando se aceptaba que el crecimiento econémico
no necesariamente se traducia en desarrollo (Casas,
2011, p. 331). De esa forma, incluso enfoques lati-
noamericanos como el estructuralismo, la teoria de
la dependencia y el neoestructuralismo (Madoery,
2012) mantuvieron el crecimiento econémico como
un elemento necesario para alcanzar el desarrollo.

Durante los anos noventa, el premio Nobel
Amartya Sen formulé un enfoque que se esforzaba
claramente por deslindar los conceptos de desa-
rrollo y crecimiento. Sen empezd por concebir el
desarrollo de una manera que no enfatizaba en
el aumento de la utilidad marginal, sino como un
progresivo ensanchamiento de las oportunidades
de las personas para aprovechar sus capacidades.
Por consiguiente, se impone la necesidad de rele-
gar los indicadores de utilidad econémica, como
el crecimiento econdmico medido en términos del
producto interno bruto (PIB) o el producto nacional
bruto (PNB) para enfocar indicadores orientados al
acceso a la salud, la educacion o la equidad de gé-
nero, entre otros. De acuerdo con Sen (2000, p. 16),
el fin del desarrollo es aumentar las oportunidades
de las personas o, en otras palabras, su libertad. Por
tanto, el crecimiento no debe ser erigido como el
objetivo ultimo, sino debe comprenderse como un
medio para eliminar las distinas constricciones o
“faltas de libertad” (Sen, 2000, p. 19).

Hoy en dia existen otros enfoques que
han relativizado la importancia del crecimiento

Finanz. polit. econ., ISSN 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402



PROLEGOMENOS AL VIVIR BIEN-BUEN VIVIR: UNA EVALUACION NORMATIVA Y PRACTICA

econdémico, como el desarrollo sostenible, el de-
sarrollo humano, el desarrollo a escala humana
y el ecodesarrollo, entre otros (Elizalde, 2009;
Unceta, 2009). No obstante, en todos los casos
se presupone un crecimiento econémico como
factor necesario para el desarrollo (Gabbert, 2013,
p. 431). Ninguno de los enfoques del desarrollo
cuestiona de fondo las ideas de riqueza, probrezay
buena vida predominantes, asi como la idea de un
progreso lineal necesario y deseable (Acosta, 2012,
p. 42). El enfoque de Sen tampoco se aparta sus-
tancialmente de supuestos centrales del paradigma
del desarrollo como la visién lineal y evolutiva de la
historia, el antropocentrismo o la concepcioén ins-
trumental de la naturaleza (Gudynas, 2013, p. 439).

Estos supuestos son cuestionados por el con-
cepto de VBBV, empezando por la distincién entre
el “vivir bien” o el “buen vivir” y el “vivir mejor”.
El VBBV no es una mejor forma de vida, pues ello
implica que habra una “peor” (Gudynas, 2011b, p.
233). De acuerdo con Choquehuanca (2010, p. 8),
el “vivir mejor” implica necesariamente romper con
el principio de convivencia y complementariedad
entre los seres humanos y entre estos y la natura-
leza, en la medida en que fomenta la competencia
antes que la ayuda mutua, y el aprovechamiento
del otro —ya se trate del préjimo o la naturaleza—,
el egoismo y el individualismo.

El VBBV se aparta de la concepcion lineal
de la historia y el progreso, que supone el antro-
pocentrismo entendido como la subordinacién
de la naturaleza a las necesidades y los intereses de
los seres humanos, y sobre todo del concepto
de buena vida fundado en el crecimiento econé-
mico, la produccion y el consumo ilimitados (Albé,
2011, p. 135). Ademas, el “vivir mejor” implicito
en la idea del desarrollo implica posponer el ideal
de vida buena para el futuro, un futuro cada vez
mas incierto debido a la crisis ambiental; mientras
el VBBV esta orientado al presente, lo cual rompe
con la idea lineal de la historia. Por consiguiente,
la concepcién de pobreza y de riqueza del VBBV es
distinta. Aunque pasa por solucionar el creciente
problema de la desigualdad material, no se reduce a
la carencia de bienes materiales, sino que involucra

Iu

la convivencia y la complementariedad entre seres
humanos y la naturaleza (Gudynas, 2011a, p. 2).

De una economia antropocéntrica
a una economia holistica

El paradigma del desarrollo, incluso en sus pers-
pectivas mas heterodoxas como el desarrollo hu-
mano, esta basado en un enfoque antropocéntrico,
donde lo que se desarrolla son las potencialidades
de los seres humanos y las sociedades, mientras
la naturaleza es concebida como una fuente de
recursos al servicio de sus necesidades e intereses
(Zaffaroni, 2011, p. 37; Acosta, 2011, p. 321).
En contraste, consciente de las limitaciones de
una visién antropocéntrica para la actual crisis
ambiental, el VBBV apuesta por cambiar la visién
antropocéntrica por una visiéon holistica donde la
naturaleza, Pachamama o madre Tierra tiene un
valor en si misma, como elemento necesario para
la vida, independiente de las valoraciones de los
seres humanos.

La perspectiva antropocéntrica es incom-
patible con el objetivo de construir relaciones de
convivencia y complementariedad con la natura-
leza. La idea de progreso contenida en el para-
digma del desarrollo pasa necesariamente por un
creciente dominio y explotacién de la naturaleza,
bajo el supuesto de que el ser humano esta se-
parado de ella. En cambio, el VBBV, de acuerdo
con el intelectual indigena ecuatoriano Floresmilo
Simbana (2011, p. 222), apuesta por recuperar
otras formas de relaciéon entre seres humanos y
naturaleza presentes en las cosmovisiones de los
pueblos indigenas andinos y americanos, en los que
sociedad y naturaleza forman un todo que no es
posible separar, y donde “la naturaleza no era un
recurso, sino la Pachamama, la ‘madre’ de todo lo
existente” (2011, p. 222).

Varios intelectuales indigenas concuerdan
en esta perspectiva holistica, que empieza por
comprender que en la cosmovision de los pueblos
indigenas andinos, y en la de muchos americanos,
no hay una concepciéon de la naturaleza como
una cosa, como un objeto inanimado, sino que se

391



392

Edwin Cruz Rodriguez

considera que todo lo existente tiene vida (Oviedo,
2012, p. 53). La dirigente indigena ecuatoriana
Nina Pacari explica que en “la cosmovisién indigena
todos los seres de la naturaleza estan investidos de
energia que es el Samai y, en consecuencia, son
seres que tienen vida: una piedra, un rio (agua), la
montana, el sol, las plantas” (2009, pp. 33-34). El
intelectual aymara Pablo Mamani sostiene que en
el pensamiento aymara la muerte no existe como
se concibe en Occidente:

[...] es otro momento de vida mas por-
que se re-vive en las montanas o en las
profundidades de los lagos o rios. En
realidad, los muertos se convierten en
abuelos-abuelas, achachilas-abuichas.
Los achachilas-abuichas son las monta-
nas elevadas, o las montanas debajo del
agua como ch’ua achachila-abuicha. Los
muertos estan cohabitando con los vivos.
(Mamani, 2011, p. 69)

Los promotores mestizos del VBBV coinciden
con la perspectiva holistica. Para Acosta (2012, p. 88),
se trata de abandonar la visidbn antropocéntrica para
transitar hacia un enfoque “sociobiocéntrico”, que
no privilegie el bienestar de una especie determinada,
sino de la vida en su conjunto. Ello implica también
abandonar la perspectiva instrumental y utilitaria
gue ha guiado las relaciones entre seres humanos y
naturaleza, para comprender que la naturaleza tiene
un valor intrinseco independiente de las valoraciones
subjetivas que puedan asignarle los seres humanos
con arreglo a sus intereses o necesidades (Gudynas,
2011a, p. 3).

Este aspecto tiene un desarrollo mayor en
el caso ecuatoriano, donde se ha transitado de los
derechos ambientales, concebidos como parte de
los derechos humanos y, por lo tanto, basados en
una visién antropocéntrica, hacia los derechos de la
naturaleza, lo que supone un enfoque biocéntrico
donde la naturaleza adquiere el estatus de sujeto de
derechos (Gudynas, 2009, p. 60). En efecto, en su
articulo 71, la Constituciéon ecuatoriana establece
gue “la naturaleza o Pacha Mama, donde se repro-
duce y realiza la vida, tiene derecho a que se respete

integralmente su existencia y el mantenimiento y
regeneracion de sus ciclos vitales, estructura, fun-
ciones y procesos evolutivos”, en contraste con el
caso boliviano donde se mantiene la referencia a
los derechos y la justicia ambiental.

Adicionalmente, el reconocimiento de la
Pachamama en el mismo nivel de la naturaleza se
traduce en un reconocimiento de igualdad entre
la cosmovisidon occidental y la de los pueblos y
nacionalidades indigenas. Sin embargo, mas alla
de las disposiciones juridicas, en ambos casos el
VBBV apuesta, en términos normativos, por avan-
zar desde un enfoque antropocéntrico hacia uno
biocéntrico u holistico.

Repensar las necesidades:
de la primacia de la eficiencia
al imperativo de la suficiencia

Al igual que otras alternativas formuladas frente a
la crisis ambiental, el VBBV intenta construir opcio-
nes para “modificar radicalmente el metabolismo
socionatural” (Sempere, 2010, p. 8). Ello implica
modificar los estilos de vida para hacer que la sa-
tisfaccién de las necesidades humanas no amenace
la preservacion de la biésfera y de la propia vida
humana. Tal cambio supone una transformacién
cultural, pues pasa por redefinir las necesidades, y
socioeconbémica, porque necesariamente implicara
consumir, producir y contaminar menos, asi como
acoplar el sistema econémico a las leyes de fun-
cionamiento de la bidsfera, que son su condicién
de posibilidad. Un primer paso en este sendero es
transitar desde el énfasis en la eficiencia hacia un
concepto de suficiencia.

La eficiencia, entendida como el céalculo
de costo y beneficio que busca reducir costos y
aumentar las utilidades en el menor tiempo po-
sible, ha predominado en la economia moderna
y en el paradigma del desarrollo. Siguiendo a
Hinkelammert (2002, pp. 11-42), el problema de
este tipo de racionalidad es que no permite evaluar
las consecuencias no buscadas de la eficiencia. En
otras palabras, existen unos “efectos indirectos
de la accién directa” que no estan comprendidos

Finanz. polit. econ., ISSN 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402



PROLEGOMENOS AL VIVIR BIEN-BUEN VIVIR: UNA EVALUACION NORMATIVA Y PRACTICA

en la racionalidad predominante. Por ejemplo, las
decisiones de los actores econdmicos, Estados,
empresas e individuos no siempre tienen en cuenta
en su analisis de costo y beneficio las consecuencias
indirectas de sus acciones a mediano y largo plazo
sobre el medio ambiente.

La racionalidad eficientista también contraria
el principio de convivencia del VBBV, puesto que
hace posible concebir a los otros, ya se trate de
seres humanos o de la naturaleza, como medios y
no como fines en si mismos (Gudynas, 2011a, p 15).
Ademas, dicha racionalidad fomenta la competen-
cia que conlleva la devastacion social y ambiental,
haciendo imposibles las relaciones de cooperaciéony
complementariedad, y fomentando la desigualdad
entre ganadores y perdedores (Macas, 2010, p. 16).

El criterio de suficiencia propuesto por
Acosta (2012) supone administrar los recursos
actuales de tal manera que la satisfaccion de las
necesidades no atente contra la superviencia de
la biésfera. Ello implica una modificacion de los
estilos de vida que necesariamente pasa por una
transformacién de las necesidades. En consecuen-
cia, y como sostiene Sempere (2009, p. 66), supone
transitar de una economia basada en las preferen-
cias individuales, propia del enfoque marginalista,
hacia una economia donde el centro de interés sea
la satisfaccion de necesidades. Al respecto, existen
necesidades histéricamente construidas que no
deberian confundirse con las “preferencias”, pues
estas ultimas pueden ser inducidas por el mercado
a través de la publicidad (Sempere, 2009, p. 57).

Sempere (2009, 2010) se ha ocupado de re-
conceptualizar las necesidades. Para ello, empieza
por realizar una critica al supuesto de Max-Neff,
Elizalde y Hopenhayn (1986, p. 27), quienes sostie-
nen que existen necesidades humanas universales y
que lo Unico que cambia en el tiempo y el espacio
son sus “satisfactores”, herramientas, objetos,
practicas y relaciones necesarias para satisfacer
las necesidades. Sempere (2010, pp. 163-165)
distingue entre las necesidades fisiolégicas, que
tienden a ser universales, y aquellas denominadas
psicosociales, ademas de las necesidades instru-
mentales. Las necesidades fisiolégicas (comer,

descansar, dormir) son interdependientes con las
psicosociales, el conjunto de relaciones que se es-
tablecen para satisfacer las necesidades (seguridad,
reconocimiento, pertenencia) y las instrumentales,
los medios que en si mismos no satisfacen una
necesidad, pero ayudan a manipular el medio
ambiente con miras a satisfacerla (herramientas,
técnicas, tecnologia). Finalmente, existe otro tipo
de necesidades asociadas al potencial. Mientras las
anteriores necesidades estan asociadas a la caren-
cia, las necesidades asociadas al potencial implican
la oportunidad de realizar algo, participar, construir
relaciones afectivas, entre otros, cuya satisfaccién
contribuye a la autorrealizacién, la autonomia y la
libertad (Sempere, 2010, p. 6).

Para el VBBV, esta concepcion de las nece-
sidades tiene profundas consecuencias. Implica
que las necesidades son social e histéricamente
construidas, lo cual también supone la posibilidad
de transformarlas al tiempo que se transforman
los sistemas sociotécnicos que se han creado para
satisfacerlas (Sempere, 2010, p. 8). En segundo
lugar, dado que las necesidades no son universales,
sino que dependen de la historia particular de las
sociedades y de las culturas, la construccién del
VBBV o la modificacién del sistema sociotécnico
dominante pasa por poner en practica una geome-
tria variable que rechaza las férmulas universales
para construir la sociedad deseada.

Descolonizar la economia

Uno de los propdsitos que se plantea el VBBV al
recuperar las cosmovisiones indigenas de América
es reivindicar los saberes subordinados, por lo que
se percibe como la imposicién de los saberes domi-
nantes de las sociedades occidentales. No obstante,
la descolonizacién por la que apuesta no supone la
imposicién de los saberes autéctonos de América
sobre los demas, sino la construccién intercultural
de un nuevo horizonte de vida buena.

Desde el famoso discurso de Harry Truman,
el 20 de enero de 1949, el desarrollo se convirtio
en un referente universal, pese a tener unos orige-
nes particulares en ciertas sociedades europeas y

393



394

Edwin Cruz Rodriguez

norteamericanas. Desde entonces, se supuso que
era necesario y deseable que todas las sociedades
transitaran el mismo camino que estas socieda-
des habian previamente transitado con el objeto de
convertirse en sociedades “desarrolladas” (Escobar,
2007, pp. 19-20). Por consiguiente, el desarrollo
se impuso a las cosmovisiones y las formas de vida
de otras sociedades, consideradas ahora como
“subdesarrolladas”, lo que constituye una forma
de colonialismo o colonialidad (Quijano, 2007,
pp. 93-94). El colonialismo impide que las culturas
distintas, los “otros”, puedan construir una imagen
de si mismos, una identidad, y se vean obligados
a abrazar una identidad extrana (Zapata, 1997).

El paradigma del desarrollo asumié como el
ideal de vida buena aquel basado en el crecimiento
econdmico, la produccién y el consumo ilimitados,
orientado por una concepcién de la pobreza y la
rigueza restringida a la posesién y el disfrute de
bienes materiales, que situd en la “periferia” o en
el campo de los paises “subdesarrollados” otros
ideales de vida buena, al considerarlos inferiores
o particulares frente a su caracter presuntamente
“universal”. En la vision lineal y progresiva de la
historia inserta en el paradigma del desarrollo, para
constituirse como “desarrolladas”, las sociedades
debian negar sus particularidades y sus propias
expresiones culturales para aspirar a uniformizarse
de acuerdo con el ideal de vida buena de las socie-
dades desarrolladas.

El VBBV no apuesta por construir un mundo
donde todas las sociedades abracen su ideal de vida
buena, como el desarrollo, sino por construir ese
ideal mediante el didlogo intercultural (Cruz, 2013).
Esto descansa en la conviccién de que todas las
culturas y todas las sociedades tienen concepciones
de buena vida que pueden entrar en un didlogo
en igualdad de condiciones para encontrar solu-
ciones a la actual crisis ambiental, como sostiene
un intelectual indigena: “Todos los pueblos en su
cosmovisiéon contemplan aspectos comunes sobre
el Vivir Bien” (Huanacuni, 2010, p. 32).

El VBBV es en si mismo una construccién
intercultural, puesto que se alimenta de las distin-
tas concepciones de vida buena de la diversidad

de pueblos y culturas indigenas americanas, pero
también inserta en su proyecto saberes mestizos
y aquellos propios de la cultura occidental, como
el saber cientifico. En este sentido, reivindica los
saberes locales de las culturas indigenas, subalter-
nizadas por los saberes dominantes, y cuestiona
el colonialismo intelectual (Tortosa, 2012, p. 1),
pero también apuesta por la “ecologia de saberes”
formulada por Santos (2010, p. 44). Esta perspec-
tiva supone la complementariedad entre distintas
formas de conocimiento bajo el postulado: “no
hay ignorancia o conocimiento en general; toda la
ignorancia es ignorante de un cierto conocimiento,
y todo el conocimiento es el triunfo de una igno-
rancia en particular [...] La utopia del interconoci-
miento es aprender otros conocimientos sin olvidar
el propio” (Santos, 2010, p. 44).

En fin, en contraste con el colonialismo
propio del paradigma desarrollista, el VBBV no
establece una norma universal a la que todas
las sociedades necesariamente deben acoplarse,
tampoco establece una jerarquizacién entre las
distintas culturas, sino que apuesta por un didlogo
entre ellas y entre sus distintas formas de conoci-
miento de cara a encontrar alternativas a la crisis
ambiental contemporanea.

LOS LIMITES PRACTICOS DEL VIVIR BIEN-
BUEN VIVIR

Los criticos del VBBV han resaltado su caracter
utépico y la poca concrecién que adoptan sus
postulados. Incluso para algunos autores, resulta
un ejercicio estéril intentar revivir las cosmovi-
siones indigenas porque en la actualidad no son
practicadas por la mayoria de las comunidades y
porque, aunque lo fueran, estas formas de pensar
no necesariamente se caracterizaron por la armonia
en cuanto a la relacién entre seres humanos y natu-
raleza. La escasa concrecion del concepto acarrea el
riesgo de convertirlo en una categoria “comodin”
o de asumirlo como un dogma; ademas, presenta
grandes problemas para proponer politicas concre-
tas y dar respuesta a discusiones trascendentales

Finanz. polit. econ., ISSN 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402



PROLEGOMENOS AL VIVIR BIEN-BUEN VIVIR: UNA EVALUACION NORMATIVA Y PRACTICA

en el contexto latinoamericano como la industria-
lizacién y el desarrollo tecnolégico.

Los riesgos del vivir bien-buen vivir

Algunos autores han llamado la atenciéon sobre el
“retorno al pasado” que estaria implicito en la cos-
movisién del VBBV. Desde esta perspectiva, existen
dos argumentos criticos. Por una parte, se afirma
que las comunidades indigenas de los Andes boli-
vianos y ecuatorianos desde hace mas de un siglo
no se rigen por los principios del VBBV; de acuerdo
con Mansilla (2012, p. 18), es necesario hacer un
andlisis diferenciado de acuerdo con las distintas
regiones donde habitan pueblos indigenas, pues
en los Andes y el altiplano boliviano hace mucho
tiempo no se practican los principios del vivir bien,
que aseguraban una légica de cierto respeto hacia
la naturaleza, y las comunidades indigenas han
sido ampliamente permeadas por la racionalidad
moderna del analisis de costo-beneficio, por lo que
ya no tienen como meta el “vivir bien”, sino mas
bien el “vivir mejor” que tanto se critica.

Por otra parte, se afirma que el VBBV es un
peligroso intento por revivir un pasado glorioso que
nunca existié. Al respecto, el antropdélogo ecuato-
riano José Sanchez-Parga (2011, p. 34) sostiene
que el VBBV no tiene ningun antecedente en la
tradicion andina, su influencia actual procede de
una “inflacién textual y discursiva”, y se trata mas
bien de una “tradicion inventada” que dudosamen-
te puede dar respuesta a los complejos problemas
del presente. Prueba de ello es que las relaciones de
los seres humanos con la naturaleza en el contexto
andino no se caracterizaron precisamente por la
armonia con la que ahora quiere investirse el con-
cepto, sino también por la domesticacion muchas
veces violenta y la explotacién de la naturaleza en
funcién de las necesidades y los deseos humanos
(Sanchez-Parga, 2011, p. 38).

Los optimistas del VBBV han respondido a
este tipo de criticas haciendo énfasis en el caracter
normativo o prescriptivo, mas que descriptivo y
analitico, del concepto. Los intelectuales indigenas
defienden la vigencia de ciertas practicas del VBBV

en sus comunidades. Ademas, si bien es un con-
cepto que proviene de una “memoria larga” que se
remonta a la época precolombina, consideran que
puede actualizarse como una alternativa a la crisis
del presente (Simbana, 2011, p. 219). Si bien esta
perspectiva recupera las cosmovisiones de las co-
munidades indigenas, no pretende un retorno a un
pasado mitificado, tampoco supone que todas las
culturas indigenas han convivido de forma respe-
tuosa con el medio ambiente, pues histéricamente
hay casos de profundas modificaciones a este y en
el diverso mundo indigena, hay distintas posiciones
frente al problema, unas mas respetuosas, otras
mas proclives a la manipulacion (Gudynas, 2010,
pp. 282-283). En fin, el VBBV pretende construir
una forma alternativa de vida que no niega o
rechaza las ventajas tecnolégicas del mundo mo-
derno, que son en si mismas producto del aporte
de distintas culturas (Acosta, 2012, p. 80).

Para autores como Francois Houtart (2011,
p. 61), el VBBV requiere recuperar las practicas
de las comunidades no inspiradas en el ideal de
progreso y acumulacién infinita, pero sin llegar a
idealizarlas como son hoy o, como se supone, lo
fueron en la época precolombina. “Tampoco es una
simple invitacién para retroceder en el tiempo y
reencontrarse con un mundo idilico, inexistente por
lo demas. No puede transformarse en una suerte
de religion con su catequismo y sus manuales”
(Acosta, 2012, p. 66). Ademas, el proyecto no esta
circunscrito Unicamente a las comunidades indige-
nas andinas, puesto que los mestizos también han
contribuido a delimitar su significado e, incluso,
como antes se mostrd, los mismos intelectuales
indigenas han afirmado que existen horizontes del
VBBV en otras sociedades que es necesario poner
a dialogar. Por esta razén, la dirigente indigena
ecuatoriana, Blanca Chancoso, resalta la necesidad
de la traduccidn entre las distintas culturas:

La propuesta del Sumak Kawsay es
incluyente, tiene en cuenta a mujeres,
ninos, ancianos, indios, afros, mestizos,
es para toda la sociedad. Mas bien pue-
den traducirla desde su idioma y desde

395



396

Edwin Cruz Rodriguez

su cultura. Esta palabra no es solo para
indigenas porque esta en nuestro idio-
ma, miremos mas bien la interpretacion
que cada uno le puede dar en el marco
del cambio para alcanzar el buen vivir.
(Chancoso, 2010, p. 6)

No obstante, los animadores del VBBV han
advertido sobre una serie de peligros que puede
enfrentar este concepto. Una de las mayores
amenazas es el uso simplista, “podria desembocar
en un sumak kawsay ‘new age’, por lo que el Buen
Vivir no seria mas que otra moda, una de las tantas
gue ha habido” y se convertiria en un nuevo dogma
(Acosta, 2012, p. 83). Pero si por un lado existe el
peligro de intentar revivir un mitico pasado ideal-
izado, por el otro también es palpable el intentar
“modernizar” al VBBV, haciéndo de él una forma
de desarrollo alternativo mas que una alternativa
al desarrollo (Gudynas, 2011a, p. 11).

La falta de concrecion

Otra critica fuerte al concepto de VBBV radica
en afirmar que es utépico y carece de una visidon
practica que fije en concreto las decisiones, las
acciones y las politicas que seria necesario adop-
tar como alternativas al paradigma del desarrollo.
Este postulado estaria soportado en dos tipos de
argumentos. Primero, en una valoracién negativa
de la utopia que pone en duda su eficacia politica
como productora de transformaciones reales. Por
ejemplo, Sanchez-Parga (2011, p. 31) considera
que la utopia del VBBV tiene un caracter reaccio-
nario, en tanto constituye una “retroproyeccién”
gue no moviliza las fuerzas del cambio, sino que,
por el contrario, tiene como efecto ahondar en
la conviccién de que no parece haber alternativa:

El recurso a discursividades étnicas (pa-
chamama, sumak kawsay) es portador
de una utopia reaccionaria, que adopta
una férmula del pasado como proyecto
futuro, y no tiene en cuenta las condi-
ciones de posibilidad para transformar la

realidad, en detrimento de lo que puede
ser una utopia politica, basada en una
critica tedrica de la realidad para trans-
formar sus condiciones de posibilidad.
(Sanchez-Parga, 2011, p. 32)

En segundo lugar, se afirma que el VBBV esta
sustentado en una retérica mistica y esotérica que
ha impedido precisar sus conceptos y, por consi-
guiente, concretarlos en instrumentos, decisiones
y politicas. Stefanoni (2012, p. 12) sostiene que el
VBBV carece de propuestas alternativas consisten-
tes. Sus propuestas no dan respuesta a problemas
como el mercado, el trabajo, la innovaciéon tecno-
l6gica, sino que se diluyen en “una retérica quasi
mistica en algunos casos o simplemente utépica/
altercivilizatoria en otros” (Stefanoni, 2012, p. 14).
Desde su punto de vista, ello hace parte de una
“pose de autencidad ancestral”, que puede ser efi-
caz para seducir “turistas revolucionarios”, pero es
incapaz de ofrecer alternativas reales de desarrollo
y democracia: “El discurso pachamamico nos ofrece
una catarata de palabras en aymara, pronunciadas
con tono enigmatico, y una candida lectura de la
crisis del capitalismo y de la civilizaciéon occidental”
(Stefanoni, 2011, p. 261).

En el mismo sentido, Mansilla llama la aten-
cién sobre el hecho de que los saberes ancestrales
en los que afirma sustentarse el VBBV no se han
explicitado y “permanecen en una nebulosa con-
ceptual. Se supone que son verdades elementales,
profundas y auto-evidentes, que en cuanto funda-
mentos de las culturas aborigenes no requieren de
una explicacién argumentativa y discursiva, tipica
de la l6gica occidental” (2012, p. 18). Es la impre-
cision conceptual lo que hace que los tedricos del
VBBV no den respuesta sobre la manera de aplicar
sus principios a la gestién de sociedades modernas
y urbanas, lo cual implicaria ir mas alla del caracter
esotérico que ha adquirido su lenguaje.

Es cierto que el VBBV es una utopia, pues
de acuerdo con Acosta (2012, p. 26), mas que
técnico, el problema de la actual crisis ambiental y
civilizatoria es politico y una forma de impulsar los
procesos de cambio es a través de la construccién

Finanz. polit. econ., ISSN 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402



PROLEGOMENOS AL VIVIR BIEN-BUEN VIVIR: UNA EVALUACION NORMATIVA Y PRACTICA

de utopias. En este sentido, pretende satisfacer “la
imperiosa necesidad de impulsar en el mundo la
vida arménica entre los seres humanos y de estos
en la Naturaleza, una vida que ponga en el centro
la autosuficiencia y la autogestion de los seres
humanos viviendo en comunidad” (Acosta, 2012,
p. 32). Ello pasa por superar los sistemas organi-
zativos antropocéntricos y subordinar el sistema
econdémico a las leyes de funcionamiento de los
sistemas naturales, entre otras cosas.

Pero lo que se critica, mas alla de la utopia
en si misma, es su eficacia politica, en la medida en
que los criticos suponen que es incapaz de articular
acciones en favor del cambio. No obstante, estos
criticos tienen razén en resaltar las limitaciones del
VBBV en términos practicos. Estas se pueden obser-
var, principalmente, en dos sentidos: en cuanto a
las politicas econémicas alternativas y en relacién
con los instrumentos de medicion de sus efectos.

La carencia de politicas concretas

Los tedricos del VBBV se han centrado en aclarar la
utopia, esto es lo que habria que hacer para cons-
truir la sociedad anhelada, “lo que seria deseable”
(Tortosa, 2011, p. 119). Pero han dejado sin resolver
los instrumentos concretos, los medios y el como
llegar alld. De hecho, este aspecto no ha pasado
desapercibido por entusiastas del concepto, como
Gudynas (2011a, p. 2), quien echa de menos las
politicas concretas, los planes gubernamentales, los
marcos normativos, entre otros, pues su ausencia
puede conducir a repetir las estrategias convencio-
nales del desarrollo objeto de su critica.

En la literatura sobre el VBBV, quien mas se
ha preocupado de este problema es Alberto Acosta
(2012, pp. 166-167). Su propuesta de transicién
desde la sociedad basada en el paradigma del
desarrollo hacia el buen vivir se basa en el auto-
centramiento, concepto tomado de Jurgen Schuldt,
que designa una “disociacion selectiva y personal
del mercado mundial”, que empieza desde abajoy
desde adentro, desde lo local hacia arriba, pero que

puede tener un mejor desempefo si es apoyada
por el Gobierno central.

La idea es desarrollar las fuerzas productivas
enddgenas, controlando los patrones de acumula-
ciébn y consumo, acompanados de un proceso poli-
tico de participacidon que construya “contrapoder”
politico y econémico. La meta es frenar el modelo
de acumulacién basado en la extraccién de mate-
rias primas, reducir el desperdicio y el consumo de
energia, redistribuir el ingreso y la riqueza, cambiar
los patrones tecnoldgicos incentivando las tecnolo-
gias locales y limpias (con reducidas emisiones de
dioxido de carbono). Asimismo, se parte del hecho
de que ni el mercado ni el Estado son soluciones
por si mismos, por lo que es necesario construir
una sociedad de mercados, sin monopolios ni es-
peculadores, complementaria con economias con
el mismo nivel de desarrollo, que permitan rescatar
otras légicas econdmicas como las que practican
las comunidades indigenas andinas (muchas veces
basadas en el intercambio de valores de uso) pues
los agentes econdmicos no solo actuan por el afan
de lucro (Acosta, 2012, p. 184).

En esta perspectiva, el VBBV se familiariza
con propuestas sobre el “poscrecimiento”, el
“crecimiento estacionario”, el “desacoplamien-
to”, e incluso el “decrecimiento”, formulados en
otros contextos (Sempere, 2010, p. 9; Dietz, 2013,
pp. 474-475). No obstante, como ha anotado,
entre otros autores, Unceta (2012, p. 92), estas
propuestas adolecen de una excesiva generalidad.
Por ejemplo, el decrecimiento es demasiado vago.
No se precisa cuales son las implicaciones concre-
tas de esta propuesta, en qué sectores se aplicaria
(disminuir la produccién, su valor monetario, su
componente fisico), o hasta dénde es posible decre-
cer, para no decir en dénde es necesario decrecer,
dado que no todos los paises transitan por la misma
situacion y es seguro que si los paises “subdesarro-
llados” no apuestan por el crecimiento en al menos
algunos sectores de su economia, irdn de mal en
peor y no se conseguira transitar de la primacia de
la eficiencia al imperativo de la suficiencia.

AUn mas, el proyecto del VBBV no se ha plan-
teado los retos que implica un proceso necesario

397



398

Edwin Cruz Rodriguez

para satisfacer el imperativo de la suficiencia como
es la industrializacién, en aspectos tan basicos
como: (es posible desarrollar este proceso sin
afectar considerablemente el medio ambiente?,
ies posible construir un mercado interno sin in-
dustria propia?, {cémo garantizar la transferencia
o el desarrollo de tecnologias afines a los ideales
del VBBV? De acuerdo con Stefanoni, “como no
se incluye en la propuesta renunciar a los bienes
de consumo tecnoldégicamente perfeccionados,
bienes que no es posible construir en el marco de
economias comunitarias, estas Ultimas dependerian
indefectiblemente de los productos fabricados en
la esfera capitalista” (2012, p. 15).

La ausencia de indicadores del vivir bien-
buen vivir

Un problema subyacente es el de la medicién del
buen vivir, en la medida en que pretende desmar-
carse del énfasis que el paradigma del desarrollo
ha hecho del crecimiento econémico y fundamen-
talmente de patrones de medida como el PIB o, en
ciertos casos, el PNB. Por una parte, tal medicién
no podria reducirse a la obtencién de bienes o
servicios, puesto que la concepcion de vida buena
del VBBV no se reduce a ellos, y sus criterios de po-
breza y riqueza no estan enfocados en la posesiéon
y el disfrute de bienes materiales. Por otra parte,
el enfoque del desarrollo se ha concentrado en la
medicién del vivir mejor, acentuando la medida del
crecimiento econémico y la demanda agregada, y
de la pobreza, con indicadores como el de necesi-
dades basicas insatisfechas, mas que del vivir bien
o la buena vida.

Autores como Albé (2011, pp. 141-142) se
inclinan por hacer funcionales al VBBV algunos de
los indicadores que ya se han utilizado para medir el
desarrollo, pero que provienen de enfoques que no
reducen su concepto al de crecimiento econémico,
como el indice de desarrollo humano, formulado
por Amartya Sen. No obstante, para Albd, se tra-
taria de reformar este concepto sustrayéndolo del
individualismo, para incluir medidas que hagan

referencia no solo al bienestar individual, sino
también a la forma como se desarrolla la convi-
vencia entre distintos individuos y entre estos y la
naturaleza.

Por consiguiente, plantea la necesidad de
desarrollar indicadores de relaciones sociales, como
algunos que actualmente utiliza el Programa de
las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD)
para la gobernabilidad, entre ellos los indicadores
de participacion y estabilidad, asi como algunos
indicadores del desarrollo sostenible que sirven
para observar las relaciones entre seres humanos
y naturaleza. Ademas, seria necesario crear indica-
dores “afectivos” de convivencia, que no podran
definirse de forma universal y transcultural, sino
gue deberdn responder a los contextos culturales
especificos. Entre otros, no estaria mal emular los
indicadores de felicidad del reino de Butan.

COROLARIO

Este articulo evalué, desde una perspectiva norma-
tiva y practica, el concepto de VBBV que ha cobrado
relevancia en los debates sobre las alternativas a la
crisis ambiental en América Latina. En este sentido,
desde el punto de vista normativo, el VBBV puede
aportar importantes elementos. Su critica del desa-
rrollo enfatiza en la necesidad de desvincular la con-
cepcioén de vida buena de la visién lineal y progresiva
de la historia, asi como de las nociones de pobreza
y riqueza fundadas en la acumulacién y el uso de
bienes materiales, el crecimiento, la produccién y
el consumo ilimitados. En su lugar, el VBBV apuesta
por un ideal de sociedad fundado en la convivencia
y la complementariedad entre los seres humanos y
entre estos y la naturaleza, cuya realizacién no se
deja para el futuro, sino que trata de realizarse en
el presente con los recursos actuales.

A diferencia del paradigma del desarrollo, el
VBBV plantea la necesidad de repensar los fines de
la economia. Primero, apuesta porque el sistema
econdmico se subordine a las leyes del sistema bio-
fisico o de la naturaleza, como condicion necesaria
para no ahondar la crisis ambiental y poner en
riesgo la vida y, por consiguiente, la existenicia del

Finanz. polit. econ., ISSN 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402



PROLEGOMENOS AL VIVIR BIEN-BUEN VIVIR: UNA EVALUACION NORMATIVA Y PRACTICA

propio sistema econdémico. Segundo, se esfuerza
por repensar los fines del sistema econémico;
particularmente cuestiona el énfasis en la eficien-
cia como criterio central y en la satisfacciéon de
preferencias, y sugiere, en cambio, la necesidad
de avanzar hacia una economia cuyo fin sea la
satisfacciéon de necesidades, de tal forma que el
actual sistema sociotécnico pueda transformarse
para establecer la suficiencia como criterio ético
del sistema econémico. Finalmente, propugna por
descolonizar los saberes econémicos y sociales en
general, de tal forma que los conocimientos pro-
ducidos en distintos contextos culturales puedan
entrar en didlogo en igualdad de condiciones.

Sin embargo, desde una perspectiva prac-
tica, el VBBV presenta numerosas dificultades y
enfrenta no pocos peligros. Su déficit de concrecidon
en politicas y medios necesarios para realizar su

ideal de sociedad puede llevarlo a convertirse en
una categoria vacia o bien a adoptar politicas de
desarrollo alternativo en lugar de erigirse en una
altenativa al desarrollo. Los problemas de opera-
cionalizacion son palpables, sobre todo, cuando
se trata de pensar problemas nodales a los que el
paradigma del desarrollo ha dado una respuesta,
como los problemas de la industrializacién, el de-
sarrollo o la transferencia tecnolégica e, incluso,
los criterios de medicién.

En cualquier caso, el VBBV se ha insertado en
la discusién actual sobre las alternativas a la crisis
ambiental. Como otras propuestas planteadas en
contextos culturales distintos, presenta limitaciones
y potencialidades que es necesario comprender en
todas sus consecuencias, antes de reducir la dis-
cusién a una dicotémica toma de partido.

399



400

Edwin Cruz Rodriguez

REFERENCIAS

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

Acosta, A. (2011). Los derechos de la naturaleza. Una lectura sobre el derecho a la existencia. En A.
Acosta y E. Martinez (Comps.), La naturaleza con derechos. De la filosofia a la politica. Quito: Abya-Yala.

Acosta, A. (2012). Buen vivir Sumak Kawsay. Una oportunidad para imaginar nuevos mundos. Quito: Abya-Yala.

Acosta, A., Martinez, E. & Sacher, W. (2013). Salir del extractivismo: una condicién para el Sumak Kawsay.
Propuestas sobre petréleo, mineria y energia en Ecuador. En M. Lang, C. Lopezy A. Santillana (Comps.),
Alternativas al capitalismo del siglo XXI. Quito: Abya- Yala, Fundacién Rosa Luxemburgo.

Albo, X. (2011). Suma gamafia = convivir bien. {Cémo medirlo? En I. Farah & L. Vasapollo (Coords.),
Vivir bien: ¢paradigma no capitalista? La Paz: Postgrado en Ciencias del Desarrollo-Universidad Mayor de
San Andrés (Cides-UMSA).

Casas, M. (2011). Una mirada econémica hacia el vivir bien. En I. Farah & L. Vasapollo (Coords.), Vivir
bien: iparadigma no capitalista? La Paz: Postgrado en Ciencias del Desarrollo-Universidad Mayor de San
Andrés (Cides-UMSA).

Chancoso, B. (marzo de 2010). El Sumak Kawsay desde la visién de la mujer. América Latina en Movimiento
ALAL Alternativas Civilizatorias: los viejos nuevos sentidos de humanidad, XXIV (453).

Choquehuanca, D. (2010). Hacia la reconstruccién del vivir bien. América Latina en Mowvimiento, 452.
Cruz, E. (2013). Pensar la interculturalidad. Una invitacién desde Abya-Yala/América Latina. Quito: Abya-Yala.

Delgado, G. (Coord.). (2013). Ecologia politica del extractivismo en América Latina: casos de resistencia y
justicia medioambiental. Buenos Aires: Clacso.

Dietz, K. (2013). Reacciones emancipatorias frente a la crisis. En M. Lang, C. Lépez & A. Santillana
(Comps.), Alternativas al capitalismo del siglo XXI. Quito: Abya-Yala, Fundacién Rosa Luxemburgo.

Elizalde, A. (2009). {Qué desarrollo puede llamarse sostenible en el siglo XXI? La cuestién de los limites
y las necesidades humanas. Revista de Educacién, niimero extraordinario.

Escobar, A. (2007). La invencién del Tercer Mundo. Construccién y deconstruccién del desarrollo. Caracas:
Fundacién Editorial el Perro y la Rana.

Gabbert, K. (2013). Hay que dejar de crecer. Acerca del poscrecimiento. En M. Lang, C. Lépez, y A.
Santillana (Comps.), Alternativas al capitalismo del siglo XXI. Quito: Abya-Yala, Fundacién Rosa Luxemburgo.

Gudynas, E. (2009). La dimensién ecoldgica del buen vivir. Entre el fantasma de la modernidad y el desafio
biocéntrico. Rewista Obets, 4, 49-53.

Gudynas, E. (2010). Im4genes, ideas y conceptos sobre la naturaleza en América Latina. En L. Montenegro
(Ed.), Cultura y naturaleza (pp. 267-292). Bogota: Jardin Bot4nico José Celestino Mutis.

Gudynas, E. (2011a). Buen vivir: germinando alternativas al desarrollo. América Latina en Movimiento, 462.

Gudynas, E. (2011b). Tensiones, contradicciones y oportunidades de la dimensién ambiental del buen vivir.
En 1. Farah & Vasapollo, L. (Coords.), Vivir bien: {paradigma no capitalista? La Paz: Postgrado en Ciencias
del Desarrollo-Universidad Mayor de San Andrés (Cides-UMSA)-Plural.

Gudynas, E. (2013). Postextractivismo y alternativas al desarrollo desde la sociedad civil. En M. Lang, C.
Lopez & A. Santillana (Comps.), Alternativas al capitalismo del siglo XXI. Quito: Abya-Yala, Fundacién
Rosa Luxemburgo.

Finanz. polit. econ., ISSN 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402



19.
20.
21.

22.

23.

24.

25.

26.

217.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.
39.

PROLEGOMENOS AL VIVIR BIEN-BUEN VIVIR: UNA EVALUACION NORMATIVA Y PRACTICA

Gudynas, E. & Acosta, A. (2011). El buen vivir mas all4 del desarrollo. Qué Hacer, 181.
Hinkelammert, E (2002). El retorno del sujeto reprimido. Bogota: Universidad Nacional de Colombia.

Houtart, E (2011). El concepto de Sumak Kawsai (buen vivir) y su correspondencia con el bien comiin
de la humanidad. Ecuador Debate, 84.

Huanacuni, E (2010). Definicién del vivir bien. En Buen vivir/vivir bien, filosofia, politicas, estrategias y expe-
riencias regionales andinas. Lima: Coordinadora Andina de Organizaciones Indigenas (CAOI).

Lovelock, J. (2011). La tierra se agota. Bogota: Planeta.
Macas, L. (2010). Sumak Kawsay: la vida en plenitud. América Latina en Mowvimiento, 452.
Madoery, O. (2012). El desarrollo como categorfa politica. Critica y Emancipacién, 7 (IV).

Mamani, P (2011). Qamir qgamafia: dureza de “estar estando” y dulzura de “ser siendo”. En I. Farah & L.
Vasapollo (Coords.), Vivir bien: iparadigma no capitalista? La Paz: Postgrado en Ciencias del Desarrollo-
Universidad Mayor de San Andrés (Cides-UMSA).

Mansilla, H. (2012). La concepcién del buen vivir en la ideologia gubernamental boliviana. Nueva Crénica
y Buen Gobierno, 100.

Max-Neff, M., Elizalde, A. & Hopenhayn, M. (1986). Desarrollo a escala humana una opcién para el futuro.
Santiago de Chile: Development Dialogue.

Medina, J. (2011). Acerca del Suma Qamafa. En I. Farah & L. Vasapollo (Coords.), Vivir bien: iparadigmano
capitalista? La Paz: Postgrado en Ciencias del Desarrollo-Universidad Mayor de San Andrés (Cides-UMSA).

Oviedo, E & Atawallpa, M. (2012). El posmoderno buen vivir y el ancestral Sumakawsay. En A. Guillén
& M. Phelan, Construyendo el buen vivir. Cuenca: Pydlos Ediciones.

Pacari, N. (2009). Naturaleza y territorio desde la mirada de los pueblos indigenas. En A. Acosta & M.
Esperanza (Comps.), Derechos de la naturaleza. El futuro es ahora. Quito: Abya-Yala.

Prada, R. (2011). El buen vivir como modelo de Estado y modelo econémico. En M. Lang & D. Mokrani
(Eds.), Mds alla del desarrollo. Quito: Abya-Yala, Fundacién Rosa Luxemburgo.

Puente, R. (2011). “Vivir bien” y descolonizacién. En I. Farah & L. Vasapollo (Coords.), Vivir bien: ipa-
radigma no capitalista? La Paz: Postgrado en Ciencias del Desarrollo-Universidad Mayor de San Andrés
(Cides-UMSA).

Quijano, A. (2007). Colonialidad del poder y clasificacién social. En S. Castro & R. Grosfoguel (Eds.),
El givo decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica mds alld del capitalismo global. Bogota: Pontificia
Universidad Javeriana, Siglo del Hombre Editores.

Rostow, W. (1961). Las etapas del crecimiento econémico. México: Fondo de Cultura Econémica.

Sanchez-Parga, J. (2011). Discursos retrovolucionarios: Sumak Kausay, derechos de la naturaleza y otros
pachamamismos. Ecuador Debate, 84.

Santos, B. (2010). Refundacién del Estado en América Latina. Lima: International Legume Database &
Information Service (Ildis).

Sempere, J. (2009). Mejor con menos. Necesidades, explosién consumista y crisis ecoldgica. Barcelona: Critica.

Sempere, ]. (2010). Autocontencién: mejor con menos. En N. del Viso (Ed.), Enfoques sobre bienestar y
buen vivir. Madrid: Centro de Investigacién para la Paz.

401



402

Edwin Cruz Rodriguez

40.
41.
42.
43.

4.
45.

46.
47.

48.

49.

50.

51.

52.

Sen, A. (1998). Las teorias del desarrollo a comienzos del siglo XXI. Cuadernos de Economia, 29.
Sen, A. (2000). Desarrollo vy libertad. Barcelona: Planeta.
Seoane, J. (2012). Neoliberalismo y ofensiva extractivista. Theomai, 26.

Simbafa, E (2011). El Sumak Kawsay como proyecto politico. En M. Lang & D. Mokrani (Eds.), Mds alld
del desarrollo. Quito: Abya-Yala, Fundacién Rosa Luxemburgo.

Stefanoni, P (2011). {Adénde nos lleva el pachamamismo? Tabula Rasa, 15.

Stefanoni, P (2012). {Y quién no querrfa vivir bien? Encrucijadas del proceso de cambio boliviano. Critica
y Emancipacion, IV (7), IV.

Tortosa, J. (2011). Cambios de época en la l6gica del desarrollo. Debate, 84.

Tortosa, J. (2012). Sumak Kawsay, buen vivir, {alternativa al desarrollo? Recuperado de http://www.universi-
tatdelapau.org/files/23-41201-document/sumak _kawsay sant_cugat.pdf

Unceta, K. (2009). Desarrollo, subdesarrollo, maldesarrollo y posdesarrollo: una mirada transdisciplinar
sobre el debate y sus implicaciones. Carta Latinoamericana, 7.

Unceta, K. (2012). Crecimiento, decrecimiento y buen vivir. En A. Guillén & M. Phelan (Eds.), Construyendo
el buen vivir. Cuenca: Pydlos Ediciones.

Yampara, S. (2012). Suma Qamafia, lo que se maneja como buen vivir. En N. Velardi & M. Zeisser (Comps.),
Anales seminario internacional Desarrollo Territorial y Extractivismo. Luchas y Alternativas en la Region Andina.
Cuzco: Centro Bartolomé de las Casas.

Zaffaroni, E. (2011). La Pachamama y el humano. En A. Acosta & E. Martinez (Comps.), La naturaleza
con derechos. De la filosofta a la politica. Quito: Abya-Yala.

Zapata, M. (1997). La rebelién de los genes. Bogota: Altamir.

Finanz. polit. econ., ISSN 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402



