
387

Edwin Cruz Rodríguez*

Recibido: 10 de marzo de 2014

Concepto de evaluación: 17 de junio de 2014

Aprobado: 18 de junio de 2014

* Candidato a doctor en Estudios 
Políticos y Relaciones 

Internacionales, de la Universidad 
Nacional de Colombia. Profesor 
ocasional del Departamento de 

Ciencia Política de la Universidad 
Nacional de Colombia. Correo 

postal: Av, Carrera 30 No. 45-03, 
edificio Manuel Ancízar, oficina 

1009, Bogotá, Colombia. Correo 
electrónico: ecruzr@unal.edu.co 

Prolegómenos al vivir bien-buen 
vivir: una evaluación normativa 

y práctica   

Resumen

Este trabajo examina el concepto de vivir bien-buen vivir ponderando 
sus contribuciones y limitaciones. Esta cosmovisión tiene un horizonte nor-
mativo más ambicioso que el paradigma del desarrollo, pues apuesta por una 
concepción de la pobreza y la riqueza que no se reduce a la acumulación de 
bienes materiales, una economía que comprende sus efectos sobre la naturale-
za y se centra en la satisfacción de necesidades, y una descolonización de los 
saberes. No obstante, se caracteriza por un déficit de operacionalización que 
se manifiesta en la dificultad para definir políticas concretas e indicadores de 
medición precisos.

Palabras clave: vivir bien, buen vivir, desarrollo, política económica, 
América Latina.

JEL: B59

Prolegomena to live well-good living: A normative and 
practical evaluation 

Abstract

This article examines the concept of live well-good living, by analyzing 
its contributions and limitations. This worldview has a normative horizon 
more ambitious than the development paradigm, as it wagers for a poverty 
and wealth conception that is not limited to the accumulation of material 
goods, but it is an economy aware of its effects on nature and the satisfaction 
of needs and the decolonizing of knowledge. Nevertheless, it is characterized 
by an operationalization deficit that is shown through the difficulty to establish 
specific policies and accurate indicators of measurement.  

Keywords: Live well, good living, development, political economy, 
Latin America.

Finanz. polit. econ., ISSN: 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402
http://dx.doi.org/10.14718/revfinanzpolitecon.2014.6.2.8

Artículo de reflexión
© 2014 Universidad Católica de 
Colombia. Facultad de Ciencias 
Económicas y Administrativas. 

Todos los derechos reservados

Universidad Nacional de Colombia,  
Bogotá, Colombia.



388
Finanz. polit. econ., ISSN 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402

Prolegômenos ao viver bem-bom viver: uma avaliação 
normativa e prática    

Resumo 

Este trabalho examina o conceito de viver bem-bom viver ponderando 
suas contribuições e limitações. Essa cosmovisão tem um horizonte normati-
vo mais ambicioso do que o paradigma do desenvolvimento, pois aposta por 
uma concepção da pobreza e da riqueza que não se reduz à acumulação de 
bens materiais, uma economia que compreende seus efeitos sobre a natureza 
e centra-se na satisfação de necessidades, e uma descolonização dos saberes. 
Contudo, caracateriza-se por um déficit de operacionalização que se manifesta 
na dificuldade para definir políticas concretas e indicadores de medição precisos.

Palavras-chave: viver bem, bom viver, desenvolvimento, política eco-
nômica, América Latina.



389

Prolegómenos al vivir bien-buen vivir: una evaluación normativa y práctica

Introducción

En los últimos años, sobre todo desde las refor-
mas constitucionales de Bolivia (2009) y Ecuador 
(2008), que reconocieron las cosmovisiones an-
dinas del vivir bien y del buen vivir (en adelante 
VBBV), respectivamente, como alternativas a lo 
que habitualmente se denomina el “modelo de 
desarrollo”, estos conceptos han incursionado en 
los debates sobre políticas públicas y economía 
pública.1 Según esta perspectiva, el desarrollo, 
tomado como un paradigma de “vida buena” más 
que como un conjunto de enfoques teóricos, ha 
llegado a sus límites. Esa idea de vida buena se  
ha basado en el crecimiento económico, la pro-
ducción y el consumo ilimitados, posibilitados por 
el aprovechamiento de la energía proveniente de 
la explotación de minerales fósiles y, en general, 
de la extracción de todo tipo de recursos natu-
rales. Como cosecuencia, se ha generado una 
crisis ambiental sin precedentes, que amenaza las 
posibilidades de la vida en el planeta y que se ex-
presa en el cambio climático debido a las enormes 
emisiones de dióxido de carbono, la superación de 
los límites de la huella ecológica tolerables para la 
resiliencia de la biósfera, la pérdida irreparable de 
biodiversidad y la modificación del ciclo del nitró-
geno, entre otros (Dietz, 2013, p. 473; Sempere, 
2009; Lovelock, 2011). 

En América Latina, esta situación se ha 
agravado con el auge del denominado “modelo 
extractivista” en los últimos años. Si bien la región 

1	 La nueva Constitución Política boliviana, ratificada en enero 
de 2009, mediante referéndum popular por el 61,43 % asu-
me y promueve los principios ético-morales de la sociedad 
plural y del vivir bien o suma qamaña, en aymara (art. 8. 
I.). Por su parte, la nueva Constitución Política ecuatoriana, 
también ratificada mediante referéndum en octubre de 
2008 por el 63,86 % de votos, en su parte dogmática y en el 
título VI incorpora aspectos de la cosmovisión indígena del 
buen vivir o sumak kawsay en quichwa. Como han mostrado 
distintos autores (Prada, 2011, p. 227; Medina, 2011, p. 
39; Yampara, 2012, p. 65; Albó, 2011, p. 138; Gudynas & 
Acosta, 2011, p. 71; Macas, 2010, p. 14), las traducciones 
al castellano no coinciden plenamente con la idea de vida 
buena que los movimientos indígenas de ambos países se 
encargaron de reconstruir en las últimas dos décadas. Sin 
embargo, en términos generales, el VBBV se ha concebido 
como una relación armónica entre seres humanos y entre 
ellos y la naturaleza.

está catalogada como participante menor en el vo-
lumen global de emisiones de dióxido de carbono y 
otros gases contaminantes, hoy enfrenta crecientes 
problemas asociados a la extracción industrial de 
minerales, como la contaminación y la desecación 
de fuentes hídricas; los cambios climáticos que se 
expresan en fenómenos como el Niño y la Niña, 
los cuales afectan por intensos inviernos o largas 
sequías distintas zonas; la creciente contaminación 
del aire en los entornos urbanos; la deforestación de 
los bosques en función de la ganadería o la agroin-
dustria; entre otros (Delgado, 2013; Seoane, 2012).

Todo ello hace imposible e indeseable que los 
países “subdesarrollados” continúen en su carrera 
por emular a los “desarrollados” en sus niveles de 
crecimiento, producción y consumo; de hecho,  
de acuerdo con los cálculos de Puente (2011, 
p. 358), se necesitarían por lo menos seis planetas 
con las características del nuestro para hacer po-
sible ese sueño. Así, la crisis ambiental sería pro-
ducto de esa forma de entender la “vida buena” 
y, consiguientemente, se hace necesario formular 
alternativas como el VBBV. Sin embargo, las dis-
tintas perspectivas sobre este concepto han susci- 
tado un acalorado debate en América Latina, en 
el que con frecuencia las posiciones son extremas: 
o bien se acepta la necesidad de desarrollar este 
enfoque, asumiendo que es radicalmente contrario 
al desarrollo, o bien se lo rechaza de plano, exaltan-
do sus deficiencias respecto a las distintas teorías 
comprendidas en el paradigma del desarrollo.

Este trabajo examina algunos tópicos de la 
discusión al ponderar las posibles contribuciones 
del VBBV a las sociedades latinoamericanas con-
temporáneas, pero resaltando también sus limi-
taciones en relación con las políticas económicas 
concretas. El argumento central puede sintetizarse 
de la siguiente forma: el VBBV tiene un horizonte 
normativo más ambicioso que el paradigma del 
desarrollo porque apuesta por una concepción 
distinta de la pobreza y la riqueza, una economía 
holística que comprenda también sus efectos sobre 
la naturaleza y permita transitar de la primacía 
del crecimiento económico y la eficiencia hacia la 
satisfacción de necesidades y el imperativo de la 



390
Finanz. polit. econ., ISSN 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402

Edwin Cruz Rodríguez

suficiencia, todo lo cual pasa por descolonizar los 
saberes de la economía. 

No obstante, si bien el VBBV opera como 
una utopía con posibles consecuencias políticas, se 
caracteriza por un déficit de operacionalización que 
se manifiesta en la dificultad para definir políticas 
concretas e indicadores de medición precisos. Para 
desarrollar este argumento, en la primera parte, se 
reconstruyen los aportes del VBBV en un sentido 
normativo; mientras que en la segunda parte, se 
exponen las principales críticas que ha recibido así 
como sus dificultades de operacionalización.

Los aportes normativos del vivir 
bien y del buen vivir

El vivir bien (suma qamaña, en aymara) y el buen 
vivir (sumak kawsay, en kichwa) son cosmovisio-
nes de los pueblos indígenas andinos, que han 
tratado de ser actualizados por intelectuales in-
dígenas y mestizos como una alternativa al desa-
rrollo, y que nacen justamente de la imposibilidad 
de traducir a las lenguas autóctonas ideas como 
las de progreso y desarrollo (Prada, 2011, p. 227). 

En términos normativos, existe un consenso 
mínimo, entre intelectuales indígenas y mestizos, 
cuando se trata de definir el horizonte del VBBV. 
En ambos casos, se trata de conseguir la armonía 
entre los seres humanos y entre estos y la natura-
leza, Pachamama o madre Tierra (Choquehuanca, 
2010, p. 10; Acosta, 2012, p. 15). Entre los aportes 
normativos del VBBV se destacan su crítica del de-
sarrollo, la formulación de una economía holística 
que comprenda sus efectos sobre la naturaleza y 
el esfuerzo por repensar las necesidades y desco-
lonizar los saberes de la economía.

La crítica del desarrollo

Los teóricos del VBBV se han negado a ver en él 
una forma de “desarrollo alternativo” y han soste-
nido que se trata de una “alternativa al desarrollo” 
(Acosta, 2012, p. 68; Acosta, Martínez & Sacher, 
2013, p. 309). Este enfoque tiene una concepción 

distinta del progreso a la que predomina dentro 
del paradigma del desarrollo, que no pasa por el 
crecimiento económico, la producción y el consumo 
ilimitados. Esta concepción del progreso, asimismo, 
se sustenta en concepciones distintas de la probre-
za, la riqueza y la vida buena.

Las teorías del desarrollo se han sustentado 
en la idea de un progreso lineal necesario y desea-
ble, basadas, a su vez, en el crecimiento económico, 
hasta el punto que autores como Rostow (1961) 
prácticamente establecieron una equivalencia entre 
ambos conceptos. Tal sinonimia tardó en cuestio-
narse y durante la mayor parte del tiempo la discu-
sión se centró en el papel del Estado y el mercado 
en la promoción del desarrollo (Sen, 1998), aun 
cuando se aceptaba que el crecimiento económico 
no necesariamente se traducía en desarrollo (Casas, 
2011, p. 331). De esa forma, incluso enfoques lati-
noamericanos como el estructuralismo, la teoría de 
la dependencia y el neoestructuralismo (Madoery, 
2012) mantuvieron el crecimiento económico como 
un elemento necesario para alcanzar el desarrollo. 

Durante los años noventa, el premio Nobel 
Amartya Sen formuló un enfoque que se esforzaba 
claramente por deslindar los conceptos de desa-
rrollo y crecimiento. Sen empezó por concebir el 
desarrollo de una manera que no enfatizaba en 
el aumento de la utilidad marginal, sino como un 
progresivo ensanchamiento de las oportunidades 
de las personas para aprovechar sus capacidades. 
Por consiguiente, se impone la necesidad de rele-
gar los indicadores de utilidad económica, como 
el crecimiento económico medido en términos del 
producto interno bruto (PIB) o el producto nacional 
bruto (PNB) para enfocar indicadores orientados al 
acceso a la salud, la educación o la equidad de gé-
nero, entre otros. De acuerdo con Sen (2000, p. 16), 
el fin del desarrollo es aumentar las oportunidades 
de las personas o, en otras palabras, su libertad. Por 
tanto, el crecimiento no debe ser erigido como el 
objetivo último, sino debe comprenderse como un 
medio para eliminar las distinas constricciones o 
“faltas de libertad” (Sen, 2000, p. 19).

Hoy en día existen otros enfoques que 
han relativizado la importancia del crecimiento 



391

Prolegómenos al vivir bien-buen vivir: una evaluación normativa y práctica

económico, como el desarrollo sostenible, el de-
sarrollo humano, el desarrollo a escala humana 
y el ecodesarrollo, entre otros (Elizalde, 2009; 
Unceta, 2009). No obstante, en todos los casos 
se presupone un crecimiento económico como 
factor necesario para el desarrollo (Gabbert, 2013, 
p. 431). Ninguno de los enfoques del desarrollo 
cuestiona de fondo las ideas de riqueza, probreza y 
buena vida predominantes, así como la idea de un 
progreso lineal necesario y deseable (Acosta, 2012, 
p. 42). El enfoque de Sen tampoco se aparta sus-
tancialmente de supuestos centrales del paradigma 
del desarrollo como la visión lineal y evolutiva de la 
historia, el antropocentrismo o la concepción ins-
trumental de la naturaleza (Gudynas, 2013, p. 439). 

Estos supuestos son cuestionados por el con-
cepto de VBBV, empezando por la distinción entre 
el “vivir bien” o el “buen vivir” y el “vivir mejor”. 
El VBBV no es una mejor forma de vida, pues ello 
implica que habrá una “peor” (Gudynas, 2011b, p. 
233). De acuerdo con Choquehuanca (2010, p. 8), 
el “vivir mejor” implica necesariamente romper con 
el principio de convivencia y complementariedad 
entre los seres humanos y entre estos y la natura-
leza, en la medida en que fomenta la competencia 
antes que la ayuda mutua, y el aprovechamiento 
del otro —ya se trate del prójimo o la naturaleza—, 
el egoísmo y el individualismo. 

El VBBV se aparta de la concepción lineal 
de la historia y el progreso, que supone el antro-
pocentrismo entendido como la subordinación  
de la naturaleza a las necesidades y los intereses de 
los seres humanos, y sobre todo del concepto 
de buena vida fundado en el crecimiento econó-
mico, la producción y el consumo ilimitados (Albó, 
2011, p. 135). Además, el “vivir mejor” implícito 
en la idea del desarrollo implica posponer el ideal 
de vida buena para el futuro, un futuro cada vez 
más incierto debido a la crisis ambiental; mientras 
el VBBV está orientado al presente, lo cual rompe 
con la idea lineal de la historia. Por consiguiente, 
la concepción de pobreza y de riqueza del VBBV es 
distinta. Aunque pasa por solucionar el creciente 
problema de la desigualdad material, no se reduce a 
la carencia de bienes materiales, sino que involucra 

la convivencia y la complementariedad entre seres 
humanos y la naturaleza (Gudynas, 2011a, p. 2). 

De una economía antropocéntrica  
a una economía holística 

El paradigma del desarrollo, incluso en sus pers-
pectivas más heterodoxas como el desarrollo hu-
mano, está basado en un enfoque antropocéntrico, 
donde lo que se desarrolla son las potencialidades 
de los seres humanos y las sociedades, mientras 
la naturaleza es concebida como una fuente de 
recursos al servicio de sus necesidades e intereses 
(Zaffaroni, 2011, p. 37; Acosta, 2011, p. 321). 
En contraste, consciente de las limitaciones de 
una visión antropocéntrica para la actual crisis 
ambiental, el VBBV apuesta por cambiar la visión 
antropocéntrica por una visión holística donde la 
naturaleza, Pachamama o madre Tierra tiene un 
valor en sí misma, como elemento necesario para 
la vida, independiente de las valoraciones de los 
seres humanos. 

La perspectiva antropocéntrica es incom-
patible con el objetivo de construir relaciones de 
convivencia y complementariedad con la natura-
leza. La idea de progreso contenida en el para-
digma del desarrollo pasa necesariamente por un 
creciente dominio y explotación de la naturaleza, 
bajo el supuesto de que el ser humano está se-
parado de ella. En cambio, el VBBV, de acuerdo 
con el intelectual indígena ecuatoriano Floresmilo 
Simbaña (2011, p. 222), apuesta por recuperar 
otras formas de relación entre seres humanos y 
naturaleza presentes en las cosmovisiones de los 
pueblos indígenas andinos y americanos, en los que 
sociedad y naturaleza forman un todo que no es 
posible separar, y donde “la naturaleza no era un 
recurso, sino la Pachamama, la ‘madre’ de todo lo 
existente” (2011, p. 222). 

Varios intelectuales indígenas concuerdan 
en esta perspectiva holística, que empieza por 
comprender que en la cosmovisión de los pueblos 
indígenas andinos, y en la de muchos americanos, 
no hay una concepción de la naturaleza como 
una cosa, como un objeto inanimado, sino que se 



392
Finanz. polit. econ., ISSN 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402

Edwin Cruz Rodríguez

considera que todo lo existente tiene vida (Oviedo, 
2012, p. 53). La dirigente indígena ecuatoriana 
Nina Pacari explica que en “la cosmovisión indígena 
todos los seres de la naturaleza están investidos de 
energía que es el Samai y, en consecuencia, son 
seres que tienen vida: una piedra, un río (agua), la 
montaña, el sol, las plantas” (2009, pp. 33-34). El 
intelectual aymara Pablo Mamani sostiene que en 
el pensamiento aymara la muerte no existe como 
se concibe en Occidente: 

	 […] es otro momento de vida más por-
que se re-vive en las montañas o en las 
profundidades de los lagos o ríos. En 
realidad, los muertos se convierten en 
abuelos-abuelas, achachilas-abuichas. 
Los achachilas-abuichas son las monta-
ñas elevadas, o las montañas debajo del 
agua como ch’ua achachila-abuicha. Los 
muertos están cohabitando con los vivos. 
(Mamani, 2011, p. 69) 

Los promotores mestizos del VBBV coinciden 
con la perspectiva holística. Para Acosta (2012, p. 88), 
se trata de abandonar la visión antropocéntrica para 
transitar hacia un enfoque “sociobiocéntrico”, que 
no privilegie el bienestar de una especie determinada, 
sino de la vida en su conjunto. Ello implica también 
abandonar la perspectiva instrumental y utilitaria 
que ha guiado las relaciones entre seres humanos y 
naturaleza, para comprender que la naturaleza tiene 
un valor intrínseco independiente de las valoraciones 
subjetivas que puedan asignarle los seres humanos 
con arreglo a sus intereses o necesidades (Gudynas, 
2011a, p. 3). 

Este aspecto tiene un desarrollo mayor en 
el caso ecuatoriano, donde se ha transitado de los 
derechos ambientales, concebidos como parte de 
los derechos humanos y, por lo tanto, basados en 
una visión antropocéntrica, hacia los derechos de la 
naturaleza, lo que supone un enfoque biocéntrico 
donde la naturaleza adquiere el estatus de sujeto de 
derechos (Gudynas, 2009, p. 60). En efecto, en su 
artículo 71, la Constitución ecuatoriana establece 
que “la naturaleza o Pacha Mama, donde se repro-
duce y realiza la vida, tiene derecho a que se respete 

integralmente su existencia y el mantenimiento y 
regeneración de sus ciclos vitales, estructura, fun-
ciones y procesos evolutivos”, en contraste con el 
caso boliviano donde se mantiene la referencia a 
los derechos y la justicia ambiental. 

Adicionalmente, el reconocimiento de la 
Pachamama en el mismo nivel de la naturaleza se 
traduce en un reconocimiento de igualdad entre 
la cosmovisión occidental y la de los pueblos y 
nacionalidades indígenas. Sin embargo, más allá 
de las disposiciones jurídicas, en ambos casos el 
VBBV apuesta, en términos normativos, por avan-
zar desde un enfoque antropocéntrico hacia uno 
biocéntrico u holístico.

Repensar las necesidades:  
de la primacía de la eficiencia  
al imperativo de la suficiencia 

Al igual que otras alternativas formuladas frente a 
la crisis ambiental, el VBBV intenta construir opcio-
nes para “modificar radicalmente el metabolismo 
socionatural” (Sempere, 2010, p. 8). Ello implica 
modificar los estilos de vida para hacer que la sa-
tisfacción de las necesidades humanas no amenace 
la preservación de la biósfera y de la propia vida 
humana. Tal cambio supone una transformación 
cultural, pues pasa por redefinir las necesidades, y 
socioeconómica, porque necesariamente implicará 
consumir, producir y contaminar menos, así como 
acoplar el sistema económico a las leyes de fun-
cionamiento de la biósfera, que son su condición 
de posibilidad. Un primer paso en este sendero es 
transitar desde el énfasis en la eficiencia hacia un 
concepto de suficiencia.

La eficiencia, entendida como el cálculo 
de costo y beneficio que busca reducir costos y 
aumentar las utilidades en el menor tiempo po-
sible, ha predominado en la economía moderna 
y en el paradigma del desarrollo. Siguiendo a 
Hinkelammert (2002, pp. 11-42), el problema de 
este tipo de racionalidad es que no permite evaluar 
las consecuencias no buscadas de la eficiencia. En 
otras palabras, existen unos “efectos indirectos 
de la acción directa” que no están comprendidos 



393

Prolegómenos al vivir bien-buen vivir: una evaluación normativa y práctica

en la racionalidad predominante. Por ejemplo, las 
decisiones de los actores económicos, Estados, 
empresas e individuos no siempre tienen en cuenta 
en su análisis de costo y beneficio las consecuencias 
indirectas de sus acciones a mediano y largo plazo 
sobre el medio ambiente.

La racionalidad eficientista también contraría 
el principio de convivencia del VBBV, puesto que 
hace posible concebir a los otros, ya se trate de 
seres humanos o de la naturaleza, como medios y 
no como fines en sí mismos (Gudynas, 2011a, p 15). 
Además, dicha racionalidad fomenta la competen-
cia que conlleva la devastación social y ambiental, 
haciendo imposibles las relaciones de cooperación y 
complementariedad, y fomentando la desigualdad 
entre ganadores y perdedores (Macas, 2010, p. 16).

El criterio de suficiencia propuesto por 
Acosta (2012) supone administrar los recursos 
actuales de tal manera que la satisfacción de las 
necesidades no atente contra la superviencia de 
la biósfera. Ello implica una modificación de los 
estilos de vida que necesariamente pasa por una 
transformación de las necesidades. En consecuen-
cia, y como sostiene Sempere (2009, p. 66), supone 
transitar de una economía basada en las preferen-
cias individuales, propia del enfoque marginalista, 
hacia una economía donde el centro de interés sea 
la satisfacción de necesidades. Al respecto, existen 
necesidades históricamente construidas que no 
deberían confundirse con las “preferencias”, pues 
estas últimas pueden ser inducidas por el mercado 
a través de la publicidad (Sempere, 2009, p. 57).

Sempere (2009, 2010) se ha ocupado de re-
conceptualizar las necesidades. Para ello, empieza 
por realizar una crítica al supuesto de Max-Neff, 
Elizalde y Hopenhayn (1986, p. 27), quienes sostie-
nen que existen necesidades humanas universales y 
que lo único que cambia en el tiempo y el espacio 
son sus “satisfactores”, herramientas, objetos, 
prácticas y relaciones necesarias para satisfacer 
las necesidades. Sempere (2010, pp. 163-165) 
distingue entre las necesidades fisiológicas, que 
tienden a ser universales, y aquellas denominadas 
psicosociales, además de las necesidades instru-
mentales. Las necesidades fisiológicas (comer, 

descansar, dormir) son interdependientes con las 
psicosociales, el conjunto de relaciones que se es-
tablecen para satisfacer las necesidades (seguridad, 
reconocimiento, pertenencia) y las instrumentales, 
los medios que en sí mismos no satisfacen una 
necesidad, pero ayudan a manipular el medio 
ambiente con miras a satisfacerla (herramientas, 
técnicas, tecnología). Finalmente, existe otro tipo 
de necesidades asociadas al potencial. Mientras las 
anteriores necesidades están asociadas a la caren-
cia, las necesidades asociadas al potencial implican 
la oportunidad de realizar algo, participar, construir 
relaciones afectivas, entre otros, cuya satisfacción 
contribuye a la autorrealización, la autonomía y la 
libertad (Sempere, 2010, p. 6). 

Para el VBBV, esta concepción de las nece-
sidades tiene profundas consecuencias. Implica 
que las necesidades son social e históricamente 
construidas, lo cual también supone la posibilidad 
de transformarlas al tiempo que se transforman 
los sistemas sociotécnicos que se han creado para 
satisfacerlas (Sempere, 2010, p. 8). En segundo 
lugar, dado que las necesidades no son universales, 
sino que dependen de la historia particular de las 
sociedades y de las culturas, la construcción del 
VBBV o la modificación del sistema sociotécnico 
dominante pasa por poner en práctica una geome-
tría variable que rechaza las fórmulas universales 
para construir la sociedad deseada.

Descolonizar la economía

Uno de los propósitos que se plantea el VBBV al 
recuperar las cosmovisiones indígenas de América 
es reivindicar los saberes subordinados, por lo que 
se percibe como la imposición de los saberes domi-
nantes de las sociedades occidentales. No obstante, 
la descolonización por la que apuesta no supone la 
imposición de los saberes autóctonos de América 
sobre los demás, sino la construcción intercultural 
de un nuevo horizonte de vida buena.

Desde el famoso discurso de Harry Truman, 
el 20 de enero de 1949, el desarrollo se convirtió 
en un referente universal, pese a tener unos oríge-
nes particulares en ciertas sociedades europeas y 



394
Finanz. polit. econ., ISSN 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402

Edwin Cruz Rodríguez

norteamericanas. Desde entonces, se supuso que 
era necesario y deseable que todas las sociedades 
transitaran el mismo camino que estas socieda- 
des habían previamente transitado con el objeto de 
convertirse en sociedades “desarrolladas” (Escobar, 
2007, pp. 19-20). Por consiguiente, el desarrollo 
se impuso a las cosmovisiones y las formas de vida 
de otras sociedades, consideradas ahora como 
“subdesarrolladas”, lo que constituye una forma 
de colonialismo o colonialidad (Quijano, 2007, 
pp. 93-94). El colonialismo impide que las culturas 
distintas, los “otros”, puedan construir una imagen 
de sí mismos, una identidad, y se vean obligados 
a abrazar una identidad extraña (Zapata, 1997). 

El paradigma del desarrollo asumió como el 
ideal de vida buena aquel basado en el crecimiento 
económico, la producción y el consumo ilimitados, 
orientado por una concepción de la pobreza y la 
riqueza restringida a la posesión y el disfrute de 
bienes materiales, que situó en la “periferia” o en 
el campo de los países “subdesarrollados” otros 
ideales de vida buena, al considerarlos inferiores 
o particulares frente a su carácter presuntamente 
“universal”. En la visión lineal y progresiva de la 
historia inserta en el paradigma del desarrollo, para 
constituirse como “desarrolladas”, las sociedades 
debían negar sus particularidades y sus propias 
expresiones culturales para aspirar a uniformizarse 
de acuerdo con el ideal de vida buena de las socie-
dades desarrolladas.

El VBBV no apuesta por construir un mundo 
donde todas las sociedades abracen su ideal de vida 
buena, como el desarrollo, sino por construir ese 
ideal mediante el diálogo intercultural (Cruz, 2013). 
Esto descansa en la convicción de que todas las 
culturas y todas las sociedades tienen concepciones 
de buena vida que pueden entrar en un diálogo 
en igualdad de condiciones para encontrar solu-
ciones a la actual crisis ambiental, como sostiene 
un intelectual indígena: “Todos los pueblos en su 
cosmovisión contemplan aspectos comunes sobre 
el Vivir Bien” (Huanacuni, 2010, p. 32).

El VBBV es en sí mismo una construcción 
intercultural, puesto que se alimenta de las distin-
tas concepciones de vida buena de la diversidad 

de pueblos y culturas indígenas americanas, pero 
también inserta en su proyecto saberes mestizos 
y aquellos propios de la cultura occidental, como 
el saber científico. En este sentido, reivindica los 
saberes locales de las culturas indígenas, subalter-
nizadas por los saberes dominantes, y cuestiona 
el colonialismo intelectual (Tortosa, 2012, p. 1), 
pero también apuesta por la “ecología de saberes” 
formulada por Santos (2010, p. 44). Esta perspec-
tiva supone la complementariedad entre distintas 
formas de conocimiento bajo el postulado: “no 
hay ignorancia o conocimiento en general; toda la 
ignorancia es ignorante de un cierto conocimiento, 
y todo el conocimiento es el triunfo de una igno-
rancia en particular […] La utopía del interconoci-
miento es aprender otros conocimientos sin olvidar 
el propio” (Santos, 2010, p. 44). 

En fin, en contraste con el colonialismo 
propio del paradigma desarrollista, el VBBV no 
establece una norma universal a la que todas 
las sociedades necesariamente deben acoplarse, 
tampoco establece una jerarquización entre las 
distintas culturas, sino que apuesta por un diálogo 
entre ellas y entre sus distintas formas de conoci-
miento de cara a encontrar alternativas a la crisis 
ambiental contemporánea.

Los límites prácticos del vivir bien-
buen vivir

Los críticos del VBBV han resaltado su carácter 
utópico y la poca concreción que adoptan sus 
postulados. Incluso para algunos autores, resulta 
un ejercicio estéril intentar revivir las cosmovi-
siones indígenas porque en la actualidad no son 
practicadas por la mayoría de las comunidades y 
porque, aunque lo fueran, estas formas de pensar 
no necesariamente se caracterizaron por la armonía 
en cuanto a la relación entre seres humanos y natu-
raleza. La escasa concreción del concepto acarrea el 
riesgo de convertirlo en una categoría “comodín” 
o de asumirlo como un dogma; además, presenta 
grandes problemas para proponer políticas concre-
tas y dar respuesta a discusiones trascendentales 



395

Prolegómenos al vivir bien-buen vivir: una evaluación normativa y práctica

en el contexto latinoamericano como la industria-
lización y el desarrollo tecnológico. 

Los riesgos del vivir bien-buen vivir

Algunos autores han llamado la atención sobre el 
“retorno al pasado” que estaría implícito en la cos-
movisión del VBBV. Desde esta perspectiva, existen 
dos argumentos críticos. Por una parte, se afirma 
que las comunidades indígenas de los Andes boli-
vianos y ecuatorianos desde hace más de un siglo 
no se rigen por los principios del VBBV; de acuerdo 
con Mansilla (2012, p. 18), es necesario hacer un 
análisis diferenciado de acuerdo con las distintas 
regiones donde habitan pueblos indígenas, pues 
en los Andes y el altiplano boliviano hace mucho 
tiempo no se practican los principios del vivir bien, 
que aseguraban una lógica de cierto respeto hacia 
la naturaleza, y las comunidades indígenas han 
sido ampliamente permeadas por la racionalidad 
moderna del análisis de costo-beneficio, por lo que 
ya no tienen como meta el “vivir bien”, sino más 
bien el “vivir mejor” que tanto se critica.

Por otra parte, se afirma que el VBBV es un 
peligroso intento por revivir un pasado glorioso que 
nunca existió. Al respecto, el antropólogo ecuato-
riano José Sánchez-Parga (2011, p. 34) sostiene 
que el VBBV no tiene ningún antecedente en la 
tradición andina, su influencia actual procede de 
una “inflación textual y discursiva”, y se trata más 
bien de una “tradición inventada” que dudosamen-
te puede dar respuesta a los complejos problemas 
del presente. Prueba de ello es que las relaciones de 
los seres humanos con la naturaleza en el contexto 
andino no se caracterizaron precisamente por la 
armonía con la que ahora quiere investirse el con-
cepto, sino también por la domesticación muchas 
veces violenta y la explotación de la naturaleza en 
función de las necesidades y los deseos humanos 
(Sánchez-Parga, 2011, p. 38).

Los optimistas del VBBV han respondido a 
este tipo de críticas haciendo énfasis en el carácter 
normativo o prescriptivo, más que descriptivo y 
analítico, del concepto. Los intelectuales indígenas 
defienden la vigencia de ciertas prácticas del VBBV 

en sus comunidades. Además, si bien es un con-
cepto que proviene de una “memoria larga” que se 
remonta a la época precolombina, consideran que 
puede actualizarse como una alternativa a la crisis 
del presente (Simbaña, 2011, p. 219). Si bien esta 
perspectiva recupera las cosmovisiones de las co-
munidades indígenas, no pretende un retorno a un 
pasado mitificado, tampoco supone que todas las 
culturas indígenas han convivido de forma respe-
tuosa con el medio ambiente, pues históricamente 
hay casos de profundas modificaciones a este y en 
el diverso mundo indígena, hay distintas posiciones 
frente al problema, unas más respetuosas, otras 
más proclives a la manipulación (Gudynas, 2010, 
pp. 282-283). En fin, el VBBV pretende construir 
una forma alternativa de vida que no niega o 
rechaza las ventajas tecnológicas del mundo mo-
derno, que son en sí mismas producto del aporte 
de distintas culturas (Acosta, 2012, p. 80).

Para autores como François Houtart (2011, 
p. 61), el VBBV requiere recuperar las prácticas 
de las comunidades no inspiradas en el ideal de 
progreso y acumulación infinita, pero sin llegar a 
idealizarlas como son hoy o, como se supone, lo 
fueron en la época precolombina. “Tampoco es una 
simple invitación para retroceder en el tiempo y 
reencontrarse con un mundo idílico, inexistente por 
lo demás. No puede transformarse en una suerte 
de religión con su catequismo y sus manuales” 
(Acosta, 2012, p. 66). Además, el proyecto no está 
circunscrito únicamente a las comunidades indíge-
nas andinas, puesto que los mestizos también han 
contribuido a delimitar su significado e, incluso, 
como antes se mostró, los mismos intelectuales 
indígenas han afirmado que existen horizontes del 
VBBV en otras sociedades que es necesario poner 
a dialogar. Por esta razón, la dirigente indígena 
ecuatoriana, Blanca Chancoso, resalta la necesidad 
de la traducción entre las distintas culturas:

	 La propuesta del Sumak Kawsay es 
incluyente, tiene en cuenta a mujeres, 
niños, ancianos, indios, afros, mestizos, 
es para toda la sociedad. Más bien pue-
den traducirla desde su idioma y desde 



396
Finanz. polit. econ., ISSN 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402

Edwin Cruz Rodríguez

su cultura. Esta palabra no es solo para 
indígenas porque está en nuestro idio-
ma, miremos más bien la interpretación 
que cada uno le puede dar en el marco 
del cambio para alcanzar el buen vivir. 
(Chancoso, 2010, p. 6)

No obstante, los animadores del VBBV han 
advertido sobre una serie de peligros que puede 
enfrentar este concepto. Una de las mayores 
amenazas es el uso simplista, “podría desembocar 
en un sumak kawsay ‘new age’, por lo que el Buen 
Vivir no sería más que otra moda, una de las tantas 
que ha habido” y se convertiría en un nuevo dogma 
(Acosta, 2012, p. 83). Pero si por un lado existe el 
peligro de intentar revivir un mítico pasado ideal-
izado, por el otro también es palpable el intentar 
“modernizar” al VBBV, haciéndo de él una forma 
de desarrollo alternativo más que una alternativa 
al desarrollo (Gudynas, 2011a, p. 11).

La falta de concreción

Otra crítica fuerte al concepto de VBBV radica 
en afirmar que es utópico y carece de una visión 
práctica que fije en concreto las decisiones, las 
acciones y las políticas que sería necesario adop-
tar como alternativas al paradigma del desarrollo. 
Este postulado estaría soportado en dos tipos de 
argumentos. Primero, en una valoración negativa 
de la utopía que pone en duda su eficacia política 
como productora de transformaciones reales. Por 
ejemplo, Sánchez-Parga (2011, p. 31) considera 
que la utopía del VBBV tiene un carácter reaccio-
nario, en tanto constituye una “retroproyección” 
que no moviliza las fuerzas del cambio, sino que, 
por el contrario, tiene como efecto ahondar en 
la convicción de que no parece haber alternativa: 

	 El recurso a discursividades étnicas (pa-
chamama, sumak kawsay) es portador 
de una utopía reaccionaria, que adopta 
una fórmula del pasado como proyecto 
futuro, y no tiene en cuenta las condi-
ciones de posibilidad para transformar la 

realidad, en detrimento de lo que puede 
ser una utopía política, basada en una 
crítica teórica de la realidad para trans-
formar sus condiciones de posibilidad. 
(Sánchez-Parga, 2011, p. 32) 

En segundo lugar, se afirma que el VBBV está 
sustentado en una retórica mística y esotérica que 
ha impedido precisar sus conceptos y, por consi-
guiente, concretarlos en instrumentos, decisiones 
y políticas. Stefanoni (2012, p. 12) sostiene que el 
VBBV carece de propuestas alternativas consisten-
tes. Sus propuestas no dan respuesta a problemas 
como el mercado, el trabajo, la innovación tecno-
lógica, sino que se diluyen en “una retórica quasi 
mística en algunos casos o simplemente utópica/
altercivilizatoria en otros” (Stefanoni, 2012, p. 14). 
Desde su punto de vista, ello hace parte de una 
“pose de autencidad ancestral”, que puede ser efi-
caz para seducir “turistas revolucionarios”, pero es 
incapaz de ofrecer alternativas reales de desarrollo 
y democracia: “El discurso pachamámico nos ofrece 
una catarata de palabras en aymara, pronunciadas 
con tono enigmático, y una cándida lectura de la 
crisis del capitalismo y de la civilización occidental” 
(Stefanoni, 2011, p. 261). 

En el mismo sentido, Mansilla llama la aten-
ción sobre el hecho de que los saberes ancestrales 
en los que afirma sustentarse el VBBV no se han 
explicitado y “permanecen en una nebulosa con-
ceptual. Se supone que son verdades elementales, 
profundas y auto-evidentes, que en cuanto funda-
mentos de las culturas aborígenes no requieren de 
una explicación argumentativa y discursiva, típica 
de la lógica occidental” (2012, p. 18). Es la impre-
cisión conceptual lo que hace que los teóricos del 
VBBV no den respuesta sobre la manera de aplicar 
sus principios a la gestión de sociedades modernas 
y urbanas, lo cual implicaría ir más allá del carácter 
esotérico que ha adquirido su lenguaje.

Es cierto que el VBBV es una utopía, pues 
de acuerdo con Acosta (2012, p. 26), más que 
técnico, el problema de la actual crisis ambiental y 
civilizatoria es político y una forma de impulsar los 
procesos de cambio es a través de la construcción 



397

Prolegómenos al vivir bien-buen vivir: una evaluación normativa y práctica

de utopías. En este sentido, pretende satisfacer “la 
imperiosa necesidad de impulsar en el mundo la 
vida armónica entre los seres humanos y de estos 
en la Naturaleza, una vida que ponga en el centro 
la autosuficiencia y la autogestión de los seres 
humanos viviendo en comunidad” (Acosta, 2012, 
p. 32). Ello pasa por superar los sistemas organi-
zativos antropocéntricos y subordinar el sistema 
económico a las leyes de funcionamiento de los 
sistemas naturales, entre otras cosas. 

Pero lo que se critica, más allá de la utopía 
en sí misma, es su eficacia política, en la medida en 
que los críticos suponen que es incapaz de articular 
acciones en favor del cambio. No obstante, estos 
críticos tienen razón en resaltar las limitaciones del 
VBBV en términos prácticos. Estas se pueden obser-
var, principalmente, en dos sentidos: en cuanto a 
las políticas económicas alternativas y en relación 
con los instrumentos de medición de sus efectos. 

La carencia de políticas concretas

Los teóricos del VBBV se han centrado en aclarar la 
utopía, esto es lo que habría que hacer para cons-
truir la sociedad anhelada, “lo que sería deseable” 
(Tortosa, 2011, p. 119). Pero han dejado sin resolver 
los instrumentos concretos, los medios y el cómo 
llegar allá. De hecho, este aspecto no ha pasado 
desapercibido por entusiastas del concepto, como 
Gudynas (2011a, p. 2), quien echa de menos las 
políticas concretas, los planes gubernamentales, los 
marcos normativos, entre otros, pues su ausencia 
puede conducir a repetir las estrategias convencio-
nales del desarrollo objeto de su crítica.

En la literatura sobre el VBBV, quien más se 
ha preocupado de este problema es Alberto Acosta 
(2012, pp. 166-167). Su propuesta de transición 
desde la sociedad basada en el paradigma del 
desarrollo hacia el buen vivir se basa en el auto-
centramiento, concepto tomado de Jurgen Schuldt, 
que designa una “disociación selectiva y personal 
del mercado mundial”, que empieza desde abajo y 
desde adentro, desde lo local hacia arriba, pero que 

puede tener un mejor desempeño si es apoyada 
por el Gobierno central. 

La idea es desarrollar las fuerzas productivas 
endógenas, controlando los patrones de acumula-
ción y consumo, acompañados de un proceso polí-
tico de participación que construya “contrapoder” 
político y económico. La meta es frenar el modelo 
de acumulación basado en la extracción de mate-
rias primas, reducir el desperdicio y el consumo de 
energía, redistribuir el ingreso y la riqueza, cambiar 
los patrones tecnológicos incentivando las tecnolo-
gías locales y limpias (con reducidas emisiones de 
dióxido de carbono). Asimismo, se parte del hecho 
de que ni el mercado ni el Estado son soluciones 
por sí mismos, por lo que es necesario construir 
una sociedad de mercados, sin monopolios ni es-
peculadores, complementaria con economías con 
el mismo nivel de desarrollo, que permitan rescatar 
otras lógicas económicas como las que practican 
las comunidades indígenas andinas (muchas veces 
basadas en el intercambio de valores de uso) pues 
los agentes económicos no solo actúan por el afán 
de lucro (Acosta, 2012, p. 184). 

En esta perspectiva, el VBBV se familiariza 
con propuestas sobre el “poscrecimiento”, el 
“crecimiento estacionario”, el “desacoplamien-
to”, e incluso el “decrecimiento”, formulados en 
otros contextos (Sempere, 2010, p. 9; Dietz, 2013, 
pp. 474-475). No obstante, como ha anotado, 
entre otros autores, Unceta (2012, p. 92), estas 
propuestas adolecen de una excesiva generalidad. 
Por ejemplo, el decrecimiento es demasiado vago. 
No se precisa cuáles son las implicaciones concre-
tas de esta propuesta, en qué sectores se aplicaría 
(disminuir la producción, su valor monetario, su 
componente físico), o hasta dónde es posible decre-
cer, para no decir en dónde es necesario decrecer, 
dado que no todos los países transitan por la misma 
situación y es seguro que si los países “subdesarro-
llados” no apuestan por el crecimiento en al menos 
algunos sectores de su economía, irán de mal en 
peor y no se conseguirá transitar de la primacía de 
la eficiencia al imperativo de la suficiencia. 

Aún más, el proyecto del VBBV no se ha plan-
teado los retos que implica un proceso necesario 



398
Finanz. polit. econ., ISSN 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402

Edwin Cruz Rodríguez

para satisfacer el imperativo de la suficiencia como 
es la industrialización, en aspectos tan básicos 
como: ¿es posible desarrollar este proceso sin 
afectar considerablemente el medio ambiente?, 
¿es posible construir un mercado interno sin in-
dustria propia?, ¿cómo garantizar la transferencia 
o el desarrollo de tecnologías afines a los ideales 
del VBBV? De acuerdo con Stefanoni, “como no 
se incluye en la propuesta renunciar a los bienes 
de consumo tecnológicamente perfeccionados, 
bienes que no es posible construir en el marco de 
economías comunitarias, estas últimas dependerían 
indefectiblemente de los productos fabricados en 
la esfera capitalista” (2012, p. 15).

La ausencia de indicadores del vivir bien-
buen vivir 

Un problema subyacente es el de la medición del 
buen vivir, en la medida en que pretende desmar-
carse del énfasis que el paradigma del desarrollo 
ha hecho del crecimiento económico y fundamen-
talmente de patrones de medida como el PIB o, en 
ciertos casos, el PNB. Por una parte, tal medición 
no podría reducirse a la obtención de bienes o 
servicios, puesto que la concepción de vida buena 
del VBBV no se reduce a ellos, y sus criterios de po-
breza y riqueza no están enfocados en la posesión 
y el disfrute de bienes materiales. Por otra parte, 
el enfoque del desarrollo se ha concentrado en la 
medición del vivir mejor, acentuando la medida del 
crecimiento económico y la demanda agregada, y 
de la pobreza, con indicadores como el de necesi-
dades básicas insatisfechas, más que del vivir bien 
o la buena vida.

Autores como Albó (2011, pp. 141-142) se 
inclinan por hacer funcionales al VBBV algunos de 
los indicadores que ya se han utilizado para medir el 
desarrollo, pero que provienen de enfoques que no 
reducen su concepto al de crecimiento económico, 
como el índice de desarrollo humano, formulado 
por Amartya Sen. No obstante, para Albó, se tra-
taría de reformar este concepto sustrayéndolo del 
individualismo, para incluir medidas que hagan 

referencia no solo al bienestar individual, sino 
también a la forma como se desarrolla la convi-
vencia entre distintos individuos y entre estos y la 
naturaleza. 

Por consiguiente, plantea la necesidad de 
desarrollar indicadores de relaciones sociales, como  
algunos que actualmente utiliza el Programa de 
las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD) 
para la gobernabilidad, entre ellos los indicadores 
de participación y estabilidad, así como algunos 
indicadores del desarrollo sostenible que sirven 
para observar las relaciones entre seres humanos 
y naturaleza. Además, sería necesario crear indica-
dores “afectivos” de convivencia, que no podrán 
definirse de forma universal y transcultural, sino 
que deberán responder a los contextos culturales 
específicos. Entre otros, no estaría mal emular los 
indicadores de felicidad del reino de Bután.

Corolario

Este artículo evaluó, desde una perspectiva norma-
tiva y práctica, el concepto de VBBV que ha cobrado 
relevancia en los debates sobre las alternativas a la 
crisis ambiental en América Latina. En este sentido, 
desde el punto de vista normativo, el VBBV puede 
aportar importantes elementos. Su crítica del desa-
rrollo enfatiza en la necesidad de desvincular la con-
cepción de vida buena de la visión lineal y progresiva 
de la historia, así como de las nociones de pobreza 
y riqueza fundadas en la acumulación y el uso de 
bienes materiales, el crecimiento, la producción y 
el consumo ilimitados. En su lugar, el VBBV apuesta 
por un ideal de sociedad fundado en la convivencia 
y la complementariedad entre los seres humanos y 
entre estos y la naturaleza, cuya realización no se 
deja para el futuro, sino que trata de realizarse en 
el presente con los recursos actuales.

A diferencia del paradigma del desarrollo, el 
VBBV plantea la necesidad de repensar los fines de 
la economía. Primero, apuesta porque el sistema 
económico se subordine a las leyes del sistema bio- 
físico o de la naturaleza, como condición necesaria 
para no ahondar la crisis ambiental y poner en 
riesgo la vida y, por consiguiente, la existenicia del 



399

Prolegómenos al vivir bien-buen vivir: una evaluación normativa y práctica

propio sistema económico. Segundo, se esfuerza 
por repensar los fines del sistema económico; 
particularmente cuestiona el énfasis en la eficien-
cia como criterio central y en la satisfacción de 
preferencias, y sugiere, en cambio, la necesidad 
de avanzar hacia una economía cuyo fin sea la 
satisfacción de necesidades, de tal forma que el 
actual sistema sociotécnico pueda transformarse 
para establecer la suficiencia como criterio ético 
del sistema económico. Finalmente, propugna por 
descolonizar los saberes económicos y sociales en 
general, de tal forma que los conocimientos pro-
ducidos en distintos contextos culturales puedan 
entrar en diálogo en igualdad de condiciones.

Sin embargo, desde una perspectiva prác-
tica, el VBBV presenta numerosas dificultades y 
enfrenta no pocos peligros. Su déficit de concreción 
en políticas y medios necesarios para realizar su 

ideal de sociedad puede llevarlo a convertirse en 
una categoría vacía o bien a adoptar políticas de 
desarrollo alternativo en lugar de erigirse en una 
altenativa al desarrollo. Los problemas de opera-
cionalización son palpables, sobre todo, cuando 
se trata de pensar problemas nodales a los que el 
paradigma del desarrollo ha dado una respuesta, 
como los problemas de la industrialización, el de-
sarrollo o la transferencia tecnológica e, incluso, 
los criterios de medición.

En cualquier caso, el VBBV se ha insertado en 
la discusión actual sobre las alternativas a la crisis 
ambiental. Como otras propuestas planteadas en 
contextos culturales distintos, presenta limitaciones 
y potencialidades que es necesario comprender en 
todas sus consecuencias, antes de reducir la dis-
cusión a una dicotómica toma de partido.



400
Finanz. polit. econ., ISSN 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402

Edwin Cruz Rodríguez

Referencias 

1.	 Acosta, A. (2011). Los derechos de la naturaleza. Una lectura sobre el derecho a la existencia. En A. 
Acosta y E. Martínez (Comps.), La naturaleza con derechos. De la filosofía a la política. Quito: Abya-Yala.

2.	 Acosta, A. (2012). Buen vivir Sumak Kawsay. Una oportunidad para imaginar nuevos mundos. Quito: Abya-Yala. 

3.	 Acosta, A., Martínez, E. & Sacher, W. (2013). Salir del extractivismo: una condición para el Sumak Kawsay. 
Propuestas sobre petróleo, minería y energía en Ecuador. En M. Lang,  C. López y A. Santillana (Comps.), 
Alternativas al capitalismo del siglo XXI. Quito: Abya- Yala, Fundación Rosa Luxemburgo.

4.	 Albó, X. (2011). Suma qamaña = convivir bien. ¿Cómo medirlo? En I. Farah & L. Vasapollo (Coords.), 
Vivir bien: ¿paradigma no capitalista? La Paz: Postgrado en Ciencias del Desarrollo-Universidad Mayor de 
San Andrés (Cides-UMSA). 

5.	 Casas, M. (2011). Una mirada económica hacia el vivir bien. En I. Farah & L. Vasapollo (Coords.), Vivir 
bien: ¿paradigma no capitalista? La Paz: Postgrado en Ciencias del Desarrollo-Universidad Mayor de San 
Andrés (Cides-UMSA). 

6.	 Chancoso, B. (marzo de 2010). El Sumak Kawsay desde la visión de la mujer. América Latina en Movimiento 
ALAI. Alternativas Civilizatorias: los viejos nuevos sentidos de humanidad, XXIV(453).

7.	 Choquehuanca, D. (2010). Hacia la reconstrucción del vivir bien. América Latina en Movimiento, 452.

8.	 Cruz, E. (2013). Pensar la interculturalidad. Una invitación desde Abya-Yala/América Latina. Quito: Abya-Yala.

9.	 Delgado, G. (Coord.). (2013). Ecología política del extractivismo en América Latina: casos de resistencia y 
justicia medioambiental. Buenos Aires: Clacso.

10.	 Dietz, K. (2013). Reacciones emancipatorias frente a la crisis. En M. Lang, C. López & A. Santillana 
(Comps.), Alternativas al capitalismo del siglo XXI. Quito: Abya-Yala, Fundación Rosa Luxemburgo.

11.	 Elizalde, A. (2009). ¿Qué desarrollo puede llamarse sostenible en el siglo XXI? La cuestión de los límites 
y las necesidades humanas. Revista de Educación, número extraordinario. 

12.	 Escobar, A. (2007). La invención del Tercer Mundo. Construcción y deconstrucción del desarrollo. Caracas: 
Fundación Editorial el Perro y la Rana.

13.	 Gabbert, K. (2013). Hay que dejar de crecer. Acerca del poscrecimiento. En M. Lang, C. López, y A. 
Santillana (Comps.), Alternativas al capitalismo del siglo XXI. Quito: Abya-Yala, Fundación Rosa Luxemburgo.

14.	 Gudynas, E. (2009). La dimensión ecológica del buen vivir. Entre el fantasma de la modernidad y el desafío 
biocéntrico. Revista Obets, 4, 49-53.

15.	 Gudynas, E. (2010). Imágenes, ideas y conceptos sobre la naturaleza en América Latina. En L. Montenegro 
(Ed.), Cultura y naturaleza (pp. 267-292). Bogotá: Jardín Botánico José Celestino Mutis. 

16.	 Gudynas, E. (2011a). Buen vivir: germinando alternativas al desarrollo. América Latina en Movimiento, 462.

17.	 Gudynas, E. (2011b). Tensiones, contradicciones y oportunidades de la dimensión ambiental del buen vivir. 
En I. Farah & Vasapollo, L. (Coords.), Vivir bien: ¿paradigma no capitalista? La Paz: Postgrado en Ciencias 
del Desarrollo-Universidad Mayor de San Andrés (Cides-UMSA)-Plural.

18.	 Gudynas, E. (2013). Postextractivismo y alternativas al desarrollo desde la sociedad civil. En M. Lang, C. 
López & A. Santillana (Comps.), Alternativas al capitalismo del siglo XXI. Quito: Abya-Yala, Fundación 
Rosa Luxemburgo.



401

Prolegómenos al vivir bien-buen vivir: una evaluación normativa y práctica

19.	 Gudynas, E. & Acosta, A. (2011). El buen vivir más allá del desarrollo. Qué Hacer, 181.

20.	 Hinkelammert, F. (2002). El retorno del sujeto reprimido. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia.

21.	 Houtart, F. (2011). El concepto de Sumak Kawsai (buen vivir) y su correspondencia con el bien común 
de la humanidad. Ecuador Debate, 84. 

22.	 Huanacuni, F. (2010). Definición del vivir bien. En Buen vivir/vivir bien, filosofía, políticas, estrategias y expe-
riencias regionales andinas. Lima: Coordinadora Andina de Organizaciones Indígenas (CAOI).

23.	 Lovelock, J. (2011). La tierra se agota. Bogotá: Planeta.

24.	 Macas, L. (2010). Sumak Kawsay: la vida en plenitud. América Latina en Movimiento, 452.

25.	 Madoery, O. (2012). El desarrollo como categoría política. Crítica y Emancipación, 7(IV).

26.	 Mamani, P. (2011). Qamir qamaña: dureza de “estar estando” y dulzura de “ser siendo”. En I. Farah & L. 
Vasapollo (Coords.), Vivir bien: ¿paradigma no capitalista? La Paz: Postgrado en Ciencias del Desarrollo-
Universidad Mayor de San Andrés (Cides-UMSA).

27.	 Mansilla, H. (2012). La concepción del buen vivir en la ideologia gubernamental boliviana. Nueva Crónica 
y Buen Gobierno, 100.

28.	 Max-Neff, M., Elizalde, A. & Hopenhayn, M. (1986). Desarrollo a escala humana una opción para el futuro. 
Santiago de Chile: Development Dialogue.

29.	 Medina, J. (2011). Acerca del Suma Qamaña. En I. Farah & L. Vasapollo (Coords.), Vivir bien: ¿paradigma no 
capitalista? La Paz: Postgrado en Ciencias del Desarrollo-Universidad Mayor de San Andrés (Cides-UMSA).

30.	 Oviedo, F. & Atawallpa, M. (2012). El posmoderno buen vivir y el ancestral Sumakawsay. En A. Guillén 
& M. Phelan, Construyendo el buen vivir. Cuenca: Pydlos Ediciones.

31.	 Pacari, N. (2009). Naturaleza y territorio desde la mirada de los pueblos indígenas. En A. Acosta & M. 
Esperanza (Comps.), Derechos de la naturaleza. El futuro es ahora. Quito: Abya-Yala. 

32.	 Prada, R. (2011). El buen vivir como modelo de Estado y modelo económico. En M. Lang & D. Mokrani 
(Eds.), Más allá del desarrollo. Quito: Abya-Yala, Fundación Rosa Luxemburgo.

33.	 Puente, R. (2011). “Vivir bien” y descolonización. En I. Farah & L. Vasapollo (Coords.), Vivir bien: ¿pa-
radigma no capitalista? La Paz: Postgrado en Ciencias del Desarrollo-Universidad Mayor de San Andrés 
(Cides-UMSA). 

34.	 Quijano, A. (2007). Colonialidad del poder y clasificación social. En S. Castro & R. Grosfoguel (Eds.), 
El giro decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá: Pontificia 
Universidad Javeriana, Siglo del Hombre Editores. 

35.	 Rostow, W. (1961). Las etapas del crecimiento económico. México: Fondo de Cultura Económica.

36.	 Sánchez-Parga, J. (2011). Discursos retrovolucionarios: Sumak Kausay, derechos de la naturaleza y otros 
pachamamismos. Ecuador Debate, 84.

37.	 Santos, B. (2010). Refundación del Estado en América Latina. Lima: International Legume Database & 
Information Service (Ildis).

38.	 Sempere, J. (2009). Mejor con menos. Necesidades, explosión consumista y crisis ecológica. Barcelona: Crítica.

39.	 Sempere, J. (2010). Autocontención: mejor con menos. En N. del Viso  (Ed.), Enfoques sobre bienestar y 
buen vivir. Madrid: Centro de Investigación para la Paz.



402
Finanz. polit. econ., ISSN 2248-6046, Vol. 6, No. 2, julio-diciembre, 2014, pp. 387-402

Edwin Cruz Rodríguez

40.	 Sen, A. (1998). Las teorías del desarrollo a comienzos del siglo XXI. Cuadernos de Economía, 29. 

41.	 Sen, A. (2000). Desarrollo y libertad. Barcelona: Planeta.

42.	 Seoane, J. (2012). Neoliberalismo y ofensiva extractivista. Theomai, 26.

43.	 Simbaña, F. (2011). El Sumak Kawsay como proyecto político. En M. Lang & D. Mokrani  (Eds.), Más allá 
del desarrollo. Quito: Abya-Yala, Fundación Rosa Luxemburgo.

44.	 Stefanoni, P. (2011). ¿Adónde nos lleva el pachamamismo? Tabula Rasa, 15.

45.	 Stefanoni, P. (2012). ¿Y quién no querría vivir bien? Encrucijadas del proceso de cambio boliviano. Crítica 
y Emancipación, IV(7), IV.

46.	 Tortosa, J. (2011). Cambios de época en la lógica del desarrollo. Debate, 84. 

47.	 Tortosa, J. (2012). Sumak Kawsay, buen vivir, ¿alternativa al desarrollo? Recuperado de http://www.universi-
tatdelapau.org/files/23-41201-document/sumak_kawsay_sant_cugat.pdf

48.	 Unceta, K. (2009). Desarrollo, subdesarrollo, maldesarrollo y posdesarrollo: una mirada transdisciplinar 
sobre el debate y sus implicaciones. Carta Latinoamericana, 7.

49.	 Unceta, K. (2012). Crecimiento, decrecimiento y buen vivir. En A. Guillén & M. Phelan (Eds.), Construyendo 
el buen vivir. Cuenca: Pydlos Ediciones.

50.	 Yampara, S. (2012). Suma Qamaña, lo que se maneja como buen vivir. En N. Velardi & M. Zeisser (Comps.), 
Anales seminario internacional Desarrollo Territorial y Extractivismo. Luchas y Alternativas en la Región Andina. 
Cuzco: Centro Bartolomé de las Casas.

51.	 Zaffaroni, E. (2011). La Pachamama y el humano. En A. Acosta & E. Martínez (Comps.), La naturaleza 
con derechos. De la filosofía a la política. Quito: Abya-Yala.

52.	 Zapata, M. (1997). La rebelión de los genes. Bogotá: Altamir.

Marco Antonio Merchand Rojas*

Recibido: 5 de marzo de 2014

Concepto de evaluación: 16 de junio de 2014

Aprobado: 18 de junio de 2014


