
hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 399

Asentamiento indígena de Hunza anterior 
a la conquista. Una mirada desde los 

imaginarios*

Jairo Arturo Portilla Tarazona1

Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia

Recepción: 25/04/2019
Evaluación: 08/07/2019
Aprobación: 03/02/2020

Artículo de Investigación e Innovación

 https:/doi.org/10.19053/20275137.n22.2021.12097

Resumen

El objetivo de esta investigación fue establecer cómo la 
comunidad indígena de Hunza mantenía en el siglo XVI, a 
la llegada de los españoles, algunos centros ceremoniales y 
simbólicos como proceso natural y cultural que hicieron parte 
de sus imaginarios e identidades colectivas. Al respecto, se 
abordó el estudio del espacio geográfico del asentamiento de 
Hunza, de acuerdo con las características físicas del paisaje 
y su relieve, así mismo, se establecieron relaciones entre 
el espacio geográfico y los imaginarios construidos por sus 
habitantes, que son expresión de su cosmogonía.

Palabras clave: Imaginarios, Hunza, espacios físicos, 
espacios ceremoniales.

*  El texto se deriva de la investigación titulada: Asentamiento de Hunza anterior 
a la conquista. Una mirada desde los imaginarios. Asociación Centro de Estudios 
Regionales (Región).
1  Licenciado en Ciencias Sociales. Estudiante de la maestría en Historia – UPTC. 
Miembro del grupo de investigación: Asociación Centro de Estudios Regionales 
(Región). Docente titular del CSV- Tunja y profesor catedrático de Prounal 
Aracné.  japata1989@hotmail.com  https://orcid.org/0000-0002-1439-2012.

mailto:japata1989@hotmail.com


hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

400

Hunza indigenous settlement prior to the conquest. 
An overview from the imaginaries

Abstract

The aim of this investigation was to establish how the Hunza 
indigenous community maintained their ceremonial and 
symbolic centres in the 16th century, when the Spanish 
arrived, as a natural and cultural process that was part of 
their imaginaries and collective identities. With respect to 
this, a geographic study of the Hunza settlement was carried 
out, according to the physical characteristics of the landscape 
and the terrain, as well as the relationships between the 
geographical space and the imaginaries created by their 
inhabitants, which are an expression of their cosmogony.

Key words: Imaginaries, Hunza, physical spaces, ceremonial 
spaces.

1.  Introducción

Durante la última década han surgido investigaciones2 
centradas en el estudio de la relación que se establece entre 
imaginarios sociales y espacio físico, de las comunidades 
indígenas prehispánicas que ocuparon los territorios actuales 
de Centroamérica y el Perú. Estas investigaciones se han 
centrado en el estudio de los imaginarios3, que han apreciado en 
las celebraciones y prácticas-rituales, que se desarrollaban en 
templos y asentamientos prehispánicos, sobre este particular 

2 Serge Gruzinski, La colonización de lo imaginario, sociedades indígenas y 
occidentalización en el México español, siglos XVI–XVIII (México: Fondo de Cultura 
Económica, 2016). Daniel Hiernaux y Alicia Lindón, «Renovadas intersecciones: La 
espacialidad y lo imaginario,» en Geografía de lo imaginario, dirs. Daniel Hiernaux 
y Alicia Lindón (Barcelona: Editorial Anthropos, 2012), 9, 28. Paul Claval, «Mitos 
e Imaginarios en geografía,» en Geografía de lo imaginario, dirs. Daniel Hiernaux 
y Alicia Lindón (Barcelona: Editorial Anthropos, 2012), 29-48. Martha Ilia Nájera, 
El sacrificio humano: alimento de los dioses (México: Centros de estudios mayas, 
UNAM, 1987), 44, 78, 91. Vicent Berdoulay, «El sujeto, el lugar y la mediación del 
imaginario,» en Geografía de lo imaginario, dirs. Daniel Hiernaux y Alicia Lindón 
(Barcelona: Editorial Anthropos, 2012), 52.
3 José Cegarra, «Fundamentos teórico epistemológicos de los imaginarios sociales,» 
Cinta moebio, nº 43 (2012): 5.



Asentamiento indígena de Hunza anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios

hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 401

han resaltado que los indígenas crearon expresiones 
socioculturales relacionadas con la identidad cultural y 
social propia de cada comunidad, además de un complejo 
sistema de relaciones políticas que establecieron en su 
articulación con otras comunidades indígenas4, sobre las 
cuales se ejercía dominio o subordinación.

En consecuencia, al reflexionar acerca de la 
importancia de los imaginarios entre las comunidades 
indígenas surgieron preguntas como: ¿Los imaginarios 
hicieron parte del sistema de relaciones entre las diferentes 
comunidades prehispánicas de la región? Y tal vez la 
pregunta más importante ¿Podría llegar a proponerse una 
interpretación diferente del asentamiento de Hunza al de 
centro ceremonial-religioso?5 De esta manera, se emprendió 
un estudio minucioso de los imaginarios del asentamiento 
de Hunza.

Para la realización de esta investigación se 
analizaron documentos correspondientes a los cronistas 
Juan de Castellanos, fray Pedro de Aguado, fray Simón 
Pedro y fray Piedrahita6, así como de las actas del Cabildo 
de Tunja, algunos documentos del AGN, junto con otras 
fuentes documentales trascritas e investigaciones 
arqueológicas. Por otro lado, se empleó el sistema de 
información geográfica, que permitió identificar aspectos 
fundamentales del paisaje del asentamiento. A nivel 
metodológico, el artículo utilizó un enfoque etnohistórico 
utilizando la herramienta «Access» para establecer un 

4 Carmen Lucía Díaz, «El cuerpo y el yo: en su origen, lo imaginario,» Colección 
General Psicoanálisis, nº 426 (2014): 38-40.
5 Germán Villate, Tunja Prehispánica. Estudio documental del asentamiento 
indígena de Tunja (Tunja: Colección: estudios sociales, culturales, de la mujer y de 
América Latina, 2001), 9-206.
6 La principal dificultad de esta investigación consistió en la carencia de fuentes 
primarias existentes en archivos históricos que nos permitan comprender los 
imaginarios particulares de las comunidades indígenas del altiplano Cundiboyacense 
en Colombia, en este sentido la única forma que existió para acercanos a los 
imaginarios particulares fue a través de los cronistas religiosos, quienes dedicaron 
parte de sus obras a describir los mitos y las particularidades de las ceremonias 
indígenas.



hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

402

sistema de comparación entre el estudio geográfico, los 
reportes arqueológicos y las fuentes documentales. La 
utilización de estas herramientas facililó la categorización 
de la información, la interrelación de conceptos, datos y de 
información sobre el territorio, sobre lo ceremonial y sobre 
las representaciones; lo que facilitó la comprensión de los 
imaginarios que construyó la comunidad prehispánica 
Hunza en el altiplano.

2.  ESPACIO FÍSICO DEL ASENTAMIENTO DE 
HUNZA ANTES DE LA CONQUISTA DE 1539 (LAS 
MONTAÑAS Y EL VALLE DEL HUMEDAL)

Durante el periodo prehispánico las comunidades indígenas 
se ubicaron en el altiplano Cundiboyacense en las 
estribaciones de la cordillera Oriental de Colombia, la cual 
presenta una serie de altiplanos7, todos de origen fluvio-
lacustre8, donde coincidieron varios cuerpos de agua que 
conformaron un ecosistema de humedal seco-subhúmedo9, 
representado por afluentes, quebradas, cuerpos de agua 
y cárcavas10. Así mismo, las montañas y cerros fueron 
elementos físicos esenciales en los asentamientos indígenas 
del altiplano Cundiboyacense, porque les permitieron a estas 
comunidades indígenas ubicarse en cercanía a los cuerpos 
de agua, que se convirtieron en lugares ceremoniales e 
identitarios para esta comunidad; al respecto, se citan: los 

7 Juan Isaza, Los Cerros: Paisaje e identidad cultural Identificación y valoración 
del patrimonio ambiental y cultural de los cerros orientales en Santa Fe de Bogotá 
(Bogotá: CIE Centro de Investigaciones Estéticas, Universidad de los Andes, 1999), 
18.
8 En relación con ríos y lagos que se forman o recorren dichos valles, siendo parte 
esencial del paisaje.
9 César Marín y Sandra Parra, Páramos vivos bitácora de flora guía visual de plantas 
de páramo en Colombia, (Colombia: Instituto de Investigación de Recursos Biológicos 
Alexander Von Humboldt, 2015), 13.
10 Las cárcavas son surcos producidos por el agua donde el suelo es generalmente 
arcilloso, tiene como característica la pérdida de capa vegetal que provoca un 
hundimiento de la tierra entre los surcos debido al constante paso de quebradas o 
arroyos y por arrastre de sedimentos, formándose en los paisajes con inclinaciones 
suaves.



Asentamiento indígena de Hunza anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios

hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 403

cerros orientales en Bogotá, cerro de Tundama en Duitama11 
y la montaña o «loma» Cuesta de la Laguna en Tunja.

El paisaje del asentamiento indígena de Hunza estaba 
conformado por tres montañas12, que encerraban el Valle del 
Humedal conformando así el ecosistema de humedal seco-
subhúmedo (Ver mapa 1). A continuación, se dará explicación 
a cada una de las montañas y el valle del paisaje de Hunza, 
que conformaban el paisaje del asentamiento:

Mapa 113: Espacio físico del asentamiento indígena de Hunza
Fuente: mapa elaborado por el autor

11 Isaza, Los Cerros: Paisaje e identidad cultural Identificación, 34-36.
12 Gonzalo Duque, Montañas y teorías orogénicas (Bogotá: Universidad Nacional, 
2017), 7.
13 Mapa realizado con el sistema de información geográfica y el software Arcgis 2015, 
tomando en cuenta las curvas de nivel y la topografía del municipio de Tunja.



hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

404

Montaña Cuesta de la Laguna: Esta montaña se 
encuentra ubicada en la zona occidental del paisaje del 
asentamiento de Hunza con dos laderas A y B. La zona de 
ladera A presenta una inclinación suave hasta llegar al Valle 
del Humedal, mientras que la zona de ladera B presenta menor 
inclinación siendo esta semiplana, extendiéndose en dirección 
hacia Cucaita. Esta montaña fue comúnmente referenciada 
como el «cerro de los ahorcados» descrita así por el cabildo de 
Tunja:

Señaló por horca de su Majestad para do se cumpla y execute 
su real justicia tres palos que están puestos en un cerro que 
está junto a la dicha cibdad (…) En este cabildo proveyeron 
una estancia y caballería al Regidor Antonio Bermúdez, por 
el camino de los ahorcados que va hacia Comerriquí (18 de 
junio y 31 de diciembre de 1539)14.

En cuando a las dimensiones físicas, la montaña Cuesta 
de la Laguna es la que presenta una mayor altura15, allí 
confluían algunas quebradas que descendían por un sistema 
de cárcavas16 que alimentaron el Valle del Humedal. Gracias 
a esta característica física, a través de la montaña Cuesta de 
la Laguna fue posible tener una visión completa del paisaje 
que integró el asentamiento de Hunza (Ver ilustración 1).

Sobre la ladera A de la montaña Cuesta de la Laguna 
existió un área semiplana17, utilizada por los indígenas para 
edificar varios de los cercados principales del asentamiento, 
entre los cuales se hallaban el cercado de Quiminza o 

14 Acta del Cabildo de Tunja, trascrita por: Enrique Ortega, Libro de Cabildos de la 
Cibdad de Tunja 1539–1542 (Tunja: Ediciones del Consejo, 1939), 10, 44.
15 Su punto más alto en los 3.084 msnm y su punto más bajo en los 2.692 msnm, 
alturas con base al sistema de información geográfica de Tunja (TuSIG).
16 Posteriormente, con el reordenamiento del espacio por parte de los españoles, 
aquellas cárcavas fueron nombrados como los barrancos: la Picota, San Laureano, San 
Francisco y Santa Lucía que junto con otras estructuras físicas del paisaje servirán 
como elementos para reorganizar el espacio y los imaginarios de la comunidad 
indígena de Hunza.
17 Probablemente el área del sector semiplano pudo tener una extensión de 2,314 
kilómetros cuadrados con una altura promedio de 2.796 msnm; cálculos realizados 
basándose en las curvas de nivel, tomando el punto de menor altura en sentido oriente 
al punto de menor altura en sentido nororiente, a través del Sistema de Información 
Geográfica de Tunja (TuSIG).



Asentamiento indígena de Hunza anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios

hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 405

Aquiminzaque, los cercados: Hermano del Zaque, Viejo, 
Quemuenchatocha, Tunja el Viejo, Boyacá y Auria18, así 
como los respectivos bohíos alrededor de los cercados. En 
consecuencia, este espacio físico congregó la mayor presencia 
de los caciques del asentamiento 19.

Ilustración 120: Cercado a la llegada de los Conquistadores
Fuente: elaborado por el autor

Montaña oriental: Ubicada por toda la franja oriental 
del paisaje de Hunza, siendo esta montaña la más extensa del 
paisaje21. Presenta dos laderas C y D; la ladera C con vistas al 
occidente del paisaje, presenta una inclinación más pronunciada 
por donde descendían al interior del paisaje varias quebradas 
que alimentaron el Valle del Humedal; la ladera D mirando 
en dirección a oriente presenta una inclinación menor, siendo 

18 Luis Eduardo Wiesner, Tunja: Ciudad y poder en el siglo XVII (Tunja: Universidad 
Pedagógica y Tecnológica de Colombia, 2008), 27.
19 Jorge Augusto Gamboa, Los Muiscas en el siglo XVI y XVII: Miradas desde la 
arqueología, la antropología y la historia (Bogotá: UNIANDES, 2008), 55-74.
20 Representación hecha con base a la proyección satelital con ángulo de 36 grados 
desde una panorámica actual de la ciudad, los cercados ubicados dentro de la 
ilustración corresponden a la referencia satelital teniendo en cuenta distancias y 
áreas aproximadas.
21 La montaña Oriental tiene una altura máxima de 2.840 msnm, con una extensión 
lineal de 12,41 kilómetros, los cálculos fueron basándose en las curvas de nivel. 
Información suministrada por el Sistema de Información Geográfica de Tunja 
(TuSIG).



hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

406

esta semiplana en dirección a Soracá y Siachoque. Sobre 
esta montaña se realizaron actividades de intercambio de 
productos, debido a la proximidad del asentamiento de Hunza 
a las comunidades indígenas22 de Soracá, Oicatá, Siachoque, 
Chivatá, Viracachá y Toca. Al respecto, el cabildo de Tunja se 
refirió a aquella área como el cerro de «Trangues»23:

[…] le señalaron estancia de la otra parte del arroyo, como 
van de esta cibdad al pueblo de Ciénega, junto al pueblo de 
Soracá, que es de Francisco Rodríguez avista del cerro del 
Trangues, entendiéndose que comienza de una quebrada por 
donde viene un arroyo de agua […] la caballería del señor 
Teniente Hernán Pérez de Quesada, y entra la llanada que 
está junto al pueblo del Trangues con una fuente […] (31 de 
diciembre de 1539)24.

La presencia de un mercado «Trangues» o tianguis, 
podría indicar cómo el asentamiento de Hunza ejerció una 
gran influencia social y cultural sobre las demás comunidades 
indígenas; sin embargo, para los españoles los mercados o 
tianguis fueron escenarios donde se desarrollaron prácticas 
ceremoniales, relacionadas con la adoración de ciertos ídolos 
indígenas25.

La montaña en dirección a Motavita: Ubicada en la 
franja occidental en sentido norte contiguo a la montaña 
Cuesta de la Laguna26, presenta dos laderas E y F, La zona 
E con vistas al occidente del paisaje del valle del humedal, 
presenta una inclinación muy pronunciada a diferencia de la 
zona de ladera F, la cual presenta una inclinación semiplana 

22 Algunas comunidades indígenas que se encontraban periféricas al asentamiento 
de Hunza, además de las comunidades que a pesar de no ser periféricas fueron 
señaladas por los españoles como tributarias al cacique del asentamiento.
23 Al ser una trascripción del acta original, podría haberse cometido una equivocación, 
puesto que, otros investigadores los referencian como «Tianguis». Páscale Villegas, 
«Del tianguis prehispánico al tianguis colonial: Lugar de intercambio y predicación 
(siglo XVI),» Estudios Mesoamericanos, Nueva Época, n° 8 (2010): 98.
24 Acta del Cabildo de Tunja, trascrita por: Ortega, Libro de Cabildos de la Cibdad 
de Tunja 1539 – 1542, 42.
25 Villegas, «Del tianguis prehispánico al tianguis colonial,» 94-98.
26 La montaña tiene una extensión de 4 kilómetros 622 metros y una altura máxima 
de 2.923 msnm, los cálculos realizados fueron con base al Sistema de Información 
Geográfica Tunja (TuSIG).



Asentamiento indígena de Hunza anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios

hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 407

en dirección hacia Motavita. Entre la montaña Cuesta de la 
Laguna y la montaña en dirección hacia Motavita existe una 
depresión, por donde confluye el río Farfacá, el cual atraviesa 
el Valle de Humedal.

Entre la montaña hacia Motavita y el Valle del Humedal 
se encontraba el Cercado Grande de los Santuarios, y en la 
zona alta de la montaña se halló el cercado del cacique de 
Motavita. Al respecto el Cabildo de Tunja realizó la siguiente 
mención:

[…] De esta cibdad haya un prado donde se provean los 
caballos y yeguas que esta [cib]dad hubiere, por tanto, que 
es bien señalarlo, señalaron por prado a esta dicha [cib]dad 
dende encima del cercado grande de los santuarios, que está 
encima del río, a mano izquierda […] hasta los primeros 
buhíos que son del cacique Multavita […] (14 de agosto de 
1539)27.

Probablemente la ubicación intencional del Cercado 
Grande de los Santuarios, al pie de la montaña en dirección 
hacia Motavita, estuvo relacionada con su proximidad al río 
Farfacá28, lugares asociados a los mitos originarios de los 
indígenas de Hunza.

Valle del Humedal: Representaba la zona baja y plana 
del paisaje29 donde confluían los ríos Farfacá y Funzi30, además 
del variado número de quebradas y afluentes que descendían 
desde las tres montañas del paisaje, así mismo, hacia el 
interior del valle se hallaba el pozo de Hunzahúa junto con dos 
nacimientos de agua llamados, en tiempos de la colonia, «fuente 
Soya» y «fuente Aguayo»31. Por otro lado, el Valle del Humedal 

27 Acta del Cabildo de Tunja, trascrita por: Ortega, Libro de Cabildos de la Cibdad 
de Tunja 1539 – 1542, 16
28 Helena Pradilla y German Villate, Pictografías, moyas y rocas del Farfacá (Tunja: 
Búhos editores Ltda., 2010), 11-148.
29 El Valle del Humedal presenta una altura de 2.682 msnm y una extensión de 13, 
91 kilómetros cuadrados basándose en la topografía del sector; así mismo, es probable 
indicar cómo en los periodos de lluvia la extensión del Valle del Humedal abarcó un 
espacio más extenso.
30 Actualmente son referenciados como el río la Vega y como el río Jordán.
31 Villate, Tunja Prehispánica. Estudio documental, 121.



hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

408

fue el escenario inicial donde se dio origen al imaginario de los 
indígenas de Hunza. A continuación se dará explicación de la 
relación que existió entre los escenarios físicos del paisaje y 
los imaginarios del asentamiento de Hunza.

3.  LAS PRIMERAS PROYECCIONES DEL 
IMAGINARIO SOBRE EL ESPACIO FÍSICO DE 
HUNZA

Los mitos relacionados con el origen del mundo y sus gentes 
responden a las primeras ocupaciones que hicieron los seres 
humanos sobre el espacio32. Las comunidades prehispánicas, 
emplearon los mitos para desarrollar prácticas asociadas a 
sus deidades haciendo de aquellos espacios sagrados lugares 
de comunicación, festejo y congregación33, que hoy son leídos 
como imaginarios.

Aquellos lugares sagrados correspondían a espacios 
segmentados34, no jerarquizados a diferencia de los 
representantes de aquellos lugares sagrados, quienes sí 
adquirían una forma jerárquica (Jeques y caciques35) para 
trasmitir las conductas asociadas a sus deidades36; que, 
con el trascurso del tiempo se asentaron como tradiciones e 
identidades colectivas hasta el punto de volverse parte de la 
memoria indígena37. Los primeros ocupantes del asentamiento 
de Hunza correspondieron a comunidades indígenas asociadas 
a la cultura Herrera38, quienes habían desarrollado un 
sistema de agricultura de maíz y tubérculos de altura, así 

32 Mircea Eliade (1965) Citada en: Claval, «Mitos e Imaginarios,» 34.
33 Claval, «Mitos e Imaginarios,» 35.
34 Los espacios segmentados residen en un área contigua, la cual puede relacionarse a 
través de estructuras geomorfológicas como depresiones, vertientes, fallas geológicas, 
entre otras.
35 En el periodo Colonial, los españoles reconocían a los caciques como los «señores» 
de las comunidades indígenas, mientras que los jeques como los representantes de la 
religión de los indígenas.
36 Claval, «Mitos e Imaginarios,» 36-37.
37 Gruzinski, La colonización de lo imaginario, sociedades indígenas, 17.
38 Referenciada así por los primeros hallazgos arqueológicos asociadas a la Laguna 
de la Herrera en el municipio de Mosquera (Colombia), en Vilma Gómez, Excavación 
arqueológica de un área residencial en el sitio «El Venado», Valle de Samacá (Bogotá: 
Universidad de los Andes, 1995), 4.



Asentamiento indígena de Hunza anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios

hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 409

como la explotación de salinas y la caza de animales propios 
del altiplano Cundiboyacense39.

En cuanto al espacio geográfico del asentamiento de 
Hunza, la cultura Herrera se situó entre el 690 a.C al 1.200 
d.C40, lo que se ha podido establecer gracias a los hallazgos 
realizados a complejos cerámicos encontrados en varios 
emplazamientos, que hoy corresponden al área de estudio 
del asentamiento de Hunza41. En consecuencia, existe la 
probabilidad de relacionar la cultura Herrera con los mitos 
originarios y estos asociados al asentamiento de Hunza. De 
esta manera, dentro del asentamiento de Hunza, sobre el 
Valle del Humedal, se hallaron representados culturalmente 
los mitos originarios de Bachué, Bochica, Goranchacha y 
Hunzahua, que son leídos como imaginarios. A continuación, 
se dará explicación a cada uno de los mitos y su relación con 
el espacio.

El mito de Bachué42 se situó en el Santuario de Iguaque43, 
sobre este escenario el relato describe cómo una mujer emerge 
de la laguna con su hijo en brazos, que, al momento de crecer 
pasa a ser su esposo y con él se da origen a la humanidad, 
para retornar en su vejez a la laguna. Al respecto, Fray Pedro 
Simón realizó la siguiente descripción del Mito de Bachué:

llamaban Iguaque, se hace una coronación de empinadas 
sierras, tierra muy fría y tan cubierta de paramos (…) donde 
dicen los indios que á poco de como amaneció ó apareció la 

39 Hallazgos arqueológicos sugieren que el periodo de la cultura Herrera comprendió 
entre el I milenio a. C. y el I milenio d. C., en: José Rodríguez, «De la sabana a 
la selva. Un yacimiento formativo ritual en el entorno de la antigua laguna de la 
Herrera,» Perspectivas, n° 19 (septiembre 2005): 105-106.
40 Neila Castillo, Arqueología de Tunja. Fundación de las investigaciones 
arqueológicas nacionales (Bogotá: Banco de la República, 1984), 31-45
41 Helena Pradilla y otros, «Arqueología del cercado grande de los santuarios,» 
Boletín Museo del Oro, n° 32-33 (1992): 11-206.
42 François Correa, «Sociedad y naturaleza en la mitología muisca,» Tabula Rasa, n° 
3 (2005): 206, DOI: https://doi.org/10.25058/20112742.235.
43 Actualmente es un parque nacional en Colombia, ubicado a 24 kilómetros de la 
ciudad de Tunja-Boyacá, creado en 1977, considerado como reservorio de agua, fauna 
y flora. «Santuario de Flora y Fauna Iguaque,» Parques Nacionales Naturales de 
Colombia, http//:parquesnacionales.gov.co/portal/region-andina/santuario-de-flora-y-
fauna-iguaque-2/.



hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

410

luz (…) una mujer que llaman Bachué (…) sacó consigo de 
la mano un niño de entre las mismas aguas (…) hicieron 
una casa donde vivieron hasta que el muchacho tuvo edad 
para casarse con ella (…) y los dos muy viejos se volvieron 
al mismo pueblo (…) convirtiéndose ella y su marido en 
dos muy grandes culebras, se metieron por las aguas de la 
laguna, y nunca más parecieron por entonces44.

El mito de Bachué se articuló al asentamiento de Hunza 
a través del valle del humedal por el sistema fluvial del río 
Farfacá, que desciende desde el santuario de Iguaque hasta 
el asentamiento de Hunza. Así, el río Farfacá fue la conexión 
entre dos escenarios físicos segmentados, siendo reconocido 
como un lugar de identidad cultural para los indígenas de 
Hunza. Igualmente, es preciso indicar cómo sobre la vertiente 
del río Farfacá, justo antes de ingresar al Valle del Humedal, 
existen algunas pinturas de arte rupestre asociadas a la 
cultura Herrera45, por investigadores que en la década de los 
años 2000 hicieron un trabajo de campo sobre el particular, en 
cabezado por el extinto profesor Germán Villate46.

El mito de Bochica: Tuvo su desarrollo en un amplio 
territorio del altiplano Cundiboyacense, donde un anciano 
apareció entre las comunidades indígenas prehispánicas para 
enseñarles las tradiciones, ceremonias y festejos, así como el 
oficio de tejer mantas, para finalmente desaparecer al oriente 
del altiplano Cundiboyacense. Al respecto Fray Pedro Simón 
realizó la siguiente descripción acerca de Bochica:

Cuentan en cada edad setenta años, un hombre no conocido 
de nadie, ya mayor y cargado de lanas, el cabello y barba 
hasta la cintura (…) es aquel Supremo Dios á quien conocían 
por principio de la luz y de las demás cosas (…) Éste les 
enseñó hilar algodón y tejer mantas (…) cuando salía de un 
pueblo les dejaba los telares pintados en alguna piedra lisa 
y bruñida (…) por si se les olvidaba lo que les enseñaba (…) 
entró á la Provincia de Tunja y Valle de Sogamoso, á donde 
se desapareció (…) El Bochica era Dios universal47.

44 Fray Pedro Simón, Noticias historiales de las conquistas de Tierra Firme en las 
Indias Occidentales (Bogotá: Casa editorial de Medrano Rivas, 1891), 281-282.
45 Pradilla y Villate, Pictografías, moyas, 119.
46 Pradilla y Villate, Pictografías, moyas, 24.
47 Simón, Noticias historiales de las conquistas de Tierra Firme, 284, 285, 287.



Asentamiento indígena de Hunza anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios

hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 411

Al parecer, para Villate las descripciones de Fray 
Pedro Simón se relacionaban con las pictografías halladas 
en las rocas y muros de piedra del río Farfacá; sin embargo, 
aquellas afirmaciones requerirán su propia investigación en 
la vinculación entre las pinturas rupestres y los relatos del 
cronista Fray Pedro Simón.

El mito de Goranchacha: Tuvo lugar inicialmente en el 
asentamiento indígena de Guachetá48, donde Goranchacha 
fue reconocido como un gran cacique que dominó sobre otras 
comunidades indígenas, para finalmente establecerse en el 
asentamiento de Hunza. Al respecto Fray Pedro Simón realizó 
la siguiente descripción de Goranchacha:

Del pueblo de Guachetá (…) teniendo dos hijas doncellas el 
Cacique del pueblo (…) á la parte de salir el sol, se recostaban 
de manera que les pudiese herir con los primeros rayos (…) 
una fué apareciendo como preñada, que ella decía del sol, 
y al cabo de nueve meses parió una Guacata, que es en su 
lengua una piedra de esmeralda grande y rica (…) la trajo 
algunos días y al final de ellos se halló convertida en criatura 
(…) á éste llamaron Goranchacha, y lo criaron en la misma 
casa del Cacique, con título de hijo del sol (…) entrando en 
Ramiriquí con ella, mató al Cacique, y se hizo obedecer por 
señor de toda la provincia (…) Vínose luégo á Tunja desde 
Ramiriquí, donde sentó su casa y Corte49.

El mito de Goranchacha se relacionó con el Valle del 
Humedal, a través de hallazgos arqueológicos ubicados en 
proximidad del Cercado Grande de los Santuarios, donde se 
halló una estructura de piedras señaladas por Hernández de 
Alba como el templo de Goranchacha construido por la cultura 
Herrera50.

El mito de Hunzahua: Tuvo dos acontecimientos que 
se relacionaron al espacio físico del asentamiento, el primero 
en cuanto a los sucesos que dieron lugar al origen del pozo 

48 Actualmente, es un municipio del departamento de Cundinamarca, ubicado a una 
distancia de 80 kilómetros de la ciudad de Tunja-Boyacá.
49 Simón, Noticias historiales de las conquistas de Tierra, 230, 321.
50 Hernández de Alba (1937) Citado en: Pradilla y otros, «Arqueología del cercado 
grande de los santuarios,» 25, 61, 66.



hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

412

de Hunzahua dentro del Valle del Humedal. Al respeto, Fray 
Simón Pedro realizó la siguiente descripción:

No había más personas que el Cacique de Sogamoso y el 
de Ramiriquí ó Tunja (…) Estos dos Caciques se dicen 
que hicieron todas las personas (…) Tunja y Ramiriquí se 
llamaba Hunzahua (…) Hunza se enamoró de una hermana 
(…) la madre el mal recado, viéndola que le crecía el vientre 
y pechos (…) tomó la ana, que es el palo con que se menea 
la chicha (…) para ampararse del golpe se puso detrás de 
la gacha donde se hacía (…) descargó sobre ella la ira de a 
madre, quedando la masa y la chicha derramada y la gacha 
quebrada (…) se abrió la tierra y recibiendo la chicha, quedó 
hecho un pozo de ella, aunque convertida en agua51.

La cita anterior expone la situación de incesto entre el 
cacique Hunzahua y su hermana, lo que implicó al segundo 
acontecimiento dentro del mito la huida de Hunzahua y su 
hermana del asentamiento. Al respecto, Fray Pedro de Aguado 
realizó la siguiente descripción:

Subiéndose á la loma que estaba sobre el pueblo (…) echó 
mil maldiciones á aquel valle, con que quedó estéril (…) 
determinaron ambos dejar del todo aquella tierra (…) dieron 
á la señora los dolores de parto, y pariendo un niño (…) lo 
dejaron convertido en piedra en una cueva (…) llegando por 
estas tierras de Bogotá (…) por bajo del Salto de Tequendama 
(…) determinaron convertirse en dos piedras52.

Es posible indicar cómo desde el imaginario del mito de 
Hunzahua los indígenas daban explicación a las características 
erosionadas del paisaje. Resulta curioso indicar cómo sobre 
el Valle del Humedal se proyectaron las representaciones de 
las deidades indígenas del asentamiento, así como la relación 
cultural que establecieron con el agua convirtiéndose en un 
elemento de identidad; sin embargo, es interesante proponer 
la discusión acerca de la existencia de «los dos imaginarios»53, 
es decir, el sincretismo que resultó entre los mitos de los 
indígenas del altiplano Cundiboyacense y los imaginarios 

51 Simón, Noticias historiales de las conquistas de Tierra Firme, 312, 313.
52 Simón, Noticias historiales de las conquistas de Tierra Firme, 314.
53 Dean MacCannell, «Los dos imaginarios,» en Geografía de lo imaginario, dirs. 
Daniel Hiernaux y Alicia Lindón (Barcelona: Editorial Anthropos, 2012), 109, 111.



Asentamiento indígena de Hunza anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios

hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 413

propios del cronista Fray Pedro Simón, al ser él escritor de los 
«mitos indígenas»54.

4.  ESCENARIOS SIMBÓLICOS Y CEREMONIALES 
DEL ASENTAMIENTO DE HUNZA

Es necesario considerar cómo los imaginarios de Hunza no 
solamente se encontraban relacionados con las formaciones 
naturales del paisaje, en consecuencia, se llegó a considerar 
la función social de los cercados y los santuarios dentro del 
asentamiento, de esta manera, surgió la idea de considerar estas 
estructuras como los escenarios simbólicos y ceremoniales, 
que construyeron los indígenas en respuesta colectiva a los 
imaginarios que asociaban como propios y legítimos55. Así 
los imaginarios fueron un elemento articulador entre las 
actividades políticas, sociales, culturales y de intercambio de 
productos que desarrollaban los indígenas. A continuación, se 
dará explicación:

Los cercados de Hunza: El paisaje de Hunza, estaba 
compuesto por 10 cercados principales56, distribuidos en todo 
el paisaje físico del asentamiento (Ilustración 1). Asimismo, 
llegaron a ser escenarios esenciales para las comunidades 
indígenas, debido al tipo de prácticas que se realizaban dentro 
de aquellos lugares, puesto que en los cercados confluían varias 
prácticas que representaban sus imaginarios en torno no solo 
a sus cosmogonías, sino también en relación con actividades 

54 Probablemente los testimonios que registró Fray Pedro Simón en Noticias 
historiales de la conquista de tierra firme en las Indias Occidentales (1626) fueron 
realizados con base en las crónicas de Aguado, Castellanos, Medrano y Jiménez 
de Quesada, lo cual pone en duda la integralidad de los relatos, sin embargo, es 
importante indicar que durante el siglo XVI existían barreras culturales como el 
manejo del lenguaje castellano para los indígenas, en este sentido, es mucho más 
lógico pensar que es durante el siglo XVII los frailes y los cronistas tuvieron mayor 
acceso a los mitos y leyendas de las comunidades indígenas gracias a los procesos de 
ladinización. en: Alcaldía Mayor de Bogotá, Cronistas de Indias en la Nueva Granada 
(1536-1731) (Bogotá: IDARTES, 2013), 58.
55 Investigaciones realizadas por Gruzinski indicaron cómo existió una estrecha 
relación entre los imaginarios colectivos de las comunidades indígenas de México y su 
comportamiento cultural al momento de representarlas. Gruzinski, La colonización 
de lo imaginario, sociedades, 15-41.
56 Villate, Tunja Prehispánica. Estudio documental del asentamiento indígena de 
Tunja, 111-144.



hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

414

cotidianas como las celebraciones, de esta manera, Juan de 
Castellanos hace referencia:

[…] Más entonces en ellas celebraban las fiestas que tenían 
de costumbre, con muchos entremeses, juegos, danzas, y 
rústicas cicutas y zampoñas. E ya cuando llegaban al remate 
hacían a sus ídolos ofrendas […]57.

La presencia de ídolos dentro de los cercados sugiere 
que los indígenas de Hunza utilizaban estos espacios para 
representar sus cosmogonías, es decir los imaginarios 
relacionados probablemente a Bachué, Bochica y Goranchacha, 
teniendo en cuenta cómo este último se encontraba en las 
inmediaciones del Cercado Grande de los Santuarios, que 
era reconocido como un lugar ceremonial de enterramientos 
indígenas. Asimismo, el desarrollo de las actividades dentro 
de los cercados indica cómo los indígenas de Hunza emplearon 
estos espacios como escenarios de relación social y congregación 
ceremonial.

En relación con lo anterior, en algunas descripciones, los 
cronistas mencionaron la presencia de los «gaviales» dentro 
de los cercados como elementos ceremoniales. Los gaviales 
fueron postes altos donde al parecer realizaron sacrificios los 
indígenas, así fue descrito por Restrepo y Juan de Castellanos:

[…] Uno de los sacrificios más comunes y frecuentes era el de 
la gavia. Dieron este nombre los españoles a unos maderos 
gruesos, altos y derechos, que veían en muchos partes 
clavados en las esquinas de los cercados, pintados de colorado 
y con una garita en la parte alta, que los hacía semejarse a las 
gavias que se usaban entonces en los mástiles de los navíos. 
Porque ponían sobre las garitas de aquellos mástiles que ya 
dijimos algún esclavo vivo y amarrado, tirándole con jáculos 
agudos, al pie del mástil muchas escudillas que ponían los 
unos y los otros; y la sangre que el vaso recibían del mísero 
paciente destilada, los dueños cuyas eran las vasijas ofrecían 
al torpe santuario con sus ridículas ceremonias […]58.

57 Juan de Castellanos, Elegías de Varones ilustres de Indias (Bogotá: ABC. T. IV, 
1955), 194.
58 Castellanos, Elegías de Varones ilustres, ... 194.



Asentamiento indígena de Hunza anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios

hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 415

Dichos sacrificios humanos realizados en los gaviales 
pueden ser definidos como instrumentos cargados de fuerza 
simbólica59, al estar vinculados esencialmente a sus deidades 
prehispánicas; sin embargo, a pesar de la intensión de los 
cronistas por señalar los sacrificios de las comunidades 
indígenas en los cercados, surge la duda acerca de la 
realización de los sacrificios como una actividad relacionada a 
las celebraciones indígenas, puesto que en estas descripciones 
no se establece el número de sacrificios realizados, tampoco 
en cuáles cercados se hallaban los gaviales, a qué deidades 
estuvieron relacionadas, ni los meses del año en que se 
realizaban estas prácticas o si los sacrificios efectivamente 
fueron vistos por los cronistas, todo lo contrario, las 
descripciones de los gaviales aparecen de manera incompleta 
y poco contextualizada.

Al igual que los sacrificios, dentro de los cercados se 
realizaron prácticas funerarias y de enterramientos, por 
ejemplo, en el cercado Grande de los Santuarios se hallaron 
más de quinientos tumbas indígenas60, donde se evidenció 
una jerarquización en las tumbas y la evolución en las formas 
de los enterramientos. De esta manera, los enterramientos 
implicaron la participación colectiva de los indígenas en 
dichos rituales, la cual incluía la preparación de las tumbas y 
la elaboración de las herramientas que fueron depositadas61, 
con ello podría señalarse cómo las prácticas funerarias de 
los indígenas de Hunza obedecieron a una respuesta social 
común.

En cuanto a la función política, los cercados representaban 
un sistema jerárquico organizado por un cacique principal, 
seguido por caciques secundarios que, a su vez podían estar 
acompañados por sus capitanes, los cuales estaban agrupados 
en Utas que representaban a los miembros de la comunidad 

59 Martha Nájera. «El sacrificio humano: alimento de los dioses,» Revista de la 
Universidad de México: Centros de estudios mayas, n° 515 (diciembre de 1993): 24-28.
60 Pradilla y otros, «Arqueología del cercado grande de los santuarios,» 27.
61 Helena y otros, «Arqueología del cercado grande,» 28: «En los enterramientos se 
encontraban tumbas exteriores, restos de animales y de plantas depositados como 
ofrendas, pequeños hoyos dejados por postes de posibles barbacoas, tierra compactada 
con inclusión de materiales orgánicos y restos de combustión. Sobre el piso del Bohío 
se hallaron hondonadas sobre los cuales se sostenían los muertos, “canales” que 
unían los diferentes entierros y en el perímetro del bohío, huellas de postes y canales 
de desagüe».



hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

416

sujetos por parentesco matrilineal62. Al respeto, los nombres de 
los caciques asociados al asentamiento de Hunza, antes de la 
llegada de los españoles en 1539, fueron: Quemuenchatocha o 
Zaque por los cronistas como el cacique principal, los caciques 
secundarios Quiminza o Aquiminzaque, Motavita, Boyacá, 
el hermano del Zaque, Auria y Tunja el Viejo, en cuanto a 
los capitanes se hallaban Auneme, Nimboche y Siabune. En 
Hunza existía un cercado abandonado llamado el Cercado 
Quemado63.

Los caciques del asentamiento cumplían varias 
funciones que fueron canalizadas a través de los cercados, 
entre aquellas actividades estaba el acopio y redistribución de 
productos agropecuarios. De esta manera, cuando el cacique 
realizaba actividades comunitarias o diversas festividades64, 
proporcionaba los alimentos y bebidas que iban a consumirse 
por la comunidad, así describió Piedrahita las celebraciones 
dirigidas por los caciques:

[…] Otras de las ceremonias más ostentosas que hacían 
los mozcas eran las procesiones a que asistían sus Reyes 
o Caciques, respectivamente en ciertos tiempos del año, 
especialmente en el de siembras o cosechas, y formábanse 
estas en ciertas carreras anchas de más por menos media 
lengua de longitud […] Dividíanse en cuadricullas y 
parcialmente con diferentes trajes y disfraces […]65.

Es posible señalar cómo los caciques ejercían funciones 
ceremoniales, así como la utilización de objetos como trajes 
y disfraces que representaban aquellos imaginarios. En este 
sentido, los caciques fueron los representantes de aquellos 
imaginarios que consideraban las comunidades indígenas 
como propios, incluso se podría llegar a proponerse cómo el 
comportamiento de los caciques dentro de los asentamientos 
estaba condicionado o relacionado al tipo de imaginarios, que 
estuviesen representados dentro del espacio físico.

62 Gamboa, Los Muiscas en el siglo XVI y XVII, 55-74.
63 Villate, Tunja Prehispánica. Estudio documental del asentamiento, 126-139.
64 Gamboa. Los Muiscas en el siglo XVI y XVII, 83-84.
65 Lucas Fernández de Piedrahita, Historia General de las Conquistas del nuevo 
Reyno de Granada (Bogotá: Carvajal, 1986), 79-60.



Asentamiento indígena de Hunza anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios

hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 417

En relación con lo anterior, otras investigaciones66 
realizadas en varios cacicazgos sugirieron cómo el poder de los 
caciques en las comunidades indígenas estaba condicionado al 
conocimiento y al desarrollo de prácticas rituales; asimismo 
indicaron cómo los rituales y las ceremonias que desarrollaron 
los caciques dentro de sus comunidades les permitía extender 
su representatividad política, social y política a otras 
comunidades periféricas del asentamiento67. Por ese motivo 
se llegó a considerar a los imaginarios como elementos 
fundamentales en la legitimización de los caciques dentro de 
sus comunidades.

Para finalizar, es necesario mencionar la estructura 
física de los cercados de Hunza por ser los escenarios simbólicos 
y ceremoniales del asentamiento. En su estructura externa, 
los cercados fueron edificaciones de madera, con varios 
encerramientos antes de llegar a un patio central donde se 
hallaban varios bohíos (Ilustración 2). Así fueron descritos por 
el conquistador Gonzalo Jiménez de Quesada:

Ilustración 268: Cercado Muisca
Fuente: elaborado por el autor

66 Hope Henderson, «Alimentando la casa, Bailando el asentamiento: Explorando la 
construcción del Liderazgo político en las sociedades Muiscas,» en Los muiscas en los 
siglos XVI y XVII: miradas desde la arqueología, la antropología y la historia (Bogotá, 
D.C.: Universidad de Los Andes, 2008), 48 -49.
67 Marcela Quiroga Zuluaga, «Las Unidades Sociopolíticas Muiscas en el siglo XVI,» 
en Los muiscas en los siglos XVI y XVII: miradas desde la arqueología, la antropología 
y la historia (Bogotá, D.C.: Universidad de Los Andes, 2008), 99.
68 Ilustración con base a las descripciones de la Epítome, Restrepo y Juan de 
Castellanos.



hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

418

[…]Las maderas de sus casas y edificios, aunque son de 
madera y cubiertas de un feno largo que allá ay, son de las 
más extraña hechura y labor que ha visto, especialmente las 
de los caciques y hombres pribcipales, porque son amanera de 
alcaceres, con muchas cercas alrededor, de manera que acá 
suelen pintar el laberinto de Troya. Tienen grandes patios 
las casas, de muy grandes molduras de bulto y también 
pinturas por toda ella […]69.

Ahora bien, en la estructura interna de los cercados, se 
hallaban distribuidos bohíos en forma de caracol, con puertas 
y ventanas que daban al exterior del patio central, así fueron 
descritos por Piedrahita:

[…] Aunque las labran hoy casi todas cuadradas; cubrianlas 
de paja porque ignoraban el arte de la teja; las paredes 
formaban de maderos gruesos, encañados por las partes 
de fuera y dentro, argamasados con mezcla que hacían de 
barro y paja. Tenían pequeñas las puertas y las ventanas 
y dividían el interior de la casa en forma de caracol, en que 
tenían aposentos y retretes, o dejaban rasas con solo un 
tabique de carrizo que servía de resguardo para impedir la 
entrada de los vientos por la puerta y a la vista y registro de 
los que estaban afuera; y estas puertas labraban de cañas 
unidas con cordeles de fique, que es a manera de cáñamo, 
dejándolas a manera de celosía […]70.

La particular estructura externa e interna de los cercados 
indígenas, podría sugerir una relación con los imaginarios 
y sus cosmogonías, teniendo en cuenta además el tipo de 
ceremonias y rituales, que se desarrollaban hacia el interior 
de los cercados; sin embargo, asegurar aquella interpretación 
podría requerir de su propia investigación.

Los santuarios fueron otro escenario simbólico y 
ceremonial de gran importancia dentro del asentamiento de 
Hunza, reconocido por las comunidades indígenas como el 
lugar de preparación de los futuros caciques. El propósito 
de los santuarios consistió en instruir a los individuos que 

69 Epítome de la conquista del Nuevo Reino de Granada. Publicado: Colección de 
documentos inéditos sobre la geografía y la historia de Colombia (Bogotá: Recopilados 
por Antonio B. Cuervo. Tomo II, 1892), 90.
70 Piedrahita, Historia General de las Conquistas del nuevo Reyno, 72.



Asentamiento indígena de Hunza anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios

hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 419

debían ejercer representatividad, en el futuro, dentro de su 
comunidad, es decir, antes de asumir el papel de cacique 
en sus comunidades, en aquellos lugares debían aprender a 
representar los ciclos de la vida y de la muerte, invocar las 
lluvias, las sequías, sembrar cultivos fértiles y productivos, 
además de solucionar los problemas de salud y enfermedad. 
Por consiguiente, los santuarios tuvieron la función de ser el 
lugar de preparación y adoctrinamiento político y religioso de 
los jóvenes en la sucesión del poder, además de ser el centro 
trasmisor de las herencias, de las identidades propias y 
culturales de la comunidad indígena; es decir de los imaginarios 
de los asentamientos y sus formas de representarlos, así fue 
descrito la relación entre los caciques y los santuarios:

[…] Que los caciques de toda esta tierra tienen unas casas 
que hacen llamar cucas donde meten a sus sobrinos para que 
allí estén porque han de heredar y que allí ayunan y están 
uno, dos, y tres años […] ansy mismo los geques y santeros 
van de noche a esas casas donde están los sobrinos de los 
caciques y capitanes que llaman aquellas casas qucas y ally 
les están predicando […]71.

Por lo tanto, existió una relación política, social, cultural 
y religiosa entre las actividades que tuvieron lugar dentro de 
los cercados y el tipo de instrucción que recibieron los caciques 
de manera previa en los santuarios. Asimismo, los santuarios 
fueron parte del sistema legítimo y consiente de sucesión 
matrilineal de los indígenas. Al respecto fray Pedro Simón 
hizo la siguiente descripción:

[…] También les enseñaba las ceremonias y observaciones 
de los sacrificios, en que gastaban doce años. Después de los 
cuales le horadaban las narices y orejas en que les ponían 
zarcillos y caracuríes de oro e íbanle acompañando muchos 
indios hasta una quebrada limpia, donde iba con él mismo 
o con más acompañamiento a la casa del cacique, el cual le 
daba la vestidura de sacerdocio […]72.

71 Pradilla y Villate, Pictografías, moyas y rocas del Farfacá, 122. Infortunamente 
no hacen referencia si el tipo de cita pertenece a un archivo histórico o los cronistas.
72 Fray Pedro Simón, Noticias historiales de las conquistas de tierra firme en las 
indias occidentales (Bogotá: Kelly, Edición dirigida por Manuel José Forero. Editores 
de la revista Bolívar, 1953), 383-384.



hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

420

En consecuencia, los santuarios y los cercados funcionaron 
de manera articulada en la continuidad de los imaginarios, 
puesto que en aquellos lugares se desarrollaban las 
actividades simbólicas y ceremoniales como celebraciones, 
enterramientos, sacrificios, y formas de adoctrinamiento que 
llegaron a ser representadas por los caciques.

5.  Del modelo celular o modular al esquema en 
construcción de los imaginarios

La organización social y política de las comunidades 
indígenas del altiplano Cundiboyacense en Colombia ha sido 
abordada en diversos momentos, a mediados de 1950 surgieron 
esquemas piramidales basados en sistemas feudales o estados 
confederados para explicar las relaciones de poder entre los 
indígenas y los caciques73, sobre la base de este esquema 
surgieron otros modelos piramidales, entre los cuales se 
destacó el modelo de los cacicazgos redistributivos de las 
comunidades indígenas74.

Asimismo, otros investigadores75 plantearon modelos 
no piramidales para dar explicación a elementos culturales 
y religiosos propios de los indígenas, con base en elementos 
simbólicos duales76, llegando a utilizar incluso elementos de 
análisis provenientes de otras disciplinas, entre las cuales 
se utilizó el concepto de territorio tangible e intangible, para 
dar explicación a las relaciones sociales surgidas entre las 
comunidades indígenas y el espacio natural que ocuparon77. 

73 Paradójicamente aún es posible hallar publicaciones recientes con base en 
el modelo piramidal jerarquizado de hace más de cincuenta años. Miguel Alberto 
Pérez García, «La organización de los muiscas a la llegada de los españoles,» 
Revista de Derecho UNED, nº 20 (2017): 493, 495-498, DOI: https://doi.org/10.5944/
rduned.20.2017.19489.
74 En investigaciones realizadas por Hermes Tovar y Langebaek se hace referencia a 
la economía redistributiva de los cacicazgos, modelo adaptado esencialmente con base 
en los trabajos de John Murra acerca del estado Inca.
75 François Correa Rubio, El sol del poder, simbología y política entre los muiscas del 
norte de los Andes. (Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, 2004), 34, 57, 60, 91.
76 Correa Rubio, El sol del poder, simbología, 36, 43, 186, 335, 364, 376.
77 Patricia Vargas citada en: Carl Henrik Langebaek Rueda, Los muiscas, la historia 
milenaria de un pueblo Chibcha (Bogotá: Penguin Random House Editorial, S.A.S, 
2019), 90.



Asentamiento indígena de Hunza anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios

hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 421

A pesar de la intención de los investigadores por establecer 
un modelo o esquema que pudiera explicar todos los aspectos 
relacionados con las comunidades indígenas del altiplano 
Cundiboyacense, estas presentaban una debilidad tácita, 
que consistió en no poder establecer un elemento central 
que permitiera visualizar un todo entretejido y articulado de 
las comunidades indígenas del altiplano Cundiboyacense en 
Colombia.

Estudios recientes como el de Jorge Gamboa78, se han 
enfocado en el estudio de los imaginarios, siendo este último 
el modelo tomdo como referente pare este estudio. Cuando 
apareció la propuesta de Jorge Gamboa acerca del modelo 
celular o modular79 como esquema de análisis para las 
comunidades prehispánicas del altiplano Cundiboyacense, 
se llegó a creer la posibilidad de superar las deficiencias 
de los modelos anteriores, puesto que a través del modelo 
celular o modular de Gamboa se reconocían tres elementos 
esenciales que resultaban estar sujetos y entretejidos entre sí. 
A continuación, presentaremos los tres elementos principales 
del modelo celular o modular de Gamboa80: El primero, 
consistió en el sistema de relaciones sociales y políticas 
que existió entre las diferentes comunidades indígenas, 
sin estar necesariamente sujetos por dominación a los 
asentamientos más grandes y complejos, dado que existían 
comunidades indígenas que se hallaban subordinados a varios 
asentamientos mayores. El segundo elemento, reconoció la 
posibilidad del espacio no dominado, discontinuo y disperso, 
es decir el control estricto del territorio, puesto que existían 
comunidades indígenas que se encontraban vinculadas a otros 
asentamientos, a pesar de existir entre ellas grandes distancias, 
de esta manera, se reconoció la existencia de comunidades 
indígenas con autonomía y relativa independencia. El tercer 
y último elemento, admitía cómo en la estructura interna de 
las comunidades indígenas se rotaban las funciones políticas, 
económicas y religiosas. En este sentido el modelo celular o 

78 Jorge Augusto Gamboa, El cacicazgo muisca en los años posteriores a la Conquista: 
del psihipqua al cacique colonial, 1537-1575 (Bogotá: ICANH, 2013), 55.
79 Gamboa. El cacicazgo muisca en los años posteriores a la Conquista, 57-61.
80 Gamboa. El cacicazgo muisca en los años posteriores a la Conquista, 57-59.



hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

422

modular de Gamboa permitió visualizar un todo entretejido 
y articulado de las comunidades indígenas del altiplano 
Cundiboyacense.

A pesar de los aportes hechos por este modelo celular 
o modular de Gamboa, aún se conserva el mismo problema 
de todos los esquemas y modelos anteriores, consistente 
en la homologación de las estructuras sociales y políticas 
pertenecientes a otras comunidades prehispánicas del Perú 
y Centroamérica, para explicar el sistema de relaciones 
y estructuras de las comunidades indígenas del altiplano 
Cundiboyacense, debido a que, el modelo celular o modular 
de Gamboa fue planteado con base en los estudios que realizó 
James Lockhart81 sobre las comunidades nahuas del centro de 
México. En este sentido, al momento de proponer un esquema 
en construcción con base en los imaginarios, se debe reconocer 
el análisis previo que realizó Gamboa con el modelo celular 
o modular de Lockhart sobre las comunidades indígenas 
del altiplano Cundiboyacense, puesto que presenta algunas 
similitudes importantes.

Con respecto al esquema en construcción de los imaginarios 
resultó necesario plantear tres características principales82. La 
primera característica, consistió en reconocer un proceso previo 
de ocupación con evidencia arqueológica, donde se pudiera 
sospechar o comprobar algún tipo de expresión cultural 
probablemente relacionada a los imaginarios cosmogónicos, 
asimismo establecer si existía una relación directa entre las 
estructuras físicas del paisaje como montañas, cerros, ríos, 
lagunas con aquellos imaginarios83, es decir, los imaginarios 

81 James Lockhart. Los nahuas después de la conquista: historia social y cultural 
de los indios de México central, del siglo XVI al XVIII (México: Fondo de cultura 
económica, 1999), 22-474.
82 Para Mathew Restall la historia de la Conquista ha empleado fundamentalmente 
fuentes documentales europeas, y ha excluido la comprensión de las fuentes 
históricas indígenas, a pesar de que la conservación de aquellas fuentes hubiera sido 
supervisada por los españoles especialmente por clérigos durante el segundo periodo 
del siglo XVI. Citado en: Diana Magaloni Kerpel, Albores de la Conquista, la historia 
pintada del Códice Florentino (México: Artes de México, 2016), 13-14.
83 Para Correa «Algunos lugares altos, apartados, lagunas, eran entendidos 
como portales hacia el más allá; en ellos sé realizada todo tipo de ritualidades y 
ceremonias, habiéndose figuras antropomorfas y algún tipo de tributo en mantas y 



Asentamiento indígena de Hunza anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios

hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 423

cosmogónicos de las comunidades indígenas debían habitar y 
ocupar un espacio físico, dentro o próximo a los asentamientos 
indígenas.

La segunda, es la fuerza de atracción cultural o social 
que ejercían aquellos imaginarios sobre otras comunidades 
indígenas, que permitía establecer una serie de vinculaciones 
políticas y de intercambios de productos, entre las diferentes 
comunidades indígenas sin la necesidad de ejercer un dominio, 
debido a que, los asentamientos que representaban los 
imaginarios fueron utilizados por las comunidades indígenas 
como elementos de identidad propia, en consecuencia, se 
pudieron asociar de manera libre los vínculos naturales 
que se establecieron al interior de la comunidad, mientras 
se miraron con detenimiento los impuestos por la fuerza84. 
Asimismo, aquel tipo de vinculaciones políticas podía darse a 
través de un amplio territorio discontinuo y disperso85, entre 
las diferentes comunidades indígenas.

La tercera y última característica, consistió en el tipo 
de reconocimiento social y político que obtenían los caciques 
dentro de sus asentamientos, que fueron identificados a 
través de los imaginarios. Por ese motivo, los caciques debían 
adquirir un conocimiento específico sobre las prácticas 
y lugares ceremoniales, que nos permiten establecer los 
imaginarios. Estas prácticas las adquirían de manera previa 
en los santuarios, antes de ser reconocidos legítimamente como 
caciques dentro de sus asentamientos, asimismo los caciques 
fueron los responsables de afianzar sus mitos, prácticas 
ceremoniales y relación con los lugares en sus asentamientos, 
a través de las prácticas rituales y ceremoniales que dirigían 
y que son expresión de sus imaginarios, en consecuencia, 
las funciones religiosas que realizaron los caciques en sus 

oro. Simbolizando identidad con su espacio, gentes, manteniendo las relaciones de la 
comunidad viva con lo dejado por sus antepasados,» en Correa Rubio, El sol del poder, 
simbología, 86.
84 Durkheim citado en: Francesca Randazzo Eisemann, «Los imaginarios sociales 
como herramienta,» Revista Imagonautas Vol. 2, n° 2 (2012): 80, 87, 90.
85 En este aspecto concordamos con el modelo de celular o modular de Gamboa.



hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

424

asentamientos les permitía obtener legitimidad política sobre 
sus comunidades y sobre otras comunidades indígenas.

De este modo, al aplicar el esquema en construcción 
con base en los imaginarios para la comunidad indígena de 
Hunza, se reconocieron estas tres características dentro del 
asentamiento, es decir, dentro del asentamiento de Hunza 
se reconoció a través de estudios arqueológicos la ocupación 
previa de la cultura Herrera86, donde aparentemente 
fueron ellos quienes realizaron las pictografías y moyas del 
río Farfacá, se asoció a estos la construcción del templo de 
Goranchacha87. Por consiguiente, podría llegar afirmarse que 
el asentamiento de Hunza fue el centro cultural y social que 
representó los imaginarios cosmogónicos de Goranchacha, 
Bachué y Bochica88. Es posible asociar el imaginario de Bachué 
a través de la cuenca del río Farfacá con escenarios físicos 
relacionados a la geografía del asentamiento.

El asentamiento de Hunza había desarrollado un 
sistema de vinculaciones políticas y de intercambio de 
productos con las comunidades indígenas de Sora, Turga, 
Soracá89, Ramiriquí, Guatá, Motavita, Monquirá, Pagasica, 
Somondoco, Turmequé90, Chiquinquirá, Saboyá91, Motavita, 
Boyacá, Duitama, Samacá y Arcabuco, las cuales al parecer 
se encontraban sujetas al cacique de Hunza. Por otro lado, las 
distancias que existieron entre estas comunidades indígenas y 
el asentamiento de Hunza variaban, desde 5 kilómetros lineales 
hasta los 55 kilómetros lineales, conformando así un territorio 
discontinuo y disperso; sin embargo, investigaciones previas 
no han podido demostrar si efectivamente las vinculaciones 
políticas que existían entre aquellas comunidades y el 

86 Gómez, Excavación arqueológica de un área residencial, 4.
87 Hernández de Alba (1937) Citado en: Pradilla y otros, «Arqueología del cercado 
grande de los santuarios,» 25, 61, 66.
88 Susana Henao, Los hijos del agua (Bogotá: Editorial Planeta, 1995), 19-22, 39, 51, 
65, 73, 85, 91, 92, 140.
89 Archivo General de la Nación (AGN), Bogotá-Colombia. Encomiendas 11, Tributos, 
ff8 r. - 303r.
90 Fray Pedro de Aguado. Historia de Santa Marta y el nuevo reino de Granada 
(Madrid: Establecimiento Tipográfico de Jaime Ratés, Tomo I, 1916), 146.
91 Herrera Ángel, «Milenios de ocupación en Cundinamarca,» 15.



Asentamiento indígena de Hunza anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios

hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 425

asentamiento fueron con base en el uso de la fuerza, por ese 
motivo, se llegó a considerar cómo el asentamiento de Hunza 
a través de sus imaginarios ejerció una fuerza de atracción 
social y política sobre aquellas comunidades indígenas que, 
a su vez se beneficiaban con la realización de intercambios 
de productos en los mercados indígenas del asentamiento de 
Hunza92.

Por último, la realización de las prácticas y ceremonias 
que se desarrollaron en Hunza por parte del cacique 
mayor, indican que la legitimidad política de este dependió 
enteramente de la fuerza de atracción cultural o social, que 
ejercieron los imaginarios de Hunza sobre las comunidades 
indígenas. Asimismo, resulta probable que la presencia 
de los caciques: Motavita, Boyacá, el hermano del Zaque, 
Auria, Tunja el Viejo y de los capitanes Auneme, Nimboche 
y Siabune dentro del asentamiento de Hunza. A pesar de que 
ellos contaban con sus propios asentamientos en territorios 
discontinuos y dispersos, sugeriría que estos posiblemente 
buscaban de alguna manera consolidar su legitimidad política, 
a través del asentamiento de Hunza y sus imaginarios.

Finalmente, la propuesta del esquema con base en los 
imaginarios para explicar un todo entretejido y articulado, 
requerirá de un estudio más amplio, con muchas pruebas 
arqueológicas e históricas, que permitan desarrollar este 
esquema a nivel más conceptual y metodológico, que aborde 
otras reflexiones sobre el particular. Sin desligar la posibilidad 
de utilizar los imaginarios como elementos centrales, que 
estructuraban a las comunidades indígenas del altiplano 
Cundiboyacense de Colombia y por ende del asentamiento de 
Hunza.

92 Blanca Acuña Rodríguez, «Rutas de circulación e intercambio de sal en la provincia 
de Tunja, segunda mitad del siglo XVI,» Revista Historia Y MEMORIA, n° 16 (2018): 
322, 327, 332, 335, DOI: https://doi.org/10.19053/20275137.n16.2018.7729. Blanca 
Acuña Rodríguez, Producción y distribución de sal. Pueblo de sal y Chita Ss. XVI–
XVII (Cali: Universidad del Valle, 2007).

https://doi.org/10.19053/20275137.n16.2018.7729


hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

426

CONCLUSIÓN

Los imaginarios son un referente para la comprensión de las 
estructuras políticas y sociales de las comunidades indígenas 
del altiplano Cundiboyacense en Colombia, permite el estudio 
de manera articulada de los elementos físicos del paisaje, las 
proyecciones físicas sobre el espacio, los escenarios simbólicos y 
ceremoniales, sin la necesidad de adoptar modelos o esquemas 
foráneos de otras comunidades prehispánicas. El estudio 
de los imaginarios abre una ventana de investigación que 
complemente los anteriores modelos interpretativos acerca de 
las comunidades prehispánicas del altiplano Cundiboyacense.

Las características propias del paisaje del asentamiento 
de Hunza y de la región, nutrieron culturalmente de manera 
paulatina los imaginarios de las comunidades indígenas. 
Por ese motivo, se pudo establecer cómo los imaginarios 
originarios prehispánicos residieron de manera abstracta 
y cultural dentro de los territorios indígenas, y a su vez, se 
alimentaban de las características propias del paisaje, el que 
estaba constituido por un paisaje de humedal-seco subhúmedo, 
rodeado por montañas, cárcavas y afluentes que conformaban 
no solo el territorio de las comunidades indígenas, sino además 
el espacio simbólico de sus imaginarios, es decir, el espacio 
físico de Bachué, Bochica y Goranchacha.

El asentamiento de Hunza fue un escenario donde 
confluían elementos sociales, culturales, políticos y religiosos 
con base en los imaginarios que allí se representaron, 
permitiéndoles así conformar un territorio disperso y 
discontinuo, sujeto al cacique de Hunza no por medios de 
dominación, sino por los imaginarios de Hunza sobre las demás 
comunidades indígenas prehispánicas de la región. Asimismo, 
podría llegar a proponerse en un futuro próximo como la 
composición regional del altiplano Cundiboyacense, lo que se 
estableció con base en los imaginarios que representaban los 
asentamientos de Bacatá, Hunza y Sogamoso; cada uno de 
estos asentamientos tienen como característica en común la 
existencia de imaginarios particulares que fueron reconocidos 



Asentamiento indígena de Hunza anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios

hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 427

cultural, social y políticamente por otras comunidades 
indígenas.

En este sentido, podría incluso llegar a afirmarse 
cómo el papel que llegaron a cumplir los caciques dentro de 
sus asentamientos estaba relacionado con la capacidad que 
tuvieron los caciques de reproducir y dominar las prácticas, 
ceremonias y rituales relacionados a sus imaginarios. 
Asimismo, es necesario mencionar cómo a través de los 
imaginarios podría llegar a evaluarse la forma en que 
se han venido interpretando a los caciques dentro de las 
comunidades indígenas, puesto que cumplían funciones 
políticas, religiosas, comerciales, sociales y culturales, 
llegando a ser probablemente los puentes de comunicación 
entre los imaginarios ancestrales y los miembros de su 
comunidad.

Los cercados fueron estructuras a través de las cuales 
se organizaron las comunidades indígenas en un proceso de 
complejización. En este aspecto, se puede llegar a indicar 
como otras comunidades prehispánicas de Centroamérica 
y el Perú habían realizado dicho proceso de manera previa 
llegando a identificar templos y edificaciones que les 
permitían conservar sus identidades culturales. Con lo 
anterior, se pretende señalar como el asentamiento de Hunza, 
aunque contaba con sus cercados, aún se hallaba en un proceso 
de consolidación y complejización cultural.

Finalmente, el estudio de los imaginarios de las 
comunidades prehispánicas del altiplano Cundiboyacense, 
también representa una oportunidad para comprender 
el proceso de la reconfiguración de los imaginarios de las 
comunidades indígenas durante el siglo XVI, con el arribo 
de las huestes conquistadoras al Nuevo Mundo, llegando 
a proponer incluso cómo el éxito de la colonización durante 
este periodo de tiempo se debió a la reconfiguración de los 
imaginarios de las comunidades indígenas.



hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

428

Referencias

Fuente primaria

Archivo General de la Nación (AGN), Bogotá-Colombia. Encomiendas.

Archivo General de la Nación (AGN), Bogotá-Colombia. Caciques e 
indios (CI).

Acta del Cabildo de Tunja, trascrita por: Ortega, Enrique. Libro De 
Cabildos De la Cibdad De Tunja 1539 – 1542. Tunja: Ediciones 
del Consejo, 1939.

Alcaldía Mayor de Bogotá. Cronistas de Indias en la Nueva Granada 
(1536-1731). Bogotá: IDARTES, 2013.

Aguado, Fray Pedro de. Historia de Santa Marta y el nuevo reino 
de Granada. Madrid: Establecimiento Tipográfico de Jaime 
Ratés, Tomo I, 1916.

Castellanos, Juan de. Elegías de Varones ilustres de Indias. Bogotá: 
ABC. T. IV, 1955.

Epítome de la conquista del Nuevo Reino de Granada. Colección 
de documentos inéditos sobre la geografía y la historia de 
Colombia. Bogotá: Recopilados por Antonio B. Cuervo. Tomo 
II, 1892.

Piedrahita, Lucas Fernández de. Historia General de las Conquistas 
del nuevo Reyno de Granada. Bogotá: Carvajal, 1986.

Simón, Fray Pedro. Noticias historiales de las conquistas de Tierra 
Firme en las Indias Occidentales. Bogotá: Casa editorial de 
Medrano Rivas, 1891.

_____________. Noticias historiales de las conquistas de tierra firme 
en las indias occidentales. Bogotá: Kelly, Edición dirigida por 
Manuel José Forero. Editores de la revista Bolívar, 1953.

Referentes Bibliográficos

Acuña Rodríguez, Blanca. «Rutas de circulación e intercambio de 
sal en la provincia de Tunja, segunda mitad del siglo XVI.» 



Asentamiento indígena de Hunza anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios

hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 429

Historia Y MEMORIA, n° 16 (2018): 319-345. DOI: https://doi.
org/10.19053/20275137.n16.2018.7729.

_______________. Producción y Distribución de sal. Pueblo de la sal 
Chita S. XVI- XVIII. Cali: Universidad del Valle, 2007.

Berdoulay, Vicent. «El sujeto, el lugar y la mediación del imaginario.» 
En Geografía de lo imaginario, dirigido por Daniel Hiernaux y 
Alicia Lindón. Barcelona: Editorial Anthropos, 2012.

Castillo, Neila. Arqueología de Tunja. Fundación de las 
investigaciones arqueológicas nacionales. Bogotá: Banco de la 
República, 1984.

Cegarra, José. «Fundamentos teórico epistemológicos de los 
imaginarios sociales.» Cinta moebio, nº 43 (2012): 1-13.

Claval, Paul. «Mitos e Imaginarios en geografía.» En Geografía de 
lo imaginario, dirigida por Daniel Hiernaux y Alicia Lindón. 
Barcelona: Editorial Anthropos, 2012.

Correa, François. El sol del poder, simbología y política entre los 
muiscas del norte de los Andes. Bogotá: Universidad Nacional 
de Colombia, 2004.

______________. «Sociedad y naturaleza en la mitología muisca», 
Tabula Rasa, n° 3 (2005): 197-222. DOI: https://doi.
org/10.25058/20112742.235.

Díaz, Carmen Lucia. «El cuerpo y el yo: en su origen, lo imaginario.» 
Colección General Psicoanálisis, nº 426 (2014): 35-52.

Duque, Gonzalo. Montañas y teorías orogénicas. Bogotá: Universidad 
Nacional, 2017.

Gamboa, Jorge Augusto. Los Muiscas en el siglo XVI y XVII: Miradas 
desde la arqueología, la antropología y la historia. Bogotá: 
UNIANDES, 2008.

Gamboa, Jorge Augusto. El cacicazgo muisca en los años posteriores 
a la Conquista: del psihipqua al cacique colonial, 1537-1575. 
Bogotá: ICANH, 2013.

https://doi.org/10.19053/20275137.n16.2018.7729
https://doi.org/10.19053/20275137.n16.2018.7729
https://doi.org/10.25058/20112742.235
https://doi.org/10.25058/20112742.235


hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

430

Gómez, Vilma, Excavación arqueológica de un área residencial en el 
sitio «El Venado», Valle de Samacá. Bogotá: Universidad de 
los Andes, 1995.

Gruzinski, Serge. La colonización de lo imaginario, sociedades 
indígenas y occidentalización en el México español, siglos XVI–
XVIII. México: Fondo de Cultura Económica, 2016.

Henao, Susana. Los hijos del agua. Bogotá: Editorial Planeta, 1995.

Henderson, Hope. «Alimentando la casa, Bailando el asentamiento: 
Explorando la construcción del Liderazgo político en las 
sociedades Muiscas.» En Los muiscas en los siglos XVI y XVII: 
miradas desde la arqueología, la antropología y la historia. 
Bogotá, D.C.: Universidad de los Andes, 2008.

Herrera Ángel, Martha. «Milenios de ocupación en Cundinamarca.» 
En Los muiscas en los siglos XVI y XVII: miradas desde la 
arqueología, la antropología y la historia, coordinado por 
Jorge Gamboa. Bogotá: Universidad de los Andes, Facultad de 
Ciencias Sociales, Departamento de Historia, Departamento 
de Filosofía, CESO, Ediciones Uniandes, 2008.

Hiernaux, Daniel, y Alicia Lindón. «Renovadas intersecciones: La 
espacialidad y lo imaginario.» En Geografía de lo imaginario, 
dirigido por Daniel Hiernaux y Alicia Lindón. Barcelona: 
Editorial Anthropos, 2012.

Magaloni Kerpel, Diana. Albores de la Conquista, la historia pintada 
del Códice Florentino. México: Artes de México, 2016.

Nájera, Martha. «El sacrificio humano: alimento de los dioses.» 
Revista de la Universidad de México: Centros de estudios 
mayas. n° 515 (diciembre de 1993): 23-38.

_________________. El sacrificio humano: alimento de los dioses 
(México: Centros de estudios mayas, UNAM, 1987), 44, 78, 91

Isaza, Juan. Los Cerros: Paisaje e identidad cultural Identificación 
y valoración del patrimonio ambiental y cultural de los cerros 
orientales en Santa Fe de Bogotá. Bogotá: CIE Centro de 
Investigaciones Estéticas, Universidad de los Andes, 1999.



Asentamiento indígena de Hunza anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios

hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432 431

Langebaek, Carl Henrik. Los muiscas, la historia milenaria de un 
pueblo Chibcha. Bogotá: Penguin Random House Editorial, 
S.A.S, 2019.

Lockhart, James. Los nahuas después de la conquista: historia 
social y cultural de los indios de México central, del siglo XVI 
al XVIII. México: Fondo de Cultura Económica, 1999.

Maccannell, Dean. «Los dos imaginarios.» En Geografía de lo 
imaginario, dirigido por Daniel Hiernaux y Alicia lindón. 
Barcelona: Editorial Anthropos, 2012.

Marín, César, y Sandra Parra. Páramos vivos bitácora de flora 
guía visual de plantas de páramo en Colombia. Colombia: 
Instituto de Investigación de Recursos Biológicos Alexander 
Von Humboldt, 2015.

Pérez García, Miguel Alberto. «La organización de los muiscas 
a la llegada de los españoles.» Revista de Derecho UNED, 
nº 20 (2017): 479-498. DOI: https://doi.org/10.5944/
rduned.20.2017.19489.

Pradilla, Helena, y otros. «Arqueología del cercado grande de los 
santuarios.» Boletín Museo del Oro, n° 32-33 (1992): 11-206.

Pradilla, Helena, y Germán Villate. Pictografías, moyas y rocas del 
Farfacá. Tunja: Búhos editores Ltda, 2010.

Quiroga Zuluaga, Marcela. «Las Unidades Sociopolíticas Muiscas 
en el siglo XVI.» En Los muiscas en los siglos XVI y XVII: 
miradas desde la arqueología, la antropología y la historia. 
Bogotá, D.C.: Universidad de Los Andes, 2008.

Randazzo Eisemann, Francesca. «Los imaginarios sociales como 
herramienta.» Revista Imagonautas Vol. 2, n° 2 (2012): 77-96.

Rodríguez, José. «De la sabana a la selva. Un yacimiento formativo 
ritual en el entorno de la antigua laguna de la Herrera.» 
Perspectivas, n° 19 (septiembre 2005): 102-131.

Villate, Germán. Tunja Prehispánica. Estudio documental del 
asentamiento indígena de Tunja. Tunja: Colección: estudios 
sociales, culturales, de la mujer y de América Latina, 2001.



hist.mem., Nº. 22. Año 2021, pp. 399 - 432

Jairo Arturo Portilla Tarazona

432

Villegas, Páscale, «Del tianguis prehispánico al tianguis colonial: 
Lugar de intercambio y predicación (siglo XVI).» Estudios 
Mesoamericanos, Nueva Época, n° 8 (2010): 93-101.

Wiesner, Luis Eduardo. Tunja: Ciudad y poder en el siglo XVII. 
Tunja: Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia, 
2008.

Sitio Web

Parques Nacionales Naturales de Colombia. «Santuario de Flora 
y Fauna Iguaque.» http://parquesnacionales.gov.co/portal/
region-andina/santuario-de-flora-y-fauna-iguaque-2/.

Citar este Texto
Portilla, Jairo Arturo. «Asentamiento indígena de Hunza 
anterior a la conquista. Una mirada desde los imaginarios.» 
Historia Y MEMORIA, n° 22 (2021): 399-432. DOI: https:/doi.
org/10.19053/20275137.n22.2021.12097.

https://doi.org/10.19053/20275137.n22.2021.12097.
https://doi.org/10.19053/20275137.n22.2021.12097.



