
* Enfermera y administradora pública, magíster en Salud pública FNSP-UdeA, Medellín, Colombia. Correo electrónico: alejandra.vanegaso@udea.
edu.co  orcid.org/0000-0003-2540-4565. 

Proceso de alimentación en indígenas 
Curripaco: experiencias y significados 

“Ji Pai Inacu Petcha Fáa”
Alejandra Vanegas-Ospina*

Recibido en 06 de noviembre de 2019, aceptado en 03 de octubre de 2020

Citar este artículo así: 
Vanegas-Ospina A. Proceso de alimentación en indígenas curripaco: experiencias y significados “Ji Pai Inacu 
Petcha Fáa”. Hacia. Promoc. Salud. 2021; 26(1): 118-131 DOI: 10.17151/hpsal.2021.26.1.10

Resumen
El conocimiento del proceso de la alimentación permite diseñar programas específicos en materia 
de seguridad alimentaria y nutricional para los diferentes grupos sociales, como es el caso de las 
comunidades indígenas que ameritan un enfoque diferencial. Objetivo: comprender las experiencias de 
los indígenas Curripaco asentados en el resguardo de Tierra Alta con relación al proceso de alimentación 
y el significado que le dan a este. Metodología: estudio de tipo cualitativo, con enfoque etnográfico 
y con técnicas para la recolección de información como la observación participante y la entrevista 
semiestructurada. Resultados: se obtuvieron las siguientes categorías emergentes: obtención de 
alimentos, con las subcategorías: el conuco, el rio o caño y la selva; preparación de los alimentos, que 
incluye el proceso desde que se obtienen los alimentos hasta el plato final; alimentos especiales, con dos 
subcategorías: los alimentos sagrados y los alimentos prohibidos; y servir el alimento, que comprende 
entre otras cosas la temperatura de los alimentos y el orden jerárquico dentro del grupo familiar, 
para servirlo. Conclusión: la preservación de las prácticas ancestrales relacionadas con el proceso 
de alimentación, es un elemento importante que han contribuido a la conservación de la salud de sus 
integrantes en el tiempo, de modo que se debe propender por proteger dichas prácticas e incluirlas como 
componente esencial de la promoción de la salud en los planes de seguridad alimentaria y nutricional 
que se gesten en el territorio.

Palabras clave
Conducta alimentaria; indígenas sur-americanos; salud de poblaciones indígenas; consumo de alimentos (fuente: 
DeCS, BIREME).

Hacia promoc. salud., Volumen 26, No.1, enero - junio 2021, págs. 118-131 ISSN: 0121-7577 (Impreso) ISSN: 2462-8425 (En línea) 

https://doi.org/10.17151/hpsal.2021.26.1.10

mailto:alejandra.vanegaso@udea.edu.co
mailto:alejandra.vanegaso@udea.edu.co
http://orcid.org/0000-0003-2540-4565
https://scholar.google.es/citations?view_op=new_articles&hl=es&imq=ALEJANDRA++VANEGAS+OSPINA#
https://doi.org/10.17151/hpsal.2021.26.1.9
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119Proceso de alimentación en indígenas Curripaco: experiencias y significados “Ji Pai Inacu Petcha Fáa”

Hacia la Promoción de la Salud, Volumen 26, No.1, enero - junio 2021, págs. 118 - 131					   
							     

Feeding process in Curripaco indigenous: experiences and meanings 
“Ji Pai Inacu Petcha Fáa”

Abstract
Knowledge of the feeding process allows the design of specific programs on food and nutritional security 
for different social groups, as is the case of indigenous communities that deserve a differential approach. 
Objective: to understand the experiences of the Curripaco indigenous people settled in the Tierra Alta 
reservation in relation to the feeding process and the meaning they give to it. Methodology: qualitative 
study with an ethnographic approach and techniques such as participant observation and semi-structured 
interviews for collecting information. Results: the following emerging categories were obtained: 
obtaining food, with the subcategories the conuco, the river or pipe and the jungle; food preparation, 
which includes the process from the time when the food is obtained to the final dish; special foods, 
with two subcategories, sacred foods and forbidden foods; and serving the food which includes, among 
other things, the temperature of the food and the hierarchical order within the family group to serve it. 
Conclusion: the preservation of ancestral practices related to the feeding process is an important element 
that has contributed to the conservation of the health of its members over time, so that it is necessary to 
tend to protect these practices and include them as an essential component of health promotion in the 
food and nutritional security plans that are developed in the territory.

Key words
Eating behavior; South American Indigenous; health of indigenous populations (source: MeSH, NLM).

Processo de alimentação em indígenas Curripaco: experiências 
e significados “Ji Pai Inacu Petcha Fáa”

Resumo
O conhecimento do processo da alimentação permite desenhar programas específicos em matéria de 
segurança alimentaria e nutricional para os diferentes grupos sócias, como é o caso das comunidades 
indígenas que merece um enfoque diferencial. Objetivo: compreender as experiências dos indígenas 
Curripaco assentados no resguardo de Terra Alta com relação ao processo de alimentação e o significado 
que lhe dão a este. Metodologia: estudo de tipo qualitativo, com enfoque etnográfico e com técnicas para 
a recopilação de informação como a observação participante e a entrevista semiestruturada. Resultados: 
obvieram-se as seguintes categorias emergentes: obtenção de alimentos, com as subcategorias: o sitio, o 
rio o cano e a floresta; preparação dos alimentos, que inclui o processo desde que se obtém os alimentos 
até o prato final; alimentos especiais, com dois subcategorias: os alimentos sagrados e os alimentos 
proibidos; e servir o alimento, que compreende entre outras coisas a temperatura dos alimentos e a 
ordem hierárquico dentro do grupo familiar, para servi-lo. Conclusão: a preservação das práticas 
ancestrais relacionadas com o processo de alimentação, é um elemento importante que tem contribuído 
à conservação da saúde de seus integrantes no tempo, de modo que se deve propender por proteger 
ditas práticas e inclui-las como componente essencial da promoção da saúde nos planos de segurança 
alimentaria e nutricional que se gestem no território.

Palavras chave
Promoção da saúde, educação em saúde, pesquisa qualitativa, participação social, condutas relacionadas com a 
saúde (fonte: DeCS, BIREME).



120 Alejandra Vanegas-Ospina

Introducción

Se estima que en el planeta se albergan 370 
millones de indígenas, lo que corresponde al 
3,5% de la población mundial. De estos, 826 
pueblos están asentados en Latinoamérica, de 
los cuales 102 pueblos (1.392.623 habitantes 
aproximadamente) son colombianos (1); según 
afirma la Organización Nacional Indígena 
Colombiana, el Estado colombiano solo reconoce 
a 87 de estos 102 pueblos (2).

La mayor concentración de indígenas en Colombia 
se encuentra localizada en el departamento del 
Guainía, ubicado entre el fin de la Orinoquia 
y el inicio de la amazonia, sus pobladores están 
asentados en áreas geográficamente dispersas y el 
territorio se caracteriza por diversas connotaciones 
de tipo social, ambiental, poblacional y cultural, que 
representan un potencial significativo en términos 
de la realidad geopolítica. Este departamento 
alberga a más de 8 pueblos indígenas, dentro de 
los cuales se encuentra el pueblo Curripaco (3). 
Los resguardos del pueblo Curripaco se ubican 
en las riberas de los principales afluentes del 
departamento, como lo son los ríos Guainía, Isana, 
Cuyari, Atabapo y en menor cantidad en los ríos 
Inírida y Guaviare (4).

Un factor trascendental en el departamento es 
la seguridad alimentaria y nutricional, dadas 
las condiciones ácidas de suelo que dificultan la 
prosperidad de cultivos, y el elevado porcentaje 
de alimentos importados del interior del país. 
Aunque la seguridad alimentaria hace parte de las 
dimensiones prioritarias del Plan Decenal de Salud 
Pública, esta no responde al enfoque étnico que 
promulga el Plan, pese a que la mayor proporción 
de sus habitantes sean indígenas. 

Las políticas públicas, incluida la seguridad 
alimentaria y nutricional, deben partir de la 
participación de las comunidades, desde el 
diagnóstico participativo hasta la planeación de 

las mismas, de modo que las comunidades se 
sientan involucradas y representadas, así como lo 
relacionan Mantilla Uribe et al (5). Es así como la 
comprensión de las experiencias de las prácticas, 
las costumbres y los significados que los pueblos 
indígenas le dan a lo relacionado con el proceso de 
la alimentación aportarán elementos que permitan 
la construcción armónica y articulada de planes, 
programas y proyectos que tengan un impacto 
positivo sobre la salud de sus indígenas.

Entendiendo entonces el proceso de alimentación 
como un hecho que se configura biológica y 
culturalmente, se reconocen asuntos como la 
identificación de los alimentos, la consecución, la 
preparación, la forma de servirlos y de comerlos, 
y el significado que le asignan a cada uno de 
ellos, secuencia que se condiciona por un hito de 
historicidad, enmarcado en hábitos, costumbres, 
factores socioculturales, psicológicos, económicos 
y medioambientales (6).

Contreras plantea que en Colombia se han 
desconocido estudios sobre las problemáticas 
relacionadas con la alimentación y la nutrición, lo 
que ha fomentado el diseño de estrategias políticas 
verticales relacionadas con la alimentación. En 
dichas estrategias se promueven los beneficios de 
algunos alimentos y nutrientes, se restringe otros, 
se prescribe la cantidad a consumir, cómo, cuándo 
y dónde hacerlo (7). Esta forma de estructurar 
políticas públicas naturaliza el desconocimiento 
de aspectos económicos, sociales, culturales e 
históricos de la alimentación. 

El objetivo de la investigación fue comprender 
las experiencias de los indígenas Curripaco con 
relación al proceso de alimentación y el significado 
que le da a éste, generando así un soporte científico 
que disminuya las brechas de desconocimiento 
de estos pueblos y contribuya en la construcción 
de planes incluyentes de seguridad alimentaria 
que parta de su legado ancestral del proceso de 
alimentación.



121Proceso de alimentación en indígenas Curripaco: experiencias y significados “Ji Pai Inacu Petcha Fáa”

Hacia la Promoción de la Salud, Volumen 26, No.1, enero - junio 2021, págs. 118 - 131					   
							     

Materiales y método

Estudio cualitativo con enfoque etnográfico, 
partiendo de la definición de cultura de Geertz (8) 
como “estructuras de significación socialmente 
establecidas” (p. 21) buscando la significación 
respecto a alguien o a un grupo social. Las técnicas 
que se utilizaron en el proceso de trabajo de campo 
se desarrollaron en los siguientes 3 momentos: 1. 
Una visita inicial al resguardo Tierra Alta, para 
hacer el acercamiento a la comunidad y concertar 
la participación en el proyecto; 2. Dos visitas 
posteriores para la recolección de información 
mediante la observación (diario de campo) y 
entrevistas; 3. Una visita para devolución y 
validación de resultados con la comunidad.

En el segundo momento, se realizaron 10 
entrevistas semi-estructuradas, las cuales fueron 
desarrolladas partiendo de temáticas globales 
como: cultivos; consecución y preparación de 
alimentos; rol del hombre y de la mujer en el proceso 
de alimentación; significados de las experiencias 
en el proceso de alimentación. Ninguna persona de 
la comunidad se negó a responder las entrevistas. 
Estas se realizaron en cada una de las casas de los 
participantes, con un promedio de duración de 60 
minutos; los participantes son bilingües, todas las 
entrevistas se desarrollaron en español, fueron 
almacenadas en medio magnético y posteriormente 
transcritas. 

En los tres momentos se llevó el diario de campo, 
registrando observaciones representativas frente a 
actitudes, gestos y actividades que realizaban en 
la comunidad y que eran objeto de interés para el 
marco de la investigación. También se registraron 
momentos personales de la investigadora frente 
a sus emociones, como temores, frustraciones y 
alegrías.

Población: indígenas Curripaco del resguardo 
Tierra Alta, en Inírida-Guainía. Se escogió este 
resguardo debido al contacto previo que tuvo la 
investigadora con los integrantes de la etnia debido 

a su trabajo en el campo de la salud, por la empatía 
con la portera de la comunidad y por la facilidad 
de acceso geográfico. 

Criterios de inclusión: hombres y mujeres 
Curripaco, mayores de edad que hubieran vivido 
en el territorio (comunidad Tierra Alta) los últimos 
cinco años; tener la voluntad e interés de participar 
en el estudio y dar su consentimiento verbal.

Criterios de rigor: la credibilidad se implementó 
mediante la validación de los resultados por parte 
de los participantes y de la observación realizada 
por la investigadora. La auditabilidad se logró por 
medio de las bases teóricas de la investigación 
cualitativa y el enfoque etnográfico, soportado en 
los autores referenciados en la metodología, de 
manera tal que cualquier investigador que tuviera 
formación en este tipo de estudios se pudiera situar. 
Si bien el criterio de transferibilidad es planteado 
como complemento de los criterios de rigor, es 
importante mencionar que dadas las características 
de la investigación cualitativa y específicamente 
de este estudio, la transferibilidad de los resultados 
cuenta con pocas posibilidades, puesto que la 
cosmovisión de cada etnia es diferente, incluso 
dentro de ellos mismos (9).

Análisis de la información: se inició desde la 
realización de las técnicas para la recolección 
de la información, las cuales fueron grabadas y 
transcritas. Una vez transcritas las entrevistas, 
la investigadora, con algunos integrantes de la 
etnia Curripaco (todos los que participaron en las 
entrevistas, además de la capitanía y el cabildo), 
realizó una lectura de cada una de ellas, con el fin 
de identificar datos significativos que constituyeran 
los códigos iniciales. Por medio de la codificación 
abierta y axial fueron estructurados los datos 
obtenidos en 4 categorías emergentes. Para 
facilitar el análisis y la escritura del documento se 
diseñaron mapas. Aunque a lo largo del proceso 
hubo participación de algunos representantes de 
la comunidad, una vez se tuvieron los hallazgos, 
se hicieron reuniones con la comunidad indígena 



122 Alejandra Vanegas-Ospina

para corroborar la información y para que hicieran 
aportes al documento. Todo el proceso de análisis 
se realizó de forma manual.

Finalmente, cuando el informe estuvo listo, 
la investigadora realizó una nueva visita a 
la comunidad para presentar los hallazgos y 
discutirlos con los participantes. La comunidad 
hizo algunas sugerencias al informe final y dio su 
aval para que pudiera ser presentado a la Facultad 
Nacional de Salud Pública y en otras instancias. 
Desde el inicio del trabajo de campo hasta la 
presentación de los resultados de la investigación 
a la comunidad hubo un periodo de 7 meses.

Consideraciones éticas: este estudio tuvo como 
punto de partida la guía de estudios éticos 
especializada para trabajar con comunidades 
indígenas “Guidelines for Ethical Research in 
Australian Indigenous Studies 2012” (10) y se basó 
en los siguientes principios: reconocimiento de la 
diversidad y singularidad de los pueblos; respetar, 
proteger y mantener el conocimiento tradicional 
y las expresiones culturales tradicionales de los 
pueblos indígenas; respetar los conocimientos, las 
prácticas y las innovaciones indígenas; la consulta, 
la negociación y el consentimiento libre, previo e 
informado como bases para la investigación con 
o sobre los pueblos indígenas, la cual se realizó 
de forma verbal con cada uno de los participantes 
de la investigación. Esta investigación contó con 
el aval escrito del capitán del resguardo indígena, 
líder de la comunidad; también se contó con el 
aval del Comité de Ética de la Facultad Nacional 
de Salud Pública de la Universidad de Antioquia, 
mediante acta N°CI 00187- 2018 del 17 de mayo 
de 2018.

Resultados

El resguardo Tierra Alta se encuentra ubicado 
en la ribera izquierda del caño Coco, afluente 
del Río Guaviare a 3,5 kilómetros del municipio 
de Inírida, en el Departamento del Guainía.  El 
hábitat natural es la selva de transición entre la 

Amazonia y la Orinoquia, y tiene dos estaciones 
bien diferenciadas: lluvias de abril a agosto y 
temporada de sequía de enero a marzo (11).

Con los indígenas habitantes de dicho territorio se 
realizó la investigación y a través de las diferentes 
técnicas de recolección de la información 
emergieron las siguientes categorías: obtención 
de alimentos (el conuco, rio o caño, la selva); 
preparación de los alimentos; alimentos especiales 
(sagrados y prohibidos) y servir el alimento.

Obtención de alimentos

Es la manera como han conseguido su sustento 
ancestralmente en las diferentes fuentes que la 
selva les ofrece, previo permiso de los espíritus 
que la cuidan. Es un principio denominado en 
su lengua waofacaa fepaiterrico, que significa 
convivencia con el territorio y que se logra por 
medio de rezos y obtención solo de lo necesario. 
El respeto por lo espiritual es trascendental, pues 
hace parte de sus creencias acerca de que todos los 
seres vivos poseen espíritus y que existen lugares 
sagrados a los cuales requieren solicitar permiso 
para las acciones que se desarrollan al interior 
de la comunidad y la selva, pues es de este modo 
que se logra la armonía con la naturaleza, el ji pai 
inacu petcha fáa (somos parte de la naturaleza), el 
sustentador de vida.

Aunque a lo largo del tiempo la obtención de 
alimentos se ha centrado básicamente en lo que les 
ofrece la naturaleza, también se han incorporado 
nuevos alimentos como pasta, frijoles, lentejas, 
atún, sardina y arroz, como consecuencia de su 
interacción con los no indígenas, producto del 
proceso de aculturación en el que han estado 
inmersos por el auge de colonos en la región, siendo 
más evidente en esta etnia debido a la emigración 
de los indígenas. Aunque continúan obteniendo 
alimentos de forma tradicional y conservando 
su significado, es importante mencionar que 
los nuevos alimentos significan para ellos un 
complemento a su alimentación tradicional.



123Proceso de alimentación en indígenas Curripaco: experiencias y significados “Ji Pai Inacu Petcha Fáa”

Hacia la Promoción de la Salud, Volumen 26, No.1, enero - junio 2021, págs. 118 - 131					   
							     

Las principales fuentes de obtención de alimentos 
utilizadas por los Curripaco son: el conuco y el río 
o caño, que serán las subcategorías en las que se 
centrará este estudio.

El conuco

La chagra o conuco es un espacio culturalmente 
establecido donde se cultivan alimentos 
corporales y espirituales, representados en la 
yuca brava (Manhiot esculenta nombre científico, 
o Caaprivari nombre en Curripaco) y en el ají 
(Capsicum chinense nombre científico, o Aati 
nombre en Curripaco), respectivamente. 

Está lleno de significado porque representa 
un espacio de enseñanza de las tradiciones de 
generación en generación y representa vida, porque 
hace parte de su sustento, lo que le permite a los 
Curripaco establecer relaciones entre la familia, la 
comunidad y el mundo espiritual. El respeto es la 
base de la relación con el mundo espiritual, es por 
ello que ante cualquier proceso de intervención que 
realizan (siembra, recolección y preparación de 
alimentos) desarrollan rituales para pedir permiso 
a los espíritus dueños de la naturaleza.

En esa trama de significados de alimentos físicos y 
espirituales que se siembran en el conuco, se tejen 
representaciones ancestrales por medio de las 
actividades que desempeñan los miembros de la 
familia. Es así como el hombre, en ejercicio de su 
fuerza y virilidad, es el encargado de la preparación 
de la tierra (tumbe, quema) y la mujer, en atención 
a ser fuente de vida y de cuidado, es la encargada 
de la siembra y recolección, lo cual se evidencia en 
los siguientes relatos:

El conuco es parte de nosotros mismos, 
es parte de nuestra vida prácticamente, 
porque hay un equilibrio entre nosotros 
y la tierra (…) es de donde se saca todo, 
donde podemos trabajar, donde podemos 
conseguir todos los alimentos y nosotros 
para la tierra también, porque una tierra 
cuando esta quieta, no se toca, dicen que 

se siente sola, que las plantas se sienten 
solas. La tierra es en donde están todas 
las energías buenas y malas y es aprender 
a vivir con ellos y es donde nosotros 
estamos y en donde vamos a seguir, 
porque es donde sembramos nuestro 
sustento. E8

Lo primero que se hace en una siembra 
es la yuca y ya de ahí se complementa 
con la piña, el ají, la batata, el mapue y 
el ñame, pero siempre lo más importante 
para nosotros es la yuca y el ají. E9

El río o el caño

Los resguardos del pueblo Curripaco, 
históricamente, se han ubicado en las riberas de 
los principales afluentes, pues es en los caños 
o ríos donde ellos realizan gran parte de sus 
labores diarias, no solamente para su proceso 
de alimentación, sino también para su cuidado 
personal y familiar. Para los Curripaco, el agua 
representa vida y hace parte de la naturaleza, es por 
ello que para cualquier actividad piden permiso o 
hacen un pagamento de acuerdo con sus creencias; 
el permiso lo solicitan por medio de rezos y el 
pagamento por la limpieza de las aguas u ofrendas.
El significado que tiene el agua (río o caño) para 
los indígenas se define de la siguiente manera:

El agua es donde sacamos todo lo que es 
para tomar, para cocinar, para bañarnos, 
para nosotros, para los animales, para las 
plantas, el rio es lo que nos da a nosotros 
la vida, nosotros sin agua no podríamos 
vivir. E8

Se hace un pagamento, por ejemplo, en 
el río Atabapo echan un pedazo de hierro 
para donde pescan, cualquier machete o 
alguna cosa, debajo de unas piedras, uno 
le pide permiso al rio para pescar y ahí 
tiene mucho pescado. E7

Dentro de los alimentos que el río o el caño 
les proporcionan, se encuentran: los peces, el 



124 Alejandra Vanegas-Ospina

cachiri (caimán), la tortuga y los camarones, 
estableciéndose el primer grupo como el que 
más variedad de proteína proporciona. Pese a 
que existan algunos peces con disponibilidad 
durante todo el año, los integrantes del resguardo 
manifiestan que la temporada climática influye 
en la cantidad de peces que pueden pescar. El 
verano es la mejor época, ya que disminuye el 
cauce y la profundidad de las aguas, permitiendo 
la utilización de elementos como el arco y la 
flecha, el anzuelo y el arpón. En invierno la 
pesca disminuye sustancialmente y se realiza con 
técnicas diferentes como trampas puestas donde 
haya poca corriente. Dentro de los peces que usan 
para su consumo están: el bagre; mucurí; guaracú; 
pico rojo; mojarra; bocachico y caloche.

La actividad de la pesca ha estado a cargo de 
los hombres, excepcionalmente pescan mujeres 
viudas o que dentro del núcleo familiar no cuentan 
con una figura masculina, pues dentro de sus 
creencias incluyen que el contacto con el agua para 
las mujeres, en ciertas circunstancias inherentes 
a la naturaleza femenina, pueden ocasionarle 
problemas con los espíritus que habitan los 
afluentes, hasta el punto de ocasionarles la muerte.
 
En ese orden de ideas los nativos manifiestan lo 
siguiente:

Las mujeres generalmente no pescan, no 
hace parte de sus actividades, pero están 
las mujeres que aprenden a pescar porque 
les toca vivir solas y tienen que aprender 
a pescar para darle de comer a sus hijos, 
mujeres que enviudan,  de ahí es que esta 
el famoso barbasco, (barbasco, familia 
de las poligonáceas) porque el barbasco 
está hecho solo para mujeres que no 
tienen quien les lleve el pescado, porque 
son unas hojitas, son veneno, son raíces, 
entonces ellas van y le echan eso al agua 
y el pescado sale mareado y con nasas 
atrapan el pescado. E8
 
Nosotros vamos de noche, porque de 
noche los encuentra uno dormiditos 

y solo es chin y chin y vaya recoja el 
canasto, entonces eso es lo que hacemos 
para pescar y poder tener esa proteína. E1

La selva 

La selva es el supermercado natural de los 
indígenas y como excelente despensa proporciona 
diversos alimentos que contribuyen a su sustento. 
Dentro de la despensa se encuentran la carne de 
monte, los insectos y los frutos silvestres, que son 
recogidos según la temporada de cosecha en que se 
encuentren, teniendo el periodo de lluvias como el 
referente en donde hay mayor oferta de alimentos 
en la selva y el periodo de sequía como el tiempo 
de mayor escasez de alimentos.

Está la época para coger frutas del monte, 
porque ya empieza la época en que carga 
el moriche, el moriche es de invierno, 
entonces en invierno se coge moriche, 
parte de invierno se coge seje, la manaca, 
bueno, la manaca es más de verano que 
de invierno. Las Hormigas culonas, 
hormiga támari, el mojojoy, que se saca 
de la palma de seje, manaca o moriche 
y se fritan y se comen como el maní. E8

Las carnes que se pueden comer después 
de la caza son la lapa, la carne de monte 
como picure, cajuche, danta. El picure es 
como un ratón gigante, se parece a la lapa 
pero es flaco. Aquí también se cogía el 
cachirri, el paujil, mucho cachicamo. E6

Preparación de los alimentos

Los significados que tiene la alimentación en 
los grupos sociales pueden estar marcados por 
diferentes situaciones, entre ellas la preparación 
de los alimentos, que responde a características 
propias de cada cultura que determinan la selección 
de los alimentos, la forma de preparar cada plato, 
incluso la temperatura a la que debe ser servido.

Los Curripaco manifiestan que su cultura es 
vivida, de modo que el conocimiento de sus 



125Proceso de alimentación en indígenas Curripaco: experiencias y significados “Ji Pai Inacu Petcha Fáa”

Hacia la Promoción de la Salud, Volumen 26, No.1, enero - junio 2021, págs. 118 - 131					   
							     

experiencias lo han transmitido de generación en 
generación por medio de la enseñanza. Aunque 
algunos hombres del resguardo saben preparar 
ciertos platos tradicionales, esta actividad es 
tradicionalmente propia de la mujer curripaca, 
es así como conservan la forma de preparación 
de una gran variedad de platos tradicionales de 
la etnia, basada principalmente en elaboraciones 
derivadas de la yuca brava, el pescado y el ají, que 
como se señaló en otra categoría, hacen parte tanto 
del alimento físico como espiritual.

En ese sentido, la yuca brava como alimento físico 
es la base para la preparación de todos los platos 
típicos, de ella se elabora el casabe, el almidón, 
el mañoco, la manicuera, la yucuta, la mazuca 
(harina de yuca remojada con agua) y la catara. 
El pescado por su parte tiene diferentes formas 
de preparación, dentro de las más tradicionales se 
encuentran el ajicero, el moqueado y el mingao.  
El ají surte su papel de sazonador y protector por 
su carácter de alimento espiritual y físico.

Pese a que dentro de la comunidad los alimentos 
más representativos o básicos para el sustento 
son los que se acaban de mencionar, también 
es importante señalar que, según la temporada 
climática, se aprovecha la oportunidad para 
obtener otra variedad de proteínas como lo son la 
carne de monte e insectos como hormigas.

Cada uno de los platos que preparan las familias 
Curripacas tiene un proceso para su elaboración, 
dicho proceso lo definen de la siguiente manera:

Con la yuca preparamos el casabe, el 
mañoco, se saca la catara o el yaré, se 
saca el almidón, que es el residuo, o 
ese es el Kellogg de nosotros, de las 
culturas indígenas, es el que le echamos 
al chocolate, porque ya aprendimos a 
tomar chocolate, al agua panela. O sea, 
nada se pierde, todo se utiliza. El yaré o 
catara ya se saca ese líquido en una olla 
se monta y se pone a cocinar durante 
rato, una hora y media hasta que el 

cianuro se transforma o desaparece, y ya 
se vuelve en algo comestible, que es lo 
que utilizamos para echarle al pescado. 
El pescado pues nosotros tenemos varias 
formas de prepararlo, se asa o se moquea, 
se envuelve o a veces, se asa envuelto 
en hojas de plátano, pero bajo la ceniza 
enterrado y se deja, allá se cocina y ese 
es para los niños, pero no pescado grande 
sino como sardinas, ese es como un 
abrebocas, ese si lo practicamos todo el 
tiempo. E1

Las hormigas chiquiticas, se utilizan para 
la catara que es la que se le echa al pescado, 
entonces eso se meten palitos en el hueco 
y empiezan a salir y se meten al agua 
para ahogarlas, después se lavan bien, se 
les quita las paticas y de una para el tarro 
con la catara. Las támari también se sacan 
así, como el oso hormiguero, se mete una 
palma y ellas se pegan a las palmitas y ya 
saca uno para echarlas al ajicero o para 
comerlas así con el casabe. E8

Preparar el alimento significa dar sustento a la 
familia para sus actividades diarias, significa 
conservar una tradición milenaria y significa 
prevenir que espíritus malos (enfermedades) 
ingresen al cuerpo por medio de la comida.

Alimentos especiales

Los alimentos especiales para los indígenas 
Curripaco trascienden del significado estático 
del alimento a un plano de circunstancias y 
temporalidades, es decir que un alimento no 
es sagrado o prohibido por sus características 
naturales, sino que se le carga de significado en 
momentos específicos de la vida del Curripaco. 
Momentos que representan cambios importantes 
dentro del curso de vida del indígena, como lo 
son: el embarazo; el inicio de la alimentación en 
el niño; el paso de la niñez a la pubertad, tanto 
en varones como en mujeres; y en el período de 
lactancia, además de los rituales que realizan para 
ingresar a la selva o a lugares sagrados.



126 Alejandra Vanegas-Ospina

Alimento sagrado

El alimento que se identificó como sagrado y que 
además de representar un alimento físico, significa 
un alimento espiritual y de protección, es el ají, el 
cual, según la cosmovisión curripaca, existe desde 
la creación y se ha utilizado como contra o elemento 
de purificación frente a los espíritus que habitan en 
la naturaleza. Es así como teniendo en cuenta su 
cosmología indígena plantean lo siguiente:

Dice mi papá que nosotros cuando 
fuimos creados y en todo el proceso de 
la creación del mundo, el ají fue una de 
las cosas que utilizaron para las contras, 
entonces el ají para nosotros no es como 
un alimento más, sino como una contra 
para el mismo cuerpo y protegernos de 
enfermedades. E8
 
El ají es fundamental para nosotros, el 
indígena Curripaco prácticamente vive 
es del ají, por ejemplo, si nosotros nos 
metemos al monte, una cierta forma 
de usted pedir permiso, es comerse un 
poquito de ají, es como ser aceptado por 
los seres de la naturaleza al momento de 
usted entrar a la casa de ellos, entonces 
nosotros más que un gusto por el ají, es 
eso! o si de pronto vemos que viene una 
tormenta muy fuerte, chubasco o vienen 
truenos, entonces también cargamos ají 
y lo echamos a la candela y ya con eso 
se calma todo, pero por lo general en si 
un alimento sagrado y que no nos puede 
hacer falta para ningún día, es el ají. E9

Alimentos prohibidos

En relación con los alimentos prohibidos, existen 
creencias asociadas a los alimentos y al curso de 
vida del Curripaco. Su experiencia les ha enseñado 
que a los niños no es aconsejable ofrecerles 
alimentos como pescado o carne de monte, ya que 
puede ocasionarles alteraciones en su salud y es 
por ello que la experiencia les ha permitido crear un 
código interno en donde establecen los alimentos y 

las edades en que pueden ir ofreciéndoselos y que 
básicamente ha sido orientado por el payé de la 
comunidad y de los ancianos.

En la lactancia que en nuestra etnia no 
nos permiten comer el mico, la lapa, 
el cachirri y la danta hasta que el niño 
cumpla el año. Porque con el cachirri 
los niños no caminan rápido, con la lapa 
porque los niños no duermen de noche, 
el mico porque ellos mantienen es llore y 
llore. aun nuestros padres nos dicen que 
respetemos el pasado y las tradiciones, 
porque eso es verdad, a mí me pasó con 
mi niño mayor, porque me puse de terca a 
no seguirle el consejo a mi mamá y me 
puse a comer lapa y fui y comí tan solo 
un pedacito y ese día en la noche mi hijo 
no pudo dormir, toda una semana sin 
dormir hasta que mi mamá lo mandó a 
rezar. E2

De cero a cinco años, se les clasifica el 
pescado que van a comer, mientras llegan 
a la edad en el que el sistema digestivo se 
pone más fuerte y se puede adaptar a otro 
tipo de alimentos en el pescado, que eso 
es lo que le damos a los niños acá, porque 
es el que tiene el calcio y lo mismo en la 
cacería, no todo tipo de carne se le da en el 
momento, por decir no le damos el danto, 
si no que empezamos con cachicamo. E1

Del mismo modo en que su experiencia les ha 
permitido establecer edades para brindar o consumir 
los distintos alimentos, también conservan 
significados ancestrales que evitan la alteración 
del estado de salud en caso de consumirlos. Es así 
como la relación con la naturaleza y el animismo 
que le confieren a ésta (el alma que tiene cada uno 
de los organismos que integran la naturaleza), los 
ha llevado a desarrollar prácticas que permiten 
volver comestibles los alimentos prohibidos en 
algunas etapas de sus vidas.

Todos los seres vivos tienen un espíritu, 
entonces ese rezo es de cierta forma 
pedirles autorización de que ese bebé 



127Proceso de alimentación en indígenas Curripaco: experiencias y significados “Ji Pai Inacu Petcha Fáa”

Hacia la Promoción de la Salud, Volumen 26, No.1, enero - junio 2021, págs. 118 - 131					   
							     

pueda empezar a consumirlos, entonces 
ya se les puede dar y no les va a hacer 
daño, porque de lo contrario les va a 
causar fiebre, diarrea, sí? y muchas veces 
hasta mueren. E10

Servir el alimento

Finalmente, pero no menos importante, es servir 
el alimento, que es una categoría compuesta por 
tres elementos básicos a saber: el alimento que 
nunca debe faltar; la temperatura de lo que se va a 
comer y la jerarquía en el orden para comer. Todas 
transversalizadas por la misticidad de su etnia.

Dentro de los alimentos que nunca deben de faltar 
se encuentran el ají y la yuca. Absolutamente 
todos los platos que se cocinan deben de servirse 
a una temperatura caliente, pues el servirla y 
consumirla fría implica que los espíritus puedan 
entrar al cuerpo y se apoderen del ser, causándoles 
enfermedades. En cuanto a la jerarquía para servir 
el alimento, inicialmente se le ofrece o sirve a los 
hombres, quienes se disponen a comer solos y 
por último comen las mujeres con los niños. Los 
hombres siempre comerán en la mesa, mientras 
que los niños lo harán en el suelo.

Corroborando lo anterior, manifestaron en los 
relatos lo siguiente:

El ají nos hace falta; cuando no hay ají no 
comemos nada, no pica, cuando no tengo 
voy a prestar, igual que la yuca, porque 
con la yuca se prepara todo, nosotros 
necesitamos el casabe, el mañoquito. E5

La comida se tiene que servir caliente, 
se tiene que servir caliente! no es una 
opción servirla por ahí fría, porque 
cuando la comida esta fría uno se puede 
enfermar si se la come así, bueno eso es 
una creencia muy amplia, que cuando la 
comida esta reposada, el frío del aire se le 
mete, entonces ahí se le mete todo lo que 
son las malas energías que son los que le 
producen a uno enfermedades. E8

Por lo general la comida se sirve de dos 
formas: primero se le debe servir a los 
hombres, al terminar de comer ellos, 
comen las mujeres con los niños, porque 
los hombres tienen que comer en silencio, 
comer tranquilos y como las mujeres son las 
que se hacen cargo de los niños, entonces 
las mujeres comen con los niños. E9

En esta categoría convergen dos alimentos 
importantes para los Curripaco, que son el 
alimento físico representado en la Yuca brava y 
base para la preparación de los diferentes platos 
típicos y el segundo es el alimento espiritual o 
sagrado, representado en el ají. Este último se 
relaciona con la temperatura, pues ambos protegen 
el alma y el cuerpo y alejan los espíritus que traen 
enfermedades. Ahora bien, el significado de los 
alimentos se integra al significado masculino 
dentro de una familia, pues este representa 
protección y sabiduría, de ahí que el hombre tenga 
prioridad en el momento de servir el alimento.

Discusión

Los resultados del presente estudio dan respuesta 
al proceso de la alimentación desde la obtención 
del alimento hasta llevarlo a la mesa para comerlo. 
Se encontraron convergencias con algunos 
planteamientos de distintos autores que realizaron 
estudios en poblaciones indígenas, asentadas en 
territorios geográficamente semejantes al de este 
estudio.
 
Bourges señala que la alimentación es un hecho 
cultural que contempla “desde los procesos psíquicos 
de apetito y saciedad, hasta las representaciones 
de la alimentación que son las que definen qué es 
comestible, cómo se obtiene el alimento, cómo se 
prepara, cómo se sirve y cuándo se sirve” (6, p. 
771). Acontecimientos propios de cada grupo social 
que comparte significados y costumbres dentro de 
su entramado cultural y que fueron las categorías y 
subcategorías que dieron respuesta a los resultados 
de la presente investigación.



128 Alejandra Vanegas-Ospina

El proceso de la alimentación como hecho 
cultural, inherente a las familias Curripacas del 
resguardo Tierra Alta y quienes por medio de su 
experiencia han llenado de significados dicho 
proceso, dan sentido a los espacios dispuestos para 
la siembra y recolección de alimentos, como lo son 
el conuco, la selva y los ríos que los abastecen. 
Su cosmovisión y mitología, transmitida 
ancestralmente, les ha permitido organizarse como 
comunidad y mantenerse en el tiempo, respetando 
la relación con la naturaleza y reconociendo su 
interdependencia. Este hallazgo concuerda con 
el planteamiento de Carrasco (13) cuando refiere 
que el hecho de alimentarse está organizado según 
las estructuras sociales locales, las cuales asignan 
roles dentro de los micro-contextos, a partir de 
sus concepciones culturales de alimentación, 
entendiendo esta última como un fenómeno de 
carácter interdependiente y que se relacionaría 
directamente con la naturaleza, llámese selva, 
conuco o rio, teniendo en cuenta que estos tienen 
un significado dentro de su cultura.

La armonía entre la relación del indígena y el medio 
ambiente hace parte de un componente histórico 
que les ha permitido permanecer a lo largo del 
tiempo asentados en la selva, haciendo uso de 
sus conocimientos empíricos que se transmiten 
ancestralmente para la obtención de alimentos 
de las diferentes fuentes usadas, planteamiento 
que no se aleja de lo que Sánchez afirma cuando 
menciona que los grupos indígenas han logrado 
preservar buena parte del conocimiento ancestral 
sobre el manejo de la selva y el aprovechamiento 
de las especies de flora y fauna que el medio 
les brinda (14) soportando lo encontrado en la 
categoría de obtención de alimentos.

En la subcategoría de obtención de alimentos en 
ríos y caños, Costa (15) señala que en Guainía, 
dentro de los peces que más se consumen, se 
encuentran el bocón (B. falcatus), la guabina (H. 
mlabaricus) y el yamú (B. siebienthalae), de los 
cuales hay disponibilidad todo el año, por ello se 
catalogan como alimento de sustento diario, lo que 

concuerda con los hallazgos de la investigación, 
en donde hacían alusión a los diferentes peces que 
se encontraban para el consumo.

En la categoría de preparación de alimentos se 
identificaron dos alimentos con gran significado y 
que los indígenas han utilizado para la preparación 
de sus platos principales y su subsistencia, los 
cuales son la yuca brava (Manhiot esculenta) y el 
ají (Capsicum chinense). De la primera se genera 
la base para la preparación de los diferentes platos 
y el segundo es el complemento a las diferentes 
preparaciones. Existe por lo tanto una convergencia 
con lo planteado por Sánchez (14) quien refiere que 
el principal producto que cultivan los indígenas en 
sus chagras es la yuca brava, que es procesada en 
forma de casabe, mañoco y yucuta; y que existen 
otros alimentos importantes como el ají, el lulo, 
el ñame, la caña de azúcar y el chontaduro. La 
descripción que hicieron los indígenas Curripaco 
sobre el proceso para hacer el casabe y el mañoco 
concuerdan con lo documentado por Tapia (16) 
cuando describe el casabe como una Torta circular 
de gran dimensión hecha a partir de la harina 
de yuca brava rallada, procesada, exprimida y 
cernida, la cual es esparcida en un tiesto o cerámica 
a temperatura moderada.

En un estudio realizado por Ramos (15) se 
encontró que el consumo de insectos dentro 
de los grupos indígenas es un hábito adquirido 
culturalmente por generaciones; las comunidades 
locales naturalmente aceptan y respetan dicha 
práctica, utilizando los insectos según su presencia, 
abundancia y disponibilidad, consumiendo 
diferentes especies según la temporada.  Por su 
parte Ariza y colegas en Rivas (17) afirmaron que 
los bachacos u hormigas culonas, constituyen un 
alimento ocasional muy apetecido a comienzo 
del invierno en los indígenas Sikuani, Piaroa, 
Piapoco, Curripaco y Puinave. Esto coincide con 
los hallazgos de la investigación, tanto en tipos 
de insectos, como en las temporadas en las cuales 
tienen acceso para consumirlos. 



129Proceso de alimentación en indígenas Curripaco: experiencias y significados “Ji Pai Inacu Petcha Fáa”

Hacia la Promoción de la Salud, Volumen 26, No.1, enero - junio 2021, págs. 118 - 131					   
							     

Investigaciones anteriores aportaron resultados 
que difieren en la subcategoría de cómo servir 
el alimento. Woortmann (18) refiere en su 
estudio que la importancia de la temperatura de 
los alimentos dentro de las diferentes culturas 
representa un papel importante, este estudio 
señala que las comidas calientes son consideradas 
ofensivas para el aparato digestivo, mientras que 
las frías son ofensivas para el aparato circulatorio 
y de este modo se relacionan con las diferentes 
enfermedades que se pueden presentar, mientras 
que para los Curripaco la temperatura caliente en 
las comidas surte un efecto protector frente a las 
enfermedades y malas energías.

En cuanto a la subcategoría de alimentos 
prohibidos, los resultados de la investigación 
convergen con los planteamientos de Rivas (17), 
quien identifica algunas prácticas culturales 
con potencial incidencia en el acceso a los 
alimentos, tabúes que restringen el consumo de 
algunos alimentos respecto a condiciones como 
embarazo, postparto, menarquia, preparación para 
el chamanismo y luto; y las creencias de dioses 
mitológicos representados en animales, lo que 
impide o restringe su consumo por considerarlos 
sagrados.

El significado que tienen los alimentos para los 
Curripaco, tanto en su forma de consecución, 
como en su preparación, consumo y restricción 
de consumo, se basa en creencias fundadas 
en energía de todos los seres vivos tangibles e 
intangibles que pueden ocasionar efectos en su 
vida si no se respetan. Es así como Goulard en 
León Taborda (19), sostiene que algunas etnias 
indígenas sustentan las creencias de la energía y la 
fuerza del ser en el porá, que es básicamente esa 
fuerza que contienen los elementos vivos como las 
plantas, los cultivos, los animales. Los vegetales 
y los alimentos que cultivan en la chagra tienen 
gran cantidad de porá; mientras que los animales 
de monte y algunos peces tienen mayor cantidad 
de porá, que pueden hacer daño con sólo tocarlos. 

El porá es la fuente de vida asociada a la fuerza, 
para el caso de los animales está relacionado con 
la cantidad de sangre que contienen y para el 
caso de lo que se cosecha está relacionado con la 
tierra (19), es por ello que el ají al ser fruto de la 
tierra tiene menos porá y no representa peligro al 
consumirlo. Esto da respuesta a la categoría de 
alimentos sagrados, junto a la creencia ancestral 
del origen de la etnia y el ají, se convierte en un 
depositario y dador de cualidades para el indígena, 
cuando ellos en sus relatos mencionaban que el 
ají los protegía, les concedía permisos y no podía 
faltarles en sus platos. 

En ese sentido, los alimentos con porá fuerte 
deben ser purificados o procesados, para que 
no hagan daño o constipen a los humanos, ni 
les transmitan atributos indeseados. De ahí la 
importancia de los rezos y rituales que realiza 
el payé de la comunidad para que los alimentos 
prohibidos puedan ser consumidos sin ocasionar 
daño a la salud. El porá se relaciona además con la 
categoría de servir el alimento, ya que a través del 
proceso de cocción y la temperatura de la comida, 
garantizan que esa porá no afecte su salud. Levi-
Strauss (20) relata cómo en diferentes culturas 
amerindias es importante el consumo del alimento 
tibio, pues ingerirla a otra temperatura representa 
un peligro, teniendo en cuenta el origen de éstos. 

Conclusiones

Los Curripacos de Tierra Alta conservan 
muchas de las costumbres ancestrales de su 
proceso alimentación, transmitidas a través de 
su experiencia y enriquecida con los diferentes 
significados espirituales que le asignan.

La preservación de las prácticas ancestrales 
relacionadas con el proceso de alimentación son 
elementos importantes que han contribuido a 
la conservación de la salud de sus integrantes 
en el tiempo, de modo que se debe propender 
por proteger dichas prácticas e incluirlas como 
componente esencial de la promoción de la salud 



130 Alejandra Vanegas-Ospina

en los planes de seguridad alimentaria y nutricional 
que se gesten en el territorio.

Agradecimientos

A la comunidad del resguardo Tierra Alta a quienes 
siempre tuvieron disposición en la participación 
de la investigación y quienes desinteresadamente 

compartieron sus conocimientos y experiencias, 
especialmente a Cristina Duran, quien en su papel 
de portera fue el puente para que fuera posible 
realizar esta hermosa investigación.
 
Fuentes de financiamiento: recursos propios.
Declaración de conflicto de intereses: la autora 
declara no tener conflicto de intereses.



131Proceso de alimentación en indígenas Curripaco: experiencias y significados “Ji Pai Inacu Petcha Fáa”

Hacia la Promoción de la Salud, Volumen 26, No.1, enero - junio 2021, págs. 118 - 131					   
							     

Referencias Bibliográficas

1. 	 CEPAL. Los pueblos indígenas en América latina: Avances en el último decenio y retos pendientes para 
la garantía de sus derechos. Santiago de Chile: CEPAL; 2015

2. 	 Organización Nacional Indígena Colombiana. Cuáles son y en donde se ubican los pueblos indígenas en 
Colombia [Internet]. [Consultado 10 nov. 2016]. Disponible en: http://www.onic.org.co/noticias/2-sin-
categoria/1038-pueblos-indigenas 

3. 	 Gobernación del Guainía. Plan de desarrollo 2016-2019 “un Guainía emprendedor, incluyente y modelo 
de desarrollo integral”. Guainía; 2016

4. 	 Ministerio de Cultura.  Kurripako, hijos de Inapirriculi [Internet]. Bogotá: Min. Cult.; 2010 [Consultado 
10 oct. 2017]. Disponible en http://www.mincultura.gov.co

5. 	 Mantilla BP, Oviedo MP, Hernández A, Flórez NZ. Educación para la salud: una experiencia con 
población indígena del departamento de Chocó. Hacia promoc. salud. 2013; 18(2): 96-109. Disponible 
en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=309131077008

6. 	 Bourges H. Costumbres, prácticas y hábitos alimentarios deseables e indeseables. Archivos 
latinoamericanos de nutrición. 1988; 38(3): 766-779. 

7. 	 Contreras J. Gracia M. Alimentación y cultura. Perspectivas antropológicas. Barcelona: Ariel; 2005
8. 	 Geertz C.  La interpretación de las culturas. Barcelona: Gedisa; 2003
9. 	 Castillo E. Vásquez ML. El rigor metodológico en la investigación cualitativa. Colombia Médica 

[Internet]. [Consultado 26 ag. 2017]. Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=28334309 
10. 	Australian Institute of Aboriginal and Torres Strait Islander Studies. Guidelines for Ethical Research in 

Australian Indigenous Studies. 2a ed. Australia: AIATSIS; 2012 
11. 	Romero-Moreno ME. Castro-Agudelo LM. Muriel-Bejarano A. Geografía humana de Colombia: región 

de la Orinoquía tomo III vol. I. Bogotá: Instituto Colombiano de cultura hispánica; 1993
12. 	Ministerio del interior y de justicia. Informe final de topografía, ambiental y social del resguardo 

Curripaco Tierra Alta (Inírida-Guainía). Bogotá; 2010
13. 	Carrasco-Henríquez N. Desarrollos de la antropología de la alimentación en América Latina: hacia 

el estudio de los problemas alimentarios contemporáneos.  Estudios sociales (Hermosillo, Son.) 
[Internet]. 2007 [Consultado 24 abr. 2017]; 15(30): 80-101.  Disponible en: http://www.scielo.org.mx/
scielo.php?script=sci_arttext&pid=S018845572007000200003&lng=es&tlng=es 

14. 	Sánchez LF. Caracterización de los grupos humanos rurales de la cuenca hidrográfica del Orinoco en 
Colombia. Bogotá: Instituto de Investigación de Recursos Biológicos Alexander von Humboldt; 2007

15. 	Eraldo M. Costa N. Ramos E. Los insectos comestibles de Brasil: etnicidad, diversidad e importancia 
en la alimentación [Internet].  [Consultado 24 abr. 2019]. Disponible en: http://sea-entomologia.org/
Publicaciones/PDF/BOLN38/423_442BolnSEA38InsectosComestibles

16. 	Tapia-Morales C. Améjimínaa majcho: “La comida de nuestra gente”. Etnografía de la alimentación 
entre los Miraña. Culturales [Internet]. 2009 [Consultado 24 abr. 2019]; (9): 39-72. Disponible en: http://
www.redalyc.org/articulo.oa?id=69412153003 

17. 	Rivas P. Cambio cultural y biodiversidad en las comunidades indígenas de la Orinoquia colombo-
venezolana: consideraciones sobre el manejo de la fauna. Biota Colombiana [Internet]. 2013 [Consultado 
el 24 abr. 2019]; 14(1): 109-122. Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=49128077008 

18. 	Woortmann K. Quente, frio e reimoso: alimentos, corpo humano e pessoas. Caderno Espaço Feminino. 
2008; 19(1): 17-28.

19. 	León-Taborda AM. Formación del cuerpo entre los Tikuna: una aproximación intercultural a los 
conceptos de nutrición infantil [Internet].  [consultado 24 abr. 2019]. Disponible en: https://revistas.unal.
edu.co/index.php/imanimundo/article/view/13963/21330 

20. 	Levi-Strauss C. El origen de las maneras de mesa. 2a ed. en español. México: Siglo XXI Editores;1976

http://www.onic.org.co/noticias/2-sin-categoria/1038-pueblos-indigenas
http://www.onic.org.co/noticias/2-sin-categoria/1038-pueblos-indigenas
http://www.mincultura.gov.co
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S018845572007000200003&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S018845572007000200003&lng=es&tlng=es
http://sea-entomologia.org/Publicaciones/PDF/BOLN38/423_442BolnSEA38InsectosComestibles
http://sea-entomologia.org/Publicaciones/PDF/BOLN38/423_442BolnSEA38InsectosComestibles
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=69412153003
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=69412153003
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=49128077008
https://revistas.unal.edu.co/index.php/imanimundo/article/view/13963/21330
https://revistas.unal.edu.co/index.php/imanimundo/article/view/13963/21330

