[192]

‘ 19_DidlogosF.indd 192

DIALOGO

En suma, un articulo que justifica
su lectura, y que bien valdria la pena
que fuera comentado por nuestros
latinoamericanistas.

JORGE AURELIO DIAZ
Universidad Nacional de Colombia

jadiazg@cable.net.co

Pérez, D. “Politica, religion y medici-
na en Kant: el conflicto de las proposi-
ciones”, Cinta de Moebio, Universidad de
Chile 28 (marzo 2007): 91-103.

sComo entender la relacion entre la
reflexion filosofica y el poder politico,
entre el ejercicio intelectual de la bus-
queda por la “verdad” y el ejercicio fac-
tico de la “autoridad”? Este es sin duda
el principal interrogante que despier-
ta la lectura del tardio texto de Kant EI
Conflicto de las Facultades (1798), cuya
primera parte, el ensayo mds sistema-
tico y elaborado de los tres que lo com-
ponen, fue escrita en 1794 en respuesta a
la censura gubernamental que acusara a
Kant de “distorsionar y desacreditar mu-
chas de las ensefianzas cardinales de las
Sagradas Escrituras y el Cristianismo”, y
de “actuar irresponsablemente en su de-
ber como instructor de la juventud”. En
el Prefacio escrito para la publicacion de
El Conflicto, Kant reproduce el decreto
real firmado por “su majestad Federico
Guillermo II”, con el que se le comunico
la censura y se le exigio rectificar su pro-
ceder o atenerse a “desagradables medi-
das”. Leyendo al pie de la letra el decreto,
que fue ocasionado por los escritos tar-
dios de Kant sobre el tema de la religidn,
no puede uno dejar de sorprenderse ante
la coincidencia exacta entre estas acu-
saciones, y los cargos por los que fuese

condenado, en su momento, Socrates:
impiedad, y corrupcién de los jévenes.
Tal coincidencia simplemente resalta el
cardcter perenne de una serie de pregun-
tas que estan estructuralmente vincula-
das ala tradicion filoséfica en Occidente,
preguntas que podemos clasificar, como
el mismo Kant solia proceder, entre un
nivel de facto y uno de jure, una sobre lo
que es, y otra sobre lo que debe ser. Una
de facto: 3qué relacion hay entre la filoso-
fia, la instruccion publicay el poder poli-
tico? Una de jure: ;qué relacion entre es-
tas instancias debe haber? Otra de facto:
squé relacion hay entre la autoridad gu-
bernamental y la religion? Otra de jure:
squé relacion entre estas instancias debe
haber?

Estas preguntas, a la vez sencillas e in-
sondables como todas las preguntas pe-
rennes, son las que Kant, en reaccion al
incidente de la censura gubernamental,
aborda en el primero de los tres ensayos
(1794) que componen el texto que cuatro
anos mas tarde seria publicado como EI
Conflicto de las Facultades. Este es uno
de varios textos tardios (junto con La
Religién dentro de los limites de la mera
razén o La Paz Perpetua, entre otros) que
revisten un interés especial en el contex-
to del corpus Kantiano, en tanto que nos
dan acceso al intento de Kant por arti-
cular las implicaciones de su idealis-
mo trascendental, el sistema desarrolla-
do en las tres Criticas, en el analisis y la
comprension de un dmbito que sus criti-
cos (empezando por su contemporineo
Herder, pasando por Hegel y llegando
hasta Adorno) le reprocharan por haber
ignorado la historia, o, mds precisamen-
te, el &mbito de la contingencia histdri-
ca, inseparable de la pregunta politica
por las relaciones de poder y su relacion
con el problema de la “verdad” y la cons-
truccion de sentido. Esta faceta del pen-
samiento de Kant, un tanto brumosa y

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA « FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA

®

SOLID CONVERTER PDF

03/09/2008 11:19:13 a.m. ‘

To remove this message, purchase the
product at www.SolidDocuments.com



de dificil interpretacion, ha sido mayor-
mente ignorada. Hannah Arendt (quien
siguiendo a Jaspers era una de las pocas
excepciones a esta regla hasta hace ape-
nas tres décadas) sostiene que una de las
razones que pueden explicar la margina-
lidad de estos textos tardios en la exége-
sis de la filosofia Kantiana es que éstos
“no pueden compararse, ni en cuanto a
su calidad, ni a su profundidad, con los
otros textos de Kant”, al mismo tiem-
po que, sin embargo, sostiene la nece-
sidad de recuperar la “filosoffa politica
de Kant™; las claves de la cual deben, no
obstante, sostiene Arendt, hallarse en la
Critica del Juicio (cf. Arendt 1982). Pero
adn mds recientemente la lectura cuida-
dosa, novedosa y polémica elaborada por
Derrida de varios de estos textos tardios,
en las que el filosofo francés identifica
alli recursos conceptuales importantes
que emplea en su propia aproximacion a
los problemas de la instituciéon universi-
taria, la hospitalidad, la idea del cosmo-
politismo, el concepto de la democracia,
la globalizacién o el tema de la religion
hoy, han revitalizado, quizds como nun-
ca antes, y quizds a pesar del juicio de
Arendt, la profundidad y la pertinencia
de estos textos kantianos tardios para in-
terpretar nuestra actual coyuntura hist6-
rica (cf. Derrida 1992: 1-34; 1983).

Por ello es de celebrar el esfuerzo de
lectura de EI conflicto de las facultades
desarrollado por el profesor Pérez en este
articulo, como una contribucién a la ta-
rea de revaluar la importancia de estos
textos a la luz de nuevas posibilidades de
aproximacion al pensamiento Kantiano,
que solo son posibles prestando una cui-
dadosa atencioén a lo que pasa cuando el
idealismo trascendental se “ensucia las
manos” de historia y de politica. Este es
sin duda uno de los propositos explicitos
que animan la lectura del profesor Pérez,
quien afirma su deseo de mostrar cémo

DIALOGO

“la filosofia critica no so6lo interviene en
el debate de las ideas, sino también de las
instituciones” (91). Sin embargo, el otro
proposito de su lectura -mostrar cémo
los problemas que aborda Kant en este
texto pueden “ser reducidos” (91) al ni-
vel légico-semdntico de la posibilidad
de los juicios sintéticos a priori-, termi-
na obstruyendo la tarea de profundizar
en la pregunta por las consecuencias de
la intervencién del “idealismo trascen-
dental” en el analisis de la problemati-
ca histérico-politica. Esta “reduccion”
de los problemas suscitados por el pri-
mer ensayo de El conflicto a la pregun-
ta “légico-semantica” por la posibilidad
de los juicios sintéticos a priori en el dm-
bito de la “religion”, por ejemplo, es jus-
tamente eso, una “reduccion” de estos
problemas a preguntas abordadas y de-
sarrolladas por Kant en otros textos (la
Segunda Critica o La Religién) sobre la
relacion entre la moralidad y la religion,
y, mds aun, es una “reduccion” de estas
preguntas a un interrogante planteado
por Kant en la Primera Critica acerca de
la posibilidad “l6gico-semantica” de los
juicios sintéticos a priori en los enuncia-
dos cognitivos de las matematicas y las
ciencias naturales, interrogante que no
es adecuado para abordar el tipo de pre-
guntas que surgen con respecto a la mo-
ral y a su relacién con la religién o con
las instituciones politicas, precisamente
porque aqui no se trata de producir co-
nocimiento sobre la realidad, sino de de-
marcar las pautas establecidas por la ra-
z6n en su uso practico. Es cierto que en
su tratamiento sobre la cuestién moral (y
quizés también la cuestion religiosa y la
politica), Kant emplea a menudo el vo-
cabulario de “proposiciones sintéticas a
priori”, pero el significado que esta es-
tructura de la “sintesis a priori” tiene en
estos contextos debe ser tajantemente di-
ferenciado del significado epistermoldgico

IDEAS Y VALORES « NUMERO 137 « AGOSTO DE 2008¢ ISSN 0120-0062¢ BOGOTA, COLOMBIA

‘ 19_DidlogosF.indd 193

®

SOLID CONVERTER PDF

[193]

03/09/2008 11:19:13 a.m. ‘

To remove this message, purchase the
product at www.SolidDocuments.com



[194]

‘ 19_DidlogosF.indd 194

DIALOGO

que tiene en la Primera Critica, cuando
la pregunta es sobre las condiciones de
posibilidad de enunciados que produ-
cen conocimiento del mundo. El ejemplo
mas claro para apreciar esta diferencia lo
vemos cuando, en la Fundamentacién,
Kant formula la pregunta acerca de la
posibilidad del imperativo categdri-
co (sserd que si existe una ley tal, o serd
que ésta es un mero fantasma de la ima-
ginacion?) en términos de la posibilidad
de una unioén “sintética a priori”: pero la
sintesis a priori por la que se pregunta
Kant en este caso no es la dos conceptos
en una proposicion cognitiva (un sujeto
y un predicado), sino entre la ley y la vo-
luntad (en contraste con la relacion en-
tre ley y voluntad en el caso del impera-
tivo hipotético que Kant llama analitica,
puesto que si quiero “x”, y “z” es necesa-
rio para “x”, ello implica que quiero “z”)
(cf Fundamentacion, 4:420). La estruc-
tura de la “sintesis a priori”, pues, es una
estructura fundamentalmente distinta
cuando se emplea en el uso de la razén
tedrica, y cuando se emplea en el uso de
la razo6n practica, y utilizarla como clave
exegética (de la manera como lo hace el
profesor Pérez), sin reconocer y resaltar
esta diferencia fundamental, es pasar por
alto la distincidn crucial que estructura
la concepcion kantiana del mundo y del
ser humano, a saber, que el fundamen-
to del sentido de lo que pensamos y de-
cimos es diferente si se trata de producir
conocimiento del mundo, o si se trata de
orientarnos en el ambito de la libertad:
la accién y la voluntad (es esta distincion
a la que Kant siempre se refirié como “el
enigma de la critica”).

Veamos las consecuencias de este des-
cuido en la lectura que ofrece Pérez del
primer ensayo de El conflicto. A partir de
su “clave exegética”, Pérez afirma que el
conflicto entre la Facultad de teologia y

la Facultad de filosofia es “pautada” por
la pregunta “;Como son posibles las pro-
posiciones sintéticas a priori en la re-
ligién?”, y en particular la proposicién
“hay un Dios, luego hay un bien supre-
mo en el mundo”. De esta manera Pérez
se desplaza de la discusion acerca de la
relacion entre filosofia y teologia como
entes institucionales, o entre la fe racio-
nal (filoséfica) y la fe eclesial (basada en
la creencia en la Biblia como verdad re-
velada) que cada una de estas institucio-
nes representa, a la discusion acerca de
la relacién entre la moral y la religién tal
y como Kant la articula en la Segunda
Critica. Con este desplazamiento se pasa
por alto la muy importante diferencia en-
tre el problema de la relacién entre moral
y religion, por un lado, y el problema de
la relacién entre la fe racional pura yla fe
eclesial, por otro; asi como la diferencia
entre éste tltimo problema, y el proble-
ma por las relaciones de poder entre las
facultades de filosofia y de teologia en la
institucién universitaria de la Prusia de
Kant. Esta es la diferencia entre una pre-
gunta de orden trascendental y otra de
orden histérico-politico. Si pasamos por
alto esta diferencia y reducimos el sen-
tido de la segunda a la primera, perde-
mos de vista también la complejidad de
la pregunta por la relacion entre ellas.
Por ejemplo, Kant insiste en El conflic-
to que la “religion” (tal y como él la en-
tiende) no se diferencia de ninguna ma-
nera de la moral en cuanto a su objeto
se refiere: las dos estan basadas en las le-
yes morales internas derivadas de la ra-
z0n (7:36). En consecuencia, la pregunta
por las condiciones de posibilidad de la
Idea del Bien Supremo como el vinculo
que le ha permitido a Kant en la Segunda
Critica explicar como la moral, si bien
no puede estar basada en la religion, no
obstante “conduce inevitablemente” a la

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA « FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA

®

SOLID CONVERTER PDF

03/09/2008 11:19:13 a.m. ‘

To remove this message, purchase the
product at www.SolidDocuments.com



religién, no es una pregunta central en
este texto de 1798 que, asumiendo este
vinculo como dado por sentado, se pre-
gunta mds bien por la relacion y el con-
flicto entre esta “religion racional” (fun-
dada en la conciencia de la ley moral e
institucionalmente representada por la
Facultad de Filosofia en la Universidad),
y la “religion eclesial / estatutaria” (es de-
cir, la iglesia que en un contexto histori-
co y cultural determinado tiene como su
finalidad fomentar la religiosidad del pu-
blico en miras al interés del Estado, re-
presentada por la Facultad de teologia
en la Universidad). Este “conflicto en-
tre las facultades”, que interesa a Kant
en este texto, ocurre pues precisamen-
te en la coyuntura en la cual el problema
de la “verdad” y el “conocimiento racio-
nal” (en este caso, de orden prdctico), y el
problema de la autoridad y el poder po-
litico, no pueden ser deslindados. Al “re-
ducir” este conflicto al problema aborda-
do por Kant en la Segunda Critica acerca
de necesidad moral de concebir la Idea
de un Bien Supremo y de los postulados
de la razén practica como condiciones
de posibilidad de su realizacion, y, mas
adn, al formular la pregunta por la vali-
dez de esta Idea en términos de las con-
diciones légico-semanticas de un juicio
sintético a priori, Pérez no solo introdu-
ce como clave exegética de este texto una
problematica que le es anacronica y que
no estd alineada con su motivacion prin-
cipal. Ademas, al hacerlo, pierde de vista
la especificidad del reto que la lectura de
este texto plantea: esta coyuntura en la
cual la pregunta por la “verdad” y la pre-
gunta por la “autoridad” politica se vuel-
ven inseparables. El caracter sumamen-
te complejo, dlgido y urgente de una tal
coyuntura se desvanece cuando el “con-
flicto” detectado por Kant precisamen-
te alli, en esa coyuntura, se reformula

DIALOGO

como un problema epistemoldgico acer-
ca de las condiciones l6gico-semdnticas
de posibilidad de los juicios sintéticos a
priori.

Pero ademas, la linea argumentativa
de este articulo tiende a pasar por alto
algunas diferencias importantes entre
los distintos textos a los que hace refe-
rencia. Por ejemplo, la diferencia entre
la manera como se explica el vinculo en-
tre moralidad y religion en la Segunda
Critica, y en el argumento de La religién
que apela a la idea, no ya de la existencia
del Bien Supremo, sino de la necesidad
de una “comunidad ética” como Unica
manera de contrarrestar la propension al
mal en la naturaleza humana, y la nece-
sidad de entender esta comunidad ética
como una “iglesia invisible” (La Religion,
6:94-6:100). De nuevo, dado que la cues-
tién que preocupa a Kant en este segun-
do caso es como entender y articular la
relacion entre esta “iglesia invisible” y las
instituciones eclesiales histéricas, el yux-
taponer la segunda problemética con la
primera es justamente perder de vista la
diferencia entre el argumento trascen-
dental (“sintético a priori”, si se quiere)
y un argumento histérico-politico acer-
ca de ciertas instituciones como la Iglesia
y el Estado en la coyuntura especifica de
la Prusia de Kant (en nuestra coyuntu-
ra, hablariamos de otras configuraciones
institucionales). De nuevo aqui, reducir
el sentido del segundo argumento al sen-
tido del primero, es pasar por alto una
diferencia sin la cual no es posible apre-
ciar la complejidad de la pregunta por la
relacidn entre éstos dos ambitos o nive-
les semanticos, si se quiere. Es, enton-
ces, quedarse un paso atras del proposito
que el mismo Pérez anuncia al comien-
zo de su ensayo: el de mostrar “como la
filosofia critica interviene no solo en el
debate de las ideas, sino también de las

IDEAS Y VALORES « NUMERO 137 « AGOSTO DE 2008¢ ISSN 0120-0062¢ BOGOTA, COLOMBIA

‘ 19_DidlogosF.indd 195

®

SOLID CONVERTER PDF

[195]

03/09/2008 11:19:13 a.m. ‘

To remove this message, purchase the
product at www.SolidDocuments.com



[196] DIALOGO

instituciones”, propdsito en la direc-
cién del cual es, sin duda, menester se-
guir avanzando. Y es también pasar por
alto rupturas y discontinuidades crucia-
les entre los distintos textos del corpus
Kantiano, discontinuidades cuyo exa-
men es quizas, desde el punto de vista
exegético, mucho mas provechoso que la
insistencia en la “unidad sistematica” de
su pensamiento.

Bibliografia

Arendt H. Lectures on Kant’s Political
Philosophy. Chicago: The University
of Chicago Press, 1982.

Derrida J. “Mochlos: or The Conflict
of the Faculties”. Logomachia, ed.
R. Rand. Lincoln: University of
Nebraska Press, 1992. 1-34.

Derrida J. D’un ton apocalyptique adopté
naguére en philosophie. Paris: Galilée,
1983. Traducido al inglés por Leavy
J.P. “On a Newly Arisen Apocalyptic

@ tone in Philosophy”. Raising the @
Tone of Philosophy: Late essays by
Immanuel Kant, Transformative
Critique by Jacques Derrida, ed. Peter
Fenves. Baltimore: John Hopkins
University Press, 1993.

CARLOS MANRIQUE
Universidad de Chicago, USA

manrique@uchicago.edu

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA « FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA

‘ 19_DiélogosF.indd 196 @ 03/09/2008 11:19:13 a.m. ‘

SOLID CONVERTER PDF > et e o te



