
ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 105 - 121

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

http://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v68n171.62954

Constituição do outro  
e do si mesmo

A partir da Einfünhlung  
em Edith Stein

•

Constitution of the Other  
and of the Self

Edith Stein's Notion of Einfühlung

1Etelvina Pires Lopes Nunes*
Universidade Católica Portuguesa - Braga - Portugal

Artículo recibido el 22 de febrero de 2017; aprobado el 30 de julio de 2017.
*	 enunes@braga.ucp.pt

Cómo citar este artículo:

mla: Nunes, E. P. L. “Constituição do outro e do si mesmo. A partir da Einfünhlung 
em Edith Stein.” Ideas y Valores 68.171 (2019): 105-121.
apa: Nunes, E. P. L. (2019). Constituição do outro e do si mesmo. A partir da 
Einfünhlung em Edith Stein. Ideas y Valores, 68(171), 105-121.
chicago: Etelvina Pires Lopes Nunes. “Constituição do outro e do si mesmo. A partir 
da Einfünhlung em Edith Stein.” Ideas y Valores 68, n.° 171 (2019): 105-121.



[10 6]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Etelvina Pires Lopes Nunes

RESUMO
A empatia, em Edith Stein, é uma vivência que permite o conhecimento do outro, mas 
também do “sujeito empatizante”. Pela teoria “do vivenciar completo”, alcança-se não 
apenas um conhecimento da vivência do outro, mas também dos valores subjacen-
tes à sua ação. Através desta teoria, pretende-se responder à proposta levinasiana de 
uma responsabilidade total, por um lado, e, por outro, de P. Ricœur, que apresenta a 
necessidade de uma relação que pense ao mesmo tempo a reflexividade do si mesmo. 
A empatia permite um modo de constituição personalizadora para os dois sujeitos 
que mantém, de modo simultâneo, a unicidade e a alteridade de cada um.

Palavras-chave: E. Stein, empatia, outro, personalização, si mesmo.

ABSTRACT
According to Edith Stein, empathy is an experience that allows for knowledge of 
the other and of the “empathizing subject”. The notion of “full experience” makes it 
possible to know the experience of the other, as well as the values underlying his/her 
actions. On the basis of this theory, the article seeks to respond to Levinas' proposal 
of total responsibility, on the one hand and to P. Ricœur, who argues in favor of a 
relation that, at the same time, takes into account the reflexivity of the self, on the 
other. Empathy allows for a personalized mode of constitution of the two subjects, 
which, simultaneously preserves the singularity and alterity of each. 

Keywords: E. Stein, empathy, other, personalization, self.



[107]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 105 - 121

Constituição do outro e do si mesmo

Introdução
Levinas habituou-nos a olhar para o Outro1 e a responder-lhe com uma 

responsabilidade sem mediações, que Paul Ricoeur denominou hiperbó-
lica e metafórica (cf. Ricoeur 1990 387-392). Segundo Ricoeur, Levinas, ao 
posicionar o eu perante o mandamento inscrito no rosto do Outro, deixa 
o eu numa situação de responsabilidade infinita, que só encontra resposta 
plena na substituição e na expiação do “eis-me aqui”. O sujeito ficaria as-
sim numa situação de refém. De facto, para Levinas, o eu encontra a sua 
verdadeira subjetidade fazendo-se responsável pelo outro. Note-se que, 
em Levinas, o outro por quem me sinto responsável é aquele cujo rosto 
me interpela, mesmo sem ser um conhecido ou amigo. 

Esta noção de Alteridade que dá a precedência total ao Outro coloca 
uma assimetria na relação, como o próprio autor reconhece (cf. Levinas 
1984 190-191), os dois elementos da relação não estão ao mesmo nível, e, 
por isso, o outro não é como para Husserl um Alter-ego. O outro não é 
concebido por analogia comigo mesmo. Levinas, parte da ideia de que 
o Outro é diferente de mim; somos sujeitos incomparáveis (Ricoeur 
1990 384-393). Todavia, Ricoeur reconhece que Husserl na v Meditação 
Cartesiana, ao fundar a intersubjetividade através da empatia com  
o outro, quer apenas fundar o Alter-ego e a intersubjetividade na relação 
com o mundo exterior, e não tanto a relação constitutiva entre mim e o 
outro. Porém, segundo Ricoeur, Husserl deixa uma porta aberta para a 
constituição do eu na sua dimensão relacional, pois que, ao distinguir 
o corpo como Leib (carne) e Körper (corpo), deixa aberta uma possibi-
lidade de pensar a relação da reflexividade do eu consigo mesmo (cf. id. 
391). Tal abertura permite pensar o eu na sua dimensão pessoal, de pas-
sividade, de receptividade que constitui a dimensão do corpo próprio, 
a qual Ricoeur quer incluir na dimensão da subjectividade. “É preciso 
efetivamente atribuir ao si –sublinha Ricoeur– uma capacidade de acolhi-
mento que resulta de uma estrutura reflexiva” (ibd.). Uma dimensão que 
conceba a identidade do eu não apenas formal, mas relacional. Tal di-
mensão, na sua opinião, é importante para constituir o que chama uma 
dialética cruzada, entre o movimento do si para o outro e do outro para 
o eu, equilibrando, assim, a assimetria, que Levinas deixa na relação 
entre o outro e o mesmo. 

1	 Quando utilizamos o termo “outro” com a inicial em maiúscula, referimo-nos à 
terminologia levinasiana que atribui ao “outro” uma superioridade em relação ao eu, 
porque no seu rosto se manifesta o Infinito que lhe confere o estatuto de “diferente”, 
justamente de Outro. Trata-se de uma superioridade que se manifesta na condição do 
“pobre do órfão e da viúva” como paradigma da “condição humana” por excelência; o 
Outro manifesta o Infinito no seu rosto que, por isso, tem o poder de me interpelar. No 
seu rosto, está inscrito o “mandamento”: “não matar!” (cf. Levinas 1982 89-97, 1984).



[108]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Etelvina Pires Lopes Nunes

Dessa confrontação entre Husserl e E. Levinas resulta a sugestão de 
que não há nenhuma contradição por considerar como dialeticamente 
complementares o movimento do Mesmo para o Outro e do Outro para 
o Mesmo. Os dois movimentos não se anulam uma vez que um se desen-
volve na dimensão gnoseológica do sentido, o outro na ética da injunção. 
(Ricoeur 1990 393, 1991 396)

A questão que se coloca é se esta dialética cruzada não contém uma 
certa exigência de reciprocidade, a qual pode provocar uma luta pela 
identidade, ou, pelo menos, se não permanece ainda na lógica da recipro-
cidade que considera os dois interlocutores como iguais, e se não fica de 
novo aberta a pergunta que se apresentava crucial para Levinas: “Quem 
tem a precedência na relação? Eu ou o Outro?” (cf. Levinas 1984 187-190). 
Lembramos que esta questão é essencial para Levinas, na medida em que 
é somente pela teoria da justiça que o eu, de sujeito incomparável, se torna 
membro da sociedade, pela necessidade de repartir a responsabilidade e 
perceber quem tem a precedência (cf. Levinas 1974 200-206). Com esta 
questão, Levinas quer vencer o que ele denomina a “lógica da guerra” 
ou a filosofia concebida como “egologia”, como ele rotula a “Filosofia 
Ocidental”, que dá a precedência ao eu (cf. Levinas 1984 ix-xviii).

Para evitar esta objeção, deve conceber-se, ao mesmo tempo, a di-
mensão constitutiva da subjectividade como relação consigo mesmo, 
e a capacidade de relação com os outros, que em si não elimina a dife-
rença. É neste contexto que se insere o tema da empatia (Einfünhlung) 
em Edith Stein. A autora tenta ultrapassar o âmbito da fenomenologia 
transcendental, que encerra o fenómeno na consciência para depois o 
pensar na sua pureza. Desta forma, o objeto se torna um “objeto puro”, 
fenómeno da consciência. Stein funda a relação de alteridade através da 
empatia; esta consiste na apreensão da vivência alheia dada num modo 
de constituição própria, pois que ela aplica o método fenomenológico 
a uma vivência transcendente ao próprio sujeito: trata-se da “expe-
riência do outro em mim” (cf. Cabballero Bono 2002 10). Ao estudar 
a empatia, Stein não está preocupada primeiramente com a validação 
do método fenomenológico, como era a principal preocupação do seu 
mestre Husserl; contudo, este fica salvaguardado quando ela define a 
essência da empatia, mas depois o conteúdo torna-se antropológico (cf. 
Caballero Bono cit. em Stein 2004 10). A sua principal preocupação é o 
ato de empatia em si mesmo, na possibilidade que ele dá de aprofundar 
a relação interpessoal. 

Na sua tese de doutoramento, trata o tema da empatia, que con-
siste numa temática muito peculiar, pois que se trata de apreender de 
modo fenomenológico uma vivência da minha consciência, mas que me 
põe numa relação com os outros. A questão que poderíamos colocar, 



[10 9]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 105 - 121

Constituição do outro e do si mesmo

partindo da empatia em Edith Stein, é a seguinte: como atingir a expe-
riência do Outro e garantir a sua Alteridade? Como tomar consciência 
da experiência que faço de um outro e distinguir nela o que faz parte da 
minha experiência (vivência) e o que é a vivência do Outro? Do ponto 
de vista fenomenológico, a questão que se coloca é a da constituição da 
pessoa humana e da contribuição do “ato empático” para a constituição 
da pessoa própria na relação com outro. 

Para responder a estas questões, abordaremos em primeiro lugar a 
essência dos atos de empatia segundo Edith Stein; num segundo momento, 
trataremos a questão do papel das vivências afetivas para a estruturação 
da pessoa e, num terceiro momento, a mais-valia que a vivência da em-
patia traz para a compreensão da estrutura da pessoa empatizada. Por 
fim, faremos um breve confronto entre a teoria steiniana da empatia e 
a posição de Ricoeur no confronto com Levinas. Na conclusão, faremos 
o balanço desta teoria em relação aos problemas enfatizados. 

A essência dos atos de empatia segundo Edith Stein
Como refere a própria autora, 

a empatia que considerámos e procurámos descrever é a experiência 
da consciência alheia em geral sem ter em conta de que tipo é o sujeito 
que tem a experiência e de que tipo é o sujeito cuja consciência é experi-
mentada. Assim aparece a experiência que o eu em geral, tem de outro 
eu em geral. (Stein 2004 27)

Diríamos que a empatia proporciona um tipo de conhecimento 
peculiar, de justa proximidade entre o “eu” e o outro, e consiste em 
apreender a vivência de um outro, o seu estado de ânimo, a sua alegria 
ou a sua dor; no entanto, não as apreendendo como sendo um “ato ori-
ginário”, pois a empatia não é uma sensação nem um sentimento, nem 
um ato de “perceção interna” de si, e muito menos se pode reconduzir à 
recordação e à imaginação, mas é um ato concreto e originário através 
do qual podemos apreender uma vivência alheia (cf. Stein 2004 26-27). 
Neste sentido, como a autora explica, há uma diferença entre a minha 
própria vivência e a vivência do outro apreendida em mim:

Enquanto vivo aquela alegria do outro não sinto nenhuma alegria 
originária; ela não brota do “meu eu”, nem sequer tem carácter de ter-
estado-viva-antes como alegria recordada. Porém, nem sequer é uma 
fantasia sem vida real, mas é o outro sujeito que tem originalidade; a 
alegria que brota dele é alegria originária mesmo que eu não a vivencie 
como originária. No meu vivenciar não-originário sinto-me, de certo 
modo, conduzido por um originário que não é vivenciado por mim e que 
se anuncia em mim, manifestando-se na minha experiência vivida não-



[110]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Etelvina Pires Lopes Nunes

originária. Deste modo, na empatia, temos um tipo de atos experienciais 
sui generis. (Stein 2004 27)

Como refere António Fidalgo, o ponto essencial da teoria da empa-
tia, para Stein, funda-se na “teoria do vivenciar completo” (cf. Caballero 
Bono 2002 397); esta teoria pressupõe graus de conhecimento e pode 
compreender-se pelo modo como a autora explica o caráter “originá-
rio” e “não originário” da vivência alheia cujo processo admite vários 
níveis. No primeiro nível, a vivência emerge diante de mim de improviso 
no rosto do outro, apresentando-se como um objeto. De seguida, sou 
conduzido ou transferido para dentro dele colocando-me no seu lugar. 
Num terceiro nível, debruço-me juntamente com ele para a sua vivência 
como se ela voltasse de novo como objeto (cf. Stein 2004 26-27). O “viven-
ciar completo” compreende, pois, três níveis que são: o surgimento da 
vivência, a explicitação do preenchimento da vivência, momento em que 
me coloco na sua situação, e o momento da objetivação daquela vivência.

Nem sempre a relação com o outro atinge estes três níveis. Como subl-
inha a própria Stein, muitas vezes, a experiência do outro fica no primeiro 
nível, como no exemplo da relação médico-doente: faz-se o diagnóstico, 
depois de ter apreendido o primeiro nível, mas não se coloca no lugar  
do outro para, de seguida, nos dirigirmos com ele ao seu objeto, doença, dor 
etc. Não basta, pois, apreender um estado de ânimo e fazer-lhe o diagnósti-
co; o ato de empatia implica transferir-se dentro do outro, isto é, colocar-se 
na sua pele. É neste momento que apreendo em mim a vivência do outro 
como sendo “não-originária”. Segundo a autora: “São originárias todas as 
vivências próprias presentes enquanto tais” (Stein 2004 23); neste sentido, 
a recordação, a espera e a imaginação, mesmo sendo vivências do próprio 
sujeito, não são originárias, são vivências “presentificadas”. Porém, a alegria 
do outro que experiencio em mim, embora esteja presente, não provém da 
minha vivência, experiencio-a em mim como sendo a alegria do outro. É 
neste ponto que consiste a novidade da sua teoria em relação às anterio-
res; a vivência que se encontra em mim não provém do meu eu, ela está 
em mim como “vivência da vivência do outro”. Deste modo, o sujeito  
da vivência tomado pela empatia e o sujeito empatizado permanecem 
dois sujeitos diferentes. Essa diferença é fundamentada pelo facto de  
os dois sujeitos pertencerem a unidades de consciência constituídas di-
ferentemente; eles pertencem a “fluxos de consciência” diferentes graças 
ao seu diferente “teor das vivências” que é qualitativamente diferente (cf. 
id. 30-32). É num terceiro momento que faço a descrição desta vivência 
como sendo a vivência do outro, dirigindo-me com ele ao seu objeto.

É a este processo que Edith Stein denomina “vivenciar comple-
to” e que lhe dá um carácter gnoseológico diferente. Para se chegar 
a este ato de empatia, pressupõe-se um eu constituído não apenas na 



[111]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 105 - 121

Constituição do outro e do si mesmo

sua individualidade psicofísica, mas na sua “estrutura pessoal”. Esta 
estrutura requer as vivências afetivas, enquanto, para Stein, estas são 
importantes para a constituição do eu na sua globalidade e para a for-
mação do conhecimento. 

Vivências afetivas e estrutura pessoal 
O sujeito do ato de empatia não é apenas um eu puro, mas um “eu 

individual”, constituído na sua estrutura psicofísica. Como sublinha 
Peter Schulz, a investigação sobre o indivíduo tal como a empreende 
Stein na segunda parte da sua tese edifica-se em quatro passos sucessi-
vos: o eu puro, a corrente de consciência, a alma e o corpo. O eu puro, 
como em Husserl, é o sujeito do vivenciar, subjaz a todo o “eu penso”, 
“eu quero”, “eu percebo”, mas é um sujeito sem qualidades. Este eu in-
sere-se na corrente de vivências; através da vivência presente, alcança 
as vivências que a precedem e a seguem; neste sentido, o eu pode ser 
entendido como a unidade da corrente de vivências. Mas como se cons-
titui o eu individual? O eu puro entendido como a corrente das vivências 
não pode dar o sentido da identidade. O que a corrente de consciência 
nos permite perceber é a estrutura do eu no sentido da mesmidade e da 
alteridade, mas não pode alcançar a distinção qualitativa dos sujeitos, 
nem o que concerne o sentido ao eu individual; este mostra-se só numa 
reflexão que cai sob o conceito de alma (cf. Schulz 788).

A conceção de Edith Stein é que o eu não se constitui somente por 
oposição ao outro, nem tão pouco como em Husserl é somente um eu 
puro, mas para ela o eu é um eu individual. Mas o que significa esta 
individualidade? É o que faz com que um eu seja este eu e não um ou-
tro, e esta ipseidade é vivida, é o fundamento de tudo o que é meu (cf. 
Stein 2004 56). Ora o eu puro pode ser caracterizado pelo “fluxo das 
vivências”, no entanto as vivências são dadas ao eu como atuais; mas 
como acede o eu ao fluxo, isto é, à vivência já passada? Refletindo so-
bre ela. É nesta reflexão que o eu apreende não só uma vivência, mas a 
sua sequência e a sua unidade. É precisamente a ligação entre todas as 
vivências do fluxo ao eu puro, que vive no presente, que faz a unidade 
infrangível deste fluxo (cf. id. 57). O fluxo enquanto unidade fechada 
não é a alma. Nas nossas vivências já se dá algo que é subjacente a elas 
que se manifesta nas propriedades constantes como único portador.

O conceito de alma é aqui tomado por Stein no sentido de Brentano, 
como unidade substancial. É na relação entre a corrente de consciência, 
coordenada ao eu puro, e a subjectividade, a alma, que está o funda-
mento da individualidade do eu, pois a “singularidade qualitativa” 
da corrente das vivências remete à estrutura da alma (cf. Schulz 789). 
No entanto, é pela “perceção interna”, que é diferente da reflexão, que 
captamos sons, sensações, como sendo presentes. Ora é pela ligação 



[112]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Etelvina Pires Lopes Nunes

entre a perceção interna, pela qual se captam as vivências singulares, 
e o seu portador idêntico, que se manifesta a “unidade constitutiva” 
da subjetividade, isto é, a alma. 

Na expressão da autora, “esta unidade substancial é a ‘minha’ alma 
quando as vivências nas quais se manifesta são as ‘minhas’ vivências, 
atos nos quais vive o meu eu puro” (Stein 2004 58). A constituição do 
“eu psicofísico” pressupõe, pois, uma “unidade constituída” entre a cor-
rente de consciência coordenada ao eu puro, a subjetividade e a alma; 
nesta unidade, encontra-se o fundamento da individualidade do eu. 

Um eu individual ou indivíduo, é um objeto unitário em que a uni-
dade de consciência de um eu e um corpo físico são inseparavelmente 
ligados, de modo que, cada um deles adquire um caracter novo: o corpo 
intervém como corpo vivo, a consciência como alma do indivíduo unitá-
rio. A unidade manifesta-se pelo facto de que certos processos são dados 
como pertencentes ao mesmo tempo à alma e ao corpo. (Stein 2004 75)

O eu é constituído numa unidade de corpo e alma; as sensações 
e os sentimentos pertencem ao mesmo tempo ao corpo e à alma. De 
facto, o processo pelo qual o eu apreende as vivências, é um proces-
so que inclui o físico e o psíquico, existindo uma interdependência 
entre eles. “O corpo vivo está por natureza constituído de sensações, 
as sensações são componentes reais da consciência e como tais per-
tencem ao eu” (Stein 2004 65). A constituição do eu como unidade 
psicofísica acontece refletindo sobre as vivências. Esta reflexão é um 
olhar dirigido à nossa interioridade, este olhar reflexivo é sempre uma 
orientação atual, enquanto a “perceção externa” pode ser inatual, isto 
é: pode dirigir-se a vivências vividas anteriormente. “Pela reflexão 
apreendemos o ser absoluto de um viver atual” (id. 47). Estes atos de 
reflexão permitem compreender os outros atos e, deste modo, também 
permitem compreender-nos a nós mesmos (cf. Ales Bello 1992 108-109). 
O ato empático pressupõe esta estrutura do todo da pessoa, ele deve 
ser orientado pela perceção externa, mas, enquanto se trata de uma 
vivência do outro que apreendo em mim, requer também a “perceção 
interna” e a reflexão.

Na quarta parte da tese, a autora trata a questão da constituição 
da pessoa nas vivências afetivas; investiga como as vivências afetivas 
conduzem a uma paradigmática descoberta da “estrutura pessoal”, à 
subjetividade pessoal, isto é, ao que é dado como núcleo irredutível, sub-
jacente ao seu desenvolvimento. Esse núcleo mais profundo da pessoa 
desenvolve-se ao “vivenciar sentimentos”. Esta vivência de sentimentos 
faz descobrir um nível mais profundo da pessoa de maneira diferen-
te que os atos de perceção e de pensamento (cf. Schulz 789). Além do 
mais, diferentemente das vivências intencionais do pensamento e do 



[113]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 105 - 121

Constituição do outro e do si mesmo

compreender, os sentimentos surgem nas “profundidades do eu” e não 
são objeto imediato de uma reflexão, mas possuem um seu modo próprio 
de nascimento pré-reflexivo, ainda que a qualquer momento possam 
ser objeto de reflexão e de um olhar retrospetivo (cf. ibd.).

Ao vivenciar sentimentos, verificamos que eles se manifestam de 
determinada maneira, manifestam qualidades pessoais. Ter consciên-
cia de… é diferente de apreender as próprias vivências afetivas ou as 
alheias. As vivências afectivas têm o seu fundamento nos vários estratos 
da pessoa, enquanto as sensações estão ligadas mais ao corpo e à parte 
mais exterior. Os sentimentos têm uma certa duração e intensidade, 
afetam a consciência da pessoa, correspondem a diferentes níveis ou 
estratos da pessoa, pois provêm de estratos mais profundos e requerem 
já uma noção de valor (cf. Stein 2004 118-119). 

Os sentimentos são sempre sentimentos correspondentes a algum 
objeto, de algo que me é dado antes; neste sentido, precisam de “atos 
teoréticos” para a sua construção. O que significa que o “ato teorético” 
fornece um saber que antecipa o sentimento e permite a sua efetivação, 
a qual corresponde a um estrato do eu. Assim, quando sinto alegria 
por uma boa ação, tenho, diante de mim, a bondade desta ação, o seu 
valor positivo, mas, para me alegrar desta ação, tenho que ter tido 
antes o conhecimento desta; este saber é fundante da alegria. Assim, 
o saber que está na base do “sentir o valor” não provém de nenhuma 
profundidade do eu, enquanto o sentimento constituído sobre este 
valor penetra sempre na existência do eu e é vivido como emergindo 
dele (cf. Stein 2004 119).

Para Stein, o facto de “sentir o valor” permite a descoberta de um 
nível mais profundo da própria personalidade que é essencial para a 
constituição desta. 

Aqui manifestam-se as conexões essenciais entre, a ordem e a jerar-
quia dos valores, a ordem da profundidade dos sentimentos de valor e a 
ordem dos estratos da pessoa que aí se descobrem. Assim todo o avanço 
no reino dos valores é ao mesmo tempo um ato de conquista no reino da 
própria personalidade. (Stein 2004 119)

Deste modo, Stein descobre uma “legislação racional de sentimentos” 
que permite uma decisão sobre o correto e o equívoco. “Entre sentir um 
valor e o sentimento do valor da sua realidade […] e a sua profundidade 
no eu, há conexões essenciais” (Stein 2004 120). Sentir valores significa 
apreender a correlação entre eles e estabelecer uma hierarquia. A “le-
gislação racional dos sentimentos” tem o seu fundamento pelo facto de 
todas as vivências afetivas poderem ser questionadas no seu fundamento, 
isto é, na coordenação entre valores e os estratos do eu (cf. Schulz 790).



[114]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Etelvina Pires Lopes Nunes

A própria apreensão de um valor é já um valor, mas, para descobrir 
esse valor, devo dirigir-me a essa apreensão, para tal, este deve ser obje-
tivado. Temos, deste modo, uma vivência muito peculiar que é o sentir 
o valor de sentir o valor,2 uma alegria pela minha alegria. E isso faz-me 
descobrir a mim mesmo de maneira dupla: como sujeito e como objeto 
(cf. Stein 2004 120). Por outro lado, pode estabelecer-se uma corres-
pondência entre “maior valor” e “sentimento mais forte” que, por sua 
vez, põe em movimento a vontade, um “querer”, um “operar futuro”, e 
não um simples comportamento a realizar. O “querer” está ligado ao 
sentimento de poder realizar uma determinada obra e, portanto, ao 
“poder realizá-la” (cf. id. 125). A “legislação racional” dos sentimentos 
valorativos implica apreender o querer ou a motivação proporcionada 
por um determinado valor. Do valor de um determinado valor, nasce 
o querer, o raio de ação e a criatividade do sujeito. A este tipo de vivên-
cia, chama Stein “atos espirituais”, enquanto requerem o todo da pessoa  
(cf. id. 122). O que a autora denomina de “estrutura pessoal” é esta coorde-
nação essencial de “sentimentos axiológicos” com valores. Cada avanço 
no domínio dos valores significa igualmente uma incursão no domínio 
da personalidade (id. 125). Neste ponto, mostra-se toda a originalida-
de de Edith Stein, não só no conhecimento que possui da psicologia, 
mas também no saber cruzar o domínio das emoções e das vivências 
com a forma como se estrutura a personalidade. A questão da hierar-
quização dos valores parece-nos importante, uma vez que em nós, na 
nossa subjetividade, as vivências não têm todas o mesmo significado, 
nem vivencial, nem gnoseológico, como, aliás, a autora sublinha. Por 
outro lado, sabemos que a vivência dos valores requer por sua natureza 
a estruturação, a seriação a hierarquização, é por estas que se norteia a 
nossa ação (cf. Nunes 308-310). A “mais-valia” da posição de Stein é que, 
situando-se no domínio da fenomenologia, sem abdicar dos dados hilé-
ticos ou vivências afetivas, chega não só ao domínio do conhecimento, 
através da “correlação racional de sentimentos e valores”, mas também 
faz radicar os sentimentos de maior valor como provenientes de uma 
maior profundidade do eu, e, deste modo, sublinha que provêm do todo 
da pessoa. Aqui, poder-se-ia estabelecer uma relação com H. Bergson, 
quando sublinhou, a prepósito dos atos livres, que estes emanam do 
profundo do eu (cf. Bergson 107-169); no entanto, a finalidade de Stein 
é outra: ao tomar conhecimento do “sentimento do valor”, abre-se ou 
ilumina-se um estrato da personalidade, e a correlação entre sentimen-
tos e valores corresponde ao estado atual de personalização. Assim, “à 
hierarquia completa dos valores corresponderia a pessoa ideal que sente 
todos os valores na sua ordem e de maneira adequada” (Stein 2004 126).

2	 O sublinhado é nosso.



[115]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 105 - 121

Constituição do outro e do si mesmo

A constituição da pessoa alheia pelo ato empático
A este ponto, perguntamo-nos qual seja o papel da empatia na estru-

turação da pessoa. Como refere Ales Bello, é no âmbito da compreensão 
das pessoas espirituais que a empatia manifesta o seu interesse (cf. 1992 119).  
“Assim como nos próprios atos espirituais originários se constitui a 
pessoa própria, também a alheia se constitui nos atos vivenciados em-
paticamente” (Stein 2004 126). De facto, 

toda a ação do outro vivencio-a como procedente de um querer, e 
este por sua vez de um sentir sentimento; com isto é-me dado ao mesmo 
tempo um estrato da sua pessoa e um domínio de valores apreensíveis em 
princípio para ela, o qual motiva também, com pleno sentido, a espera de 
possíveis atos volitivos e ações futuras. (ibd.)

Se, por um lado, num primeiro momento, o ato de empatia me é 
proporcionado através do “tipo” de pessoa, por outro, mais a expressão 
da pessoa provém do estrato ou núcleo mais profundo, menos corres-
ponde a um determinado “tipo”, e mais únicos serão os seus atos, porque 
mais correspondem à sua criatividade pessoal. Assim, “compreender 
uma ação, quer dizer não apenas dar-lhe cumprimento empático como 
vivência singular, mas vivenciá-la plenamente como procedente da es-
trutura total da pessoa” (Stein 2004 129).

Todo o sujeito, em que apreendo empaticamente uma captação de 
valor, considero-o como uma pessoa cujas vivências se associam a uma 
unidade de sentido, mas tudo o que da sua estrutura vivencial me possa 
trazer uma intuição plena, depende da minha própria (cf. Stein 2004 133). 
Esta afirmação faz-nos pensar que o ato empático pressupõe a consti-
tuição psicofísica do sujeito próprio por um lado e, por outro, que este 
se constitui mais plenamente como sujeito espiritual, na apreensão dos 
valores do sujeito empatizado. O facto de eu apreender o outro como 
meu semelhante leva-me a considerar-me como um objeto semelhante 
a ele. Por uma “simpatia reflexiva”, apreendo os atos nos quais o meu 
individuo se constitui para si mesmo. A partir do seu “ponto de vista”, 
o meu olhar debruça-se sobre a sua “vida psíquica” que aí se atraiçoa. 
Obtenho, assim, a imagem que o outro tem de mim, isto é, as aparên-
cias pelas quais me exponho a ele (cf. id. 106-107). 

Ao empatizar, posso vivenciar valores e descobrir estratos da mi-
nha pessoa dos quais ainda não tive uma vivência originária. Neste 
caso, a intuição não seria plenamente preenchida. Porém, enquanto 
empatizo, reconheço um valor no outro cuja correlação não existe em 
mim. Stein dá o exemplo da empatia com o “tipo” do “homem religio-
so”: posso compreender esse tipo, admirar a sua fé, apesar de não ter 
essa vivência originária; mas, neste caso, o que ali se apresenta como 
algo novo para mim permanecerá irrealizado (cf. Stein 2004 133).  



[116]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Etelvina Pires Lopes Nunes

O que leva a autora a concluir que a faculdade compreensiva das ciên-
cias do Espírito é o homem todo. E, neste sentido, “só quem se vivencia 
a si mesmo como pessoa, como totalidade de sentido, pode entender as 
outras pessoas” (ibd.).

Neste ponto, Stein questiona-se sobre qual seja a relevância da em-
patia para a constituição da pessoa própria. Uma primeira questão é que 
o ato empático nos ensina a colocar-nos como objeto de nós mesmos, o 
que tem por consequência que, ao “empatizarmos” com pessoas do “nos-
so tipo”, é como se fosse desperto o que ainda dorme em nós. Na relação 
com estruturas espirituais diferentemente formadas, clarifica-se o que 
nós não somos ou o que somos em relação aos outros. Opera-se, assim, 
em nós o autoconhecimento que é um meio auxiliar importante para a 
autoavaliação (cf. Stein 2004 134). Para além disso, na empatia, abre-se si-
multaneamente o horizonte a valores desconhecidos para a pessoa própria; 
ao empatizar, deparamo-nos com domínios axiológicos enclausurados 
para nós próprios, tornando-nos conscientes de uma própria carência de 
valor, o que nos leva por vezes a apreciar-nos de maneira correcta, en-
quanto nos vivenciamos como mais ou menos valiosos em comparação 
com os outros (ibd.). 

Esta temática apresenta algumas semelhanças com a questão da 
amizade tal como a teorizou Aristóteles na Ética a Nicómaco; para este, 
o homem feliz tem necessidade de amigos. Na análise de Ricoeur sobre 
este tema, a justificação dada por Aristóteles, recorrendo à teoria do ato 
e da potência, é que algo no homem está ainda em devir (cf. Ricoeur 1990 
217-218). É interessante a reflexão de Aristóteles ao questionar se o homem 
feliz tem necessidade de amigos. De facto, para o Estagirita, o homem não 
pode só fazer coisas, ser um cidadão, mas precisa de se nutrir de intimi-
dade; neste sentido, o amigo é um outro si mesmo. Deve ter-se em conta 
que a verdadeira amizade, segundo Aristóteles, funda-se na virtude: o 
amigo reconhece e aprecia a virtude do seu amigo. Praticamente a ami-
zade digna de tal nome acontece entre duas pessoas virtuosas, embora 
os dois amigos não possuam necessariamente a mesma virtude. Podia 
traçar-se aqui uma comparação entre virtudes e valores, e, neste sentido, 
Aristóteles compreendeu algo de muito importante. No entanto, Stein 
vai mais longe, pois interessa-lhe fundar gnoseologicamente a relação 
de empatia, mas, ao fundá-la, reconhece que “este ato” é fundamental 
não só para um conhecimento mais profundo do outro, mas também 
para aquele que empatiza, enquanto o valor apreendido pelo ato empá-
tico acaba por despertar o meu próprio valor que ainda dorme e, assim, 
revela-se necessário para a minha estrutura como pessoa.3 

3	 Pode encontrar-se aqui já em germe, o que a autora desenvolverá mais tarde ao aplicar 
a teoria do ato e da potência à explicação do ser e explicitamente ao ser pessoal:  



[117]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 105 - 121

Constituição do outro e do si mesmo

Pode depreender-se que, pela empatia, estrutura-se, desenvolve-se 
e manifesta-se o que já está dado em nós pela nossa constituição psico-
física. Por outro lado, na relação de proximidade, pelo “ato empático”, 
com a consequente teoria do “vivenciar completo”, estabelece-se ao mes-
mo tempo uma relação de proximidade, mas não fechada em si mesma, 
enquanto tanto o sujeito do ato empático como o sujeito “empatizado” 
se orientam para um objeto comum.

A “teoria da empatia” em discussão com Ricoeur e Levinas
A relação com o outro, enquanto relação essencialmente ética em 

Emmanuel Lévinas, pode ser entendida como despersonalizante para o 
sujeito responsável, uma vez que esta, tal como a pressupõe Lévinas, cor-
responde a uma “vocação” ou “eleição” muito peculiar. Para Lévinas, o 
outro ao olhar-me, ao solicitar a minha responsabilidade, acha-me capaz 
de uma obra: “elege-me para o servir”. Se não for compreendida neste 
sentido, a relação aparece como uma obrigação vinda de fora e, de certa 
maneira, imposta. Em resposta, Ricoeur propõe a necessidade de pensar 
a alteridade do outro, mas também a alteridade constitutiva do “si mes-
mo”, mas, em nosso entender, deixa a questão em aberto. A sua posição 
defende que a alteridade do outro não é a única alteridade com a qual eu 
me deparo e pelo que propõe uma terceira modalidade da alteridade que 
faria parte da estrutura da ipseidade: ela é injunção inscrita na passividade 
da consciência; nas palavras do autor: 

À alternativa: seja a estran(h)gei) eza segundo Heidegger, seja a exte-
rioridade segundo E. Levinas, oporei com obstinação [sublinha Ricoeur] 
o carácter original e originário do que me parece constituir a terceira 
modalidade da alteridade, a saber, o ser-imposto como estrutura da ipsei-
dade. (Ricoeur 1990 408-409, 1991 412)

Esta terceira modalidade da alteridade seria, em última análise, 
testemunho de um Outro, não vindo apenas de fora, como em Levinas, 
mas de uma alteridade inscrita em mim. Assim, a questão da minha 
relação concreta com o outro seria um “testemunho” (cf. Ricoeur 1990 
409). Como podemos averiguar, este tipo de alteridade em mim ins-
creve-se no âmbito da ontologia e da ética, seguindo ainda a inspiração 
levinasiana; com a diferença que, em Levinas, o Outro, o Infinito está 

E. Stein L’Être fini et l’être Eternel. Essais d’une atteinte du sens de l’Etre. Louvian/ Paris, 
E. Nauwelaerts/ Béatrice-Nauwelarts, 1972. Veja-se o capítulo: “Acte et puissance en 
tant que modes d’être”, 37-60. Este capítulo situa-se na sequência da fenomenologia 
já desenvolvida em Sobre el Problema de l’Empatia, cruzando-a com a Filosofia do Ser 
de S. Tomás. Parece-nos haver uma continuidade bem conseguida entre a obra de E. 
Stein, enquanto fenomenóloga e agnóstica, e a fase da sua maturidade, na tentativa de 
constituir uma ontologia cristã apoiando-se na teoria de S. Tomás.



[118]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Etelvina Pires Lopes Nunes

“inscrito” de certo modo, no rosto do outro, enquanto Ricoeur defende 
que esta alteridade é constitutiva da ipseidade, e que dela nasce o tes-
temunho ético. Por isso, Ricoeur não mostra como a relação concreta 
com o outro modificaria ou desenvolveria a minha subjetividade, nem 
qual seria a “mais-valia” da minha proximidade na relação com o outro. 
De certa maneira, Ricoeur está ainda movido pela responsabilidade do 
eu para com o outro, mas pretende que esta responsabilidade não seja 
“imposta” com veemência de fora, de forma heterónima.

A noção de empatia, por sua vez, vai ao encontro do outro, entra 
em sintonia com ele e, nesta relação, o eu, o sujeito, também se consti-
tui enquanto pessoa. A empatia segundo Stein, ao permitir apreender 
o sentimento do outro e ao permitir compreender “o valor do valor 
do outro”, permite apreciar-me a mim próprio de maneira diferente, 
apreciando-me em relação ao meu próprio valor, ao que sou de mais 
ou de menos valor em relação ao valor do outro. O facto de o sentir o 
valor e de o apreciar em relação ao meu próprio valor, faz acordar o que 
ainda dorme em mim. Parece-nos interessante averiguar que a relação 
empática mostra claramente o papel fundamental da outra pessoa na 
constituição da minha própria. E, neste sentido, esta forma de relação 
situa-se mais ao nível antropológico que ético. 

Na atualidade, a noção de empatia é muito utilizada para fun-
damentar certas teorias e práticas da relação interpessoal, como por 
exemplo, a relação terapêutica (cf. Silva e Cardoso 246-259), em que 
o cuidador ou terapeuta fica por vezes numa relação de “sujeição” em 
relação àquele a quem deve cuidar. Coloca-se a questão de como viver 
a relação de modo que esta seja personalizadora, para quem é cuidado 
e para o cuidador. Se considerarmos a relação empática segundo este 
olhar, verificamos que ela vem ao encontro de Ricoeur na medida em 
que não é uma relação imposta e ajuda a reconhecer ao cuidador o seu 
próprio dom e talento, e ensina-lhe também o que ele pode dar de seu. 
De modo semelhante, podemos considerar qualquer relação interpes-
soal que se deseja viver mais profundamente, em que cada um deveria 
ser capaz de se aproximar do outro, entrar em sintonia com ele, com-
preender as suas vivências sem, no entanto, se fundir com elas, nem tão 
pouco tentar simplesmente imitar o outro. 

Lévinas ao propor a responsabilidade “até à substituição” pelo outro, 
isto é: uma responsabilidade onde eu sou responsável pelo outro, sem 
condições nem limites, “assumindo até a culpa do outro” (cf. Levinas 
1974, 1982 101-108), apresenta um ideal ético muito elevado, mas que não 
pode ser aplicado tal qual; daí provavelmente Ricoeur lhe atribuir o ca-
rácter metafórico. Esta objeção que se pode fazer, justamente a Levinas, 
encontra uma certa resposta na sua teoria da justiça, onde nasce a ques-
tão de saber “quem é o outro” no qual o Infinito se manifesta? Como 



[119]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 105 - 121

Constituição do outro e do si mesmo

sei que sou interpelado por ele e não pelo “seu outro”? Isto é: pelo seu 
próximo? Questão que faz reduzir a responsabilidade em prol da justiça, 
pois a resposta implica a repartição da própria responsabilidade, trans-
formando o sujeito, de “refém” do outro, em membro da sociedade; a 
questão da justiça torna-me também um “outro para o outro” pois que 
é necessário perceber na relação com o outro se o seu próximo é a sua 
vítima ou o seu algoz (cf. Levinas 1974 200-206; Nunes). No entanto, 
fica aberta a questão da constituição do eu na relação com o próximo. 
A empatia (Einfühlung) em Edith Stein traz uma valiosa contribuição, 
enquanto mostra o valor dela e da relação interpessoal na descoberta 
da própria identidade, bem como dos valores pessoais que constituem 
a pessoalidade e a unicidade própria. 

Tudo se passa como se o ser humano precisasse de se encontrar com 
os valores do outro, aos quais tem acesso de modo privilegiado na rela-
ção empática, que se situa num âmbito muito próximo ao da amizade e 
da confiança, que permite descobrir o seu próprio valor e desenvolver 
a própria estrutura pessoal. Tal relação permite um confronto com a 
alteridade que não é nem de competição, nem de fusão; situa-se tam-
bém a um nível diferente do que Ricoeur chama “vulnerabilidade” do 
outro que solicita o meu cuidado (cf. Ricoeur 2001 185). De facto, a em-
patia acontece primeiro pela afinidade pessoal, mas o que a especifica 
na análise de Stein é que, pela teoria do “vivenciar completo”, se atinge 
um nível mais profundo, permitindo aceder aos valores espirituais e 
aceder à singularidade pessoal. Esta dimensão da singularidade é im-
portante no processo de personalização, pois que esta parece acontecer 
numa relação de proximidade que salvaguarde a diferença e a alteri-
dade do outo. 

Conclusão
A questão da constituição do outro e do si mesmo encontra em Edith 

Stein uma análise e um modo de proceder conforme à fenomenologia. 
Apoiada neste método, constitui a “empatia” como uma vivência do 
outro apreendida por mim, no meu eu, que é não apenas um eu puro, 
que constitui o outro por simples analogia com o eu, permanecendo no 
campo das essências, mas como pessoa viva, considerada nas suas várias 
dimensões. Stein constitui e elabora a sua teoria da empatia consideran-
do o eu psicofísico, um eu vivo, que sente e vive nos seus sentimentos. 
A empatia é uma vivência que o eu encontra na sua consciência e da 
qual tem uma experiência; no entanto, a noção de alteridade, dada já 
pela fenomenologia de Husserl, permite a Stein constituir uma “vivên-
cia da vivência do outro”, vivência não originária porque não vive em 
mim, mas no outro, no entanto posso entrar nessa vivência e depois 
torná-la objeto. 



[12 0]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Etelvina Pires Lopes Nunes

Sobre esta base, que considera a alma como o elemento identitário 
a partir do qual se desenvolve o ser pessoa, a autora trata da vivência 
empática como personalizadora para mim, mas também para o outro, 
o sujeito empatizado. Stein entente que a consciência tem a possibili-
dade de vivênciar, não apenas sensações, mas também sentimentos, 
e de apreender o valor inerente a esse sentimento. Além disso, pode 
estabelecer uma correlação e uma jerarquia entre “sentimentos” e “sen-
timentos de valor”. Nós entendemos que este modo de constituição é 
importante e que ao penetrar não apenas no estado de alma do outro, 
mas também na sua unicidade pessoal, o sujeito que vive o ato empáti-
co também se constitui como pessoa; isto é: descobre os estratos mais 
profundos do seu ser, porque se avalia por comparação ao que vale de 
mais ou de menos em relação ao outro. 

Esta forma de relação não é “simétrica”, o outro empatizado não é 
concebido apenas por analogia comigo, mas também não é “assimétrica”; 
como pretendia Levinas ao enfatizar a “superioridade ética e metafí-
sica do outro” no qual o infinito se abeira e me fala (cf. Levinas 1984 
168-191). Também não pressupõe, como Ricoeur, uma “injunção ética”  
de um Outro em mim do qual dou testemunho, um pouco à maneira de 
Descartes, ao encontrar “a ideia do infinito”, inscrita em si mesmo. O 
que é diferente e interessante em Stein é que a unidade do ser humano 
vivida na sua profundidade e unicidade pessoal humaniza tanto aque-
le que se abeira dele como aquele que beneficia do ato empático. O que 
nos leva a inferir que é na relação interpessoal que se constitui, num 
nível superior, espiritual, o nosso ser pessoa. No entanto, a objeção de 
Ricoeur a Levinas e a sua proposta de uma alteridade constitutiva da 
“minha ipseidade”, encontra um paralelo em Stein, sobretudo em Ser 
finito e ser eterno, enquanto a autora, nesta obra da maturidade, cruza 
a fenomenologia com a ontologia de S. Tomás de Aquino e mostra que, 
na nossa constituição fenomenológica e temporal, o eu encontra a sua 
finitude, e aí o eu liga-se ao ser Eterno, para receber o ser d’Ele, pois 
que não pode ficar no nada (cf. Stein 1972 60-66). Haveria que pensar 
como se poderia desenvolver o tema da empatia com essa relação do 
ser da consciência pessoal e interpessoal, mas já sai do tema que aqui 
nos propusemos. 

Mas o essencial da análise da empatia feita por Stein é ter-nos ensi-
nado o que acontece em nós quando encontramos um outro ser humano, 
e como deste encontro nos podemos mover para compreender a sua e 
a nossa constituição. “Se é necessário passar através da corporeidade 
chegamos, no ‘sentir’ o outro, à’ apreensão da sua vida psíquica e a uma 
série de atos que se podem definir como ‘espirituais’ e nisso consiste o 
primeiro núcleo da comunidade” (Alles Bello 2003 9).



[121]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 105 - 121

Constituição do outro e do si mesmo

Bibliografia 
Ales Bello, A. Fenomenologia dell’essere umano. Lineamenti di una filosofia al feminile. 

Roma: Città Nuova, 1992.

Ales Bello, A. “Prefazione alla seconda edizione.” Il problema dell’empatia. Por Edith 
Stein. Trad. Elio Constantini e Erika Schulze Constantini. Roma: Edizioni Studium, 
2003. 5-10.

Bergson, H. Essai sur les données immédiates de la conscience. Paris: Alcan, 1921.

Caballero Bono, J. L. “Sentido y alcance de la empatía en Edith Stein.” Burgense 43 (2002): 
395-419.

Levinas, E. Autrement qu’être, ou au-delà de l’essence. La Haye: Martinus Nijhoff, 1974.

Levinas, E. Éthique et Infinit. Dialogue avec Philippe Nemo. Paris: Fayard, 1982.

Levinas, E. Totalité et Infini. Essais sur l’extériorité. La Haye: M. Nijhoff, 1984.

Nunes, E. P. L. “Pós-modernidade e valores: para uma leitura de Charles Taylor.” O 
Humano e o Inumano. A Dignidade do Homem e os Novos Desafios. Eds. Pedro 
Alves, José Manuel Santos e Alexandre Franco de Sá. Coimbra: Centro de Estudos 
da Universidade de Lisboa, 2006. 299-311.

Ricœur, P. Soi-même comme un autre. Paris : Éditions du Seuil, 1990.

Ricoeur, P. O Si-mesmo como um outro. Trad. Lucy Moreira Cesar. Campinas: Papirus, 1991.

Ricœur, P. “Autonomie et vulnérabilité.” Le Juste 2. Paris: Editions Esprit, 2001. 85-105.

Schulz, P. “Persona y génesis – una teoría de la identidad personal.” Anuario Filosófico 
31 (1998): 758-817.

Stein E. L’Être fini et l’être Eternel. Essais d’une atteinte du sens de l’Etre. Louvian; Paris: 
E. Nauwelaerts; Béatrice-Nauwelarts, 1972.

Stein, E. Sobre el problema de la empatía. Trad. José Luis Caballero Bono. Madrid: 
Editorial Trotta, 2004.

Silva, N. H. L. P. da, e Cardoso, C. L. “Contribuições da fenomenologia de Edith Stein 
para a atuação do psicólogo nos Núcleos de Apoio à Saúde da Família (nasf).” Rev. 
Latinoam. Psicopat. Fund. 16.2 (2013): 246-259.




