
ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137 - 159

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

http://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v68n171.64537

La psicología moral  
de la marioneta

1Conflicto y acuerdo  
en las Leyes de Platón*

•

The Moral Psychology of the Puppet
Conflict and Agreement in Plato’s Laws

2José Antonio Giménez Salinas**
Universidad de los Andes - Santiago - Chile

Artículo recibido el 22 de abril de 2017; aprobado el 7 de julio de 2017.
*	 Este artículo forma parte del proyecto de investigación posdoctoral Fondecyt n.° 3160472.
**	 jagimenezs@gmail.com

Cómo citar este artículo:

mla: Giménez Salinas, J. A. “La psicología moral de la marioneta. Conflicto y acuerdo 
en las Leyes de Platón.” Ideas y Valores 68.171 (2019): 137-159.
apa: Giménez Salinas, J. A. (2019). La psicología moral de la marioneta. Conflicto y 
acuerdo en las Leyes de Platón. Ideas y Valores, 68(171), 137-159.
chicago: José Antonio Giménez Salinas. “La psicología moral de la marioneta. 
Conflicto y acuerdo en las Leyes de Platón.” Ideas y Valores 68, n.° 171 (2019): 137-159.



[138]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

José Antonio Giménez Salinas

RESUMEN
El trabajo presenta un modelo de psicología moral a partir del análisis del libro pri-
mero de las Leyes de Platón y, en particular, de la imagen de la marioneta. Entre los 
intérpretes contemporáneos se debate sobre si esta imagen compromete una com-
prensión de la templanza como “victoria” sobre los placeres o si más bien respalda 
una comprensión de esta virtud como “acuerdo” entre estos y la razón. Para respon-
der a esta cuestión, se recurrirá a la psicología bipartita del Filebo. Esto permitirá 
reconocer, en la educación de la virtud, el conflicto entre afectos y, en el resultado de 
este proceso educativo, el acuerdo entre razón y afectividad. 

Palabras clave: Platón, Leyes, educación, moral, templanza.

ABSTRACT
The article presents a moral psychology model on the basis of the analysis of the first 
book of Plato's Laws, particularly of the image of the puppet. Contemporary interpre-
ters have been debating whether that image entails an understanding of temperance 
as a “victory” over pleasures, or whether it supports an understanding of that virtue 
as an “agreement” between pleasures and reason. In order to answer that question, 
the article resorts to the twofold psychology of the Philebus. This makes it possible 
to recognize the conflict among affects, in education in virtue, and the agreement 
between reason and affectivity, in the result of that educational process.

Keywords: Plato, Laws, education, morality, temperance.



[139]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137 - 159

La psicología moral de la marioneta

Introducción
Tal como en la República, Platón funda el proyecto político de las 

Leyes en una psicología. Sin embargo, no es claro que ambos intentos 
tomen en cuenta el mismo tipo de psicología, ni que conciban la relación 
de psicología y política de la misma manera. La dificultad para acertar 
en el análisis se encuentra en parte en la evidencia textual. Mientras 
que en la República se hace uso de la división tripartita del Estado para 
la comprensión de la estructura del alma (iv 435d2-436a7), en las Leyes 
no encontramos ningún pasaje que busque dar cuenta de la naturaleza 
del alma a partir de la estructuración de la sociedad, ni viceversa. No 
obstante, a pesar de esta limitación, el célebre pasaje de la “marioneta” 
(i 644d-645c) ofrece una clave interpretativa para entender no solo 
la psicología operante en el diálogo, sino también la arquitectura del 
proyecto político de la obra en general. En el presente trabajo quisiera 
ensayar una nueva lectura de la “metáfora de la marioneta”, con el fin 
de clarificar específicamente el tipo de “psicología moral” de las Leyes, 
es decir, el tipo de estructura y dinámica psicológica que se presupone 
tanto en la virtud como en su proceso de adquisición.1

Para comprender la psicología de la “marioneta” hay que consi-
derar la función de esta imagen en el contexto de las Leyes.2 Existe un 
acuerdo entre los intérpretes acerca de la necesidad de interpretar la 
metáfora como una explicación de la “continencia” y la “incontinencia” 
(akrasía) en la acción humana.3 Desde este punto de partida común, el 
debate contemporáneo se ha centrado, por un lado, en determinar si en 
la imagen opera una doctrina de partes del alma y, por otro, en enten-
der el tipo de psicología moral que aquí se representaría. Si bien no me 
dedicaré aquí a discutir esta cuestión, asumiré una posición general al 
respecto que servirá para atender adecuadamente a la pregunta por la 
psicología moral.4 

1	 La cuestión de si este modelo psicológico es idéntico, complementario o contradictorio 
con el de la República solo será considerada tangencialmente (cf. Laks 2008 273-275). De 
la misma manera, no corresponderá acá responder a la pregunta por la interconexión 
entre psicología y política en las Leyes.

2	 A diferencia de la estrategia de Brisson, quien subraya las posibles equivalencias entre 
las clases sociales y las cuerdas de la marioneta a partir de la analogía de la República 
entre el alma y el Estado (cf. 301-305).

3	 Platón no utiliza aquí este término de uso aristotélico, sino más bien el término ἀκράτεια 
(v 734b5) y su contrario ἐγκράτεια (i 645e8).

4	 En esta discusión se encuentran, por una parte, los “unitaristas”, quienes niegan que 
en las Leyes se abogue por algún tipo de partición anímica (cf. Bobonich 2002 82-88; 
Frede 117-118) y, por otra, los “particionistas”, ya sea en continuidad con el modelo 
“tripartita” de la República (cf. Gerson 150-151; con matices también Meyer 2012 351-353), 
ya sea reconociendo en la “marioneta” una división “bipartita” entre la parte racional y 



[140]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

José Antonio Giménez Salinas

En la discusión acerca de la psicología moral de la “marioneta” se 
contraponen dos concepciones de “templanza”. Por una parte, algunos 
defienden que aquí la virtud se concibe como una “victoria” sobre los 
placeres, a diferencia de otros pasajes del diálogo, en donde esta vir-
tud refiere al “acuerdo” entre la razón y los afectos (cf. Meyer 161-162; 
Russell 228).5 Por otra parte, mientras unos presentan el proyecto ge-
neral de las Leyes como uno basado en una psicología que no da lugar 
al acuerdo total entre lo racional y lo afectivo (cf. Bobonich 2002 546 
nota 122), otros acentuarán la posibilidad de este acuerdo a partir del 
modelo psicológico de la marioneta (cf. Frede 120).

Para resolver esta discusión me parece fundamental asumir un 
modelo psicológico que no pretenda ni equipararse ni oponerse al 
tripartismo de los diálogos medios. Una actitud común en el debate 
es suponer que una división bipartita reduciría la parte impulsiva del 
alma a las partes desiderativa o racional,6 como si ambos modelos de 
partición fuesen excluyentes entre sí.7 Para mostrar que esto no es así, 
adoptaré en este trabajo la perspectiva del “bipartismo” entre “placer” 
y “entendimiento” del Filebo (22c7-d1; 27d1-10). Mientras el tripar-
tismo de los diálogos medios considera (tres) tipos de deseos con sus 
correspondientes placeres, el bipartismo distingue en el alma el aspecto 
racional del afectivo. Este segundo modo de partición tiene importan-
tes consecuencias para la comprensión de la unidad y multiplicidad 
psicológicas. El conflicto interior en el ser humano no se origina tan
to por su ser “compuesto”, como por el carácter “ilimitado” del placer 
o parte afectiva del compuesto (24a6-25a5; 27e5-28a3). Considerado 
exclusivamente desde su parte afectiva, el ser humano no solo es múl
tiple, sino absolutamente “ilimitado”. Por otro lado, el entendimiento, 
al introducir un “límite” en la contraparte “ilimitada”, da lugar a una 
unidad armónica de los elementos de la mezcla (25d-26d10; 30a9-b8; 

la irracional del ser humano (cf. Schöpsdau 229-230). Para otras posiciones en el debate 
véase Müller (2013 46).

5	 Mientras Meyer explica esta discordancia como una táctica dialógica, Russell acusa, 
en cambio, la ausencia de un modelo de psicología moral unificado en Platón.

6	 No hay necesidad de negar la tripartición de la República, la cual seguirá siendo 
aplicada en las Leyes –por ejemplo, en la explicación psicológica de los crímenes (e.g. 
ix 863a-864b)–. Fortenbaugh, en su fundamental monografía sobre las emociones en 
Aristóteles, no solo explica el bipartismo psicológico de este filósofo como un modelo 
ético-político deudor de la psicología de las Leyes (cf. 26-30), sino que diferencia claramente 
los distintos alcances del tripartismo y del bipartismo platónicos (cf. id. 31-44). El autor, 
sin embargo, si bien reconoce la importancia del Filebo para la psicología de las Leyes (cf. 
id. 24 nota 3), no alcanza a ver en este diálogo el fundamento ontológico del bipartismo.

7	 Mesch ha defendido, sin embargo, el carácter no excluyente de estos modelos de división 
(cf. 101). También Brisson (cf. 292-293). 



[141]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137 - 159

La psicología moral de la marioneta

64b6-8; 64d3-e3).8 Como se puede apreciar acá, a esta clase de división 
psicológica viene aparejado un tipo de psicología moral, de manera que, 
si en la “marioneta” se representa un bipartismo de este tipo, parece 
representarse también un modelo de virtud como “armonía” entre los 
afectos y de “acuerdo” entre estos y la razón.

Para llevar a cabo este proyecto: i) presentaré los presupuestos 
metodológicos de la investigación sobre la virtud a partir de la re
construcción del inicio de las Leyes (625b-634a); ii) al considerar el 
desarrollo argumentativo del pasaje antecedente a la imagen de la ma-
rioneta (634b-644b), señalaré el alcance y los límites de la analogía de 
la valentía con la templanza; iii) analizaré la imagen de la marioneta 
(644c-645c) adoptando como criterio interpretativo el modelo de divi-
sión bipartito del Filebo; iv) finalmente, intentaré mostrar, a partir de  
una comprensión de la práctica de los simposios como condición de la 
conducción racional de la marioneta (645d-650b), que si bien la templan-
za presupone un conflicto entre afectos en su proceso de adquisición, 
consiste fundamentalmente en una especie de acuerdo entre los aspec-
tos afectivos y racionales del ser humano.

La búsqueda de la virtud

Victoria y acuerdo
Las Leyes se abre con la discusión por el objetivo de la legislación. 

Mientras que el cretense Clinias y el espartano Megilo defenderán las 
instituciones dorias que se ordenan a la consecución de la victoria mi-
litar, el Ateniense antepondrá a la victoria el objetivo de la paz. Ahora 
bien, a pesar de las diferencias en la determinación del objeto de la le-
gislación, los participantes en la conversación coincidirán acerca de la 
necesidad de que la legislación promueva ante todo la virtud de los ciu-
dadanos (631a). Los objetivos políticos se corresponderán de esta manera 
con la promoción de algún tipo de virtud: mientras la legislación doria 
requerirá de la valentía guerrera, para el Ateniense serán necesarias 
también otras virtudes. En el debate se hará uso de dos criterios distin-
tos de entrelazamiento entre la virtud y la legislación: por una parte, 
la analogía entre el orden político e individual; por otra, la adecuación 
de la virtud como medio para la consecución del fin de la legislación. 
Como veremos, el desplazamiento en el uso de estos criterios explica-
rá en parte los cambios de estrategia argumentativa en la discusión.

8	 Las Leyes es un texto bastante más general e impreciso que el Filebo en su análisis 
psicológico (cf. Frede 114; Müller 58-59). Esta es una razón adicional para considerar 
algunas cuestiones del Filebo como “presupuestas” en las Leyes.



[142]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

José Antonio Giménez Salinas

Para Clinias toda ciudad está en guerra con toda ciudad (626a) y 
esta tesis encuentra su fundamento (ἀρχὴν) en el hecho de que cada 
uno es enemigo de sí mismo (626d). De esta manera se introduce en el 
diálogo el ideal moral de la “continencia”: “y en esa [guerra], extran-
jero, el vencerse a sí mismo (τὸ νικᾶν αὐτὸν) es la primera y mejor de 
todas las victorias, y sucumbir a sí mismo (τὸ δὲ ἡττᾶσθαι αὐτὸν) lo 
más vergonzoso de todo y, a la vez, lo peor” (626e2-4). Esta analogía 
entre enemistad psicológica y política va sin duda más allá del signi-
ficado habitual de la “valentía”, virtud que capacita para enfrentar los 
miedos que suscita el enemigo exterior. El Ateniense, por su parte, sin 
recurrir a esta analogía, argumentará contra Clinias a partir de la dis-
tinción entre guerra exterior (πόλεμος) e interior (como guerra civil o 
sedición: στάσις: 628b2), al proponer el caso de un grupo de hermanos 
que se somete a la decisión de un juez para dirimir una situación de 
conflicto. Aquí se presentan tres maneras de defender la posición de la 
parte “justa”: un primer juez mandará a matar a los injustos, un segundo  
los dejará con vida, aunque sometidos contra voluntad al gobierno de los 
hermanos justos, mientras que un tercero (el mejor) intentará más bien 
que “hagan las paces” (διαλλάξας), otorgándoles leyes que garanticen en 
el futuro que cada uno “cuide del otro” (παραφυλάττειν) como amigos 
(627d-628a). La distinción del Ateniense conduce a Clinias a asumir una 
posición intermedia: la guerra es el estado natural entre enemigos, mien
tras la paz define la relación entre amigos. Este compromiso permite al 
Ateniense concluir el argumento sin tener que rechazar la “necesidad de  
la guerra”, en la medida en que la disensión en el seno de la ciudad es 
perjudicial incluso desde una lógica bélica (628a9-b4). La guerra es en 
determinadas circunstancias algo necesario (τῶν ἀναγκαίων), sin ser 
nunca “lo óptimo” (τό ἄριστον), en la medida en que se ordena a la pro-
ducción de la paz y la amistad ciudadana, “amistad” que permite a su 
vez que la victoria en la guerra sea posible (628c9-e1).

La necesidad de una legislación para la paz permite al Ateniense 
introducir otras virtudes en el marco de la “virtud total” (συμπάσης 
ἀρετῆς: 630b3). Mientras que la guerra exterior se sustenta en la “valentía” 
(ἀνδρεία) de los soldados, la solución de los conflictos intestinos requie-
re de “justicia” (δικαιοσύνη), “templanza” (σωφροσύνη) y “prudencia” 
(φρόνησις) (630a6-b2). Esta lista de virtudes presenta una estructura 
jerárquica: la prudencia gobierna a las demás virtudes, seguida por  
la templanza acompañada de razón; a continuación, se encuentra la 
justicia que surge de la mezcla de las virtudes anteriores con la valentía, 
cerrando la lista la valentía (sola) (631c5-d1). La presente jerarquía de vir
tudes permitirá al Ateniense poner a la “templanza” en el centro de la 
educación ciudadana. Esta virtud parece ser considerada sin más como 



[143]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137 - 159

La psicología moral de la marioneta

la “virtud virtud propia del alma” (631c7: ψυχῆς ἕξις). La prudencia, por 
su parte, aun cuando no estará presente en todos los pasos del proceso 
educativo, será condición de la recta educación del carácter. 

No obstante lo dicho, el desplazamiento del centro de interés desde 
la valentía a la templanza no se lleva cabo como se esperaría. El Atenien
se procede a ampliar la concepción de la valentía doria como una “lucha 
contra los temores y dolores”, a una “contra los deseos y placeres” (πρὸς 
πόθους τε καὶ ἡδονὰς) (633c8-d3). Al realizar esta operación, el Ate
niense echa mano de la analogía entre enemistad psicológica y política 
afirmada por Clinias (633d5-7). El temor y el dolor contienen, mien
tras que el placer y el deseo nos mueven a actuar (pues son “refinados y  
aduladores”: κομψὰ καὶ θωπευτικὰ: 634a3-4), de modo que luchar contra 
estos no consiste tanto en ir contra el enemigo (exterior) como contra sí 
mismo.9 Como bien señala Calvo, la interiorización de la valentía hace 
prácticamente indistinguible a esta virtud de la templanza (cf. 59). De esta 
manera, la templanza, como “valentía interior”, asume la forma de un  
“conflicto” del hombre consigo mismo.

Como distintos autores han hecho notar, el curso que sigue el diálo-
go dista de ser obvio. En vez de continuar con el análisis de las virtudes 
como adecuadas para la producción de la paz de la ciudad, el Ateniense 
no solo recurre al criterio analógico, sino que lo asume desde la perspec-
tiva bélica de Clinias, y no, como se esperaría, desde la perspectiva de 
la paz política. Además, aunque es cierto que el “modelo de acuerdo” ha 
sido hasta aquí formulado por el Ateniense en un contexto social y no 
individual (627d-628a), este será defendido explícitamente a nivel indi-
vidual en las definiciones de educación (i 643b-644b; ii 653a-b). Meyer 
intenta justificar el proceder del Ateniense –al asumir la posición de 
Clinias (626e) y al describir la valentía (y la templanza) como una “vic
toria sobre los placeres” (632e-636c)– como una concesión táctica con 
su interlocutor para llevarlo a aceptar conclusiones que inicialmente no 
estaba dispuesto a considerar (cf. Meyer 2015 96-97, 162-163). No parece, 
sin embargo, que Platón haga uso de este recurso tan solo con fines es-
tratégicos. Este recurso parece más bien cumplir una función heurística, 
en la medida en que la valentía servirá de “modelo” (παράδειγμα) para 
la comprensión de las demás virtudes (632e3-5). Para dar una explica-
ción adecuada de este giro argumental habrá que considerar por tanto 
las consecuencias de una comprensión de la templanza a partir de la in
teriorización de la valentía.

9	 “Los enemigos más cercanos y más terribles” (634b5-6). La concepción de la valentía 
como una lucha tanto contra dolores y temores como contra placeres y deseos se 
encuentra ya en el Laques (191d).



[14 4]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

José Antonio Giménez Salinas

Experiencia e integración de los placeres
¿Cómo es posible que la valentía como (última) parte de la virtud 

sirva de criterio para la comprensión de la templanza? ¿Son los placeres 
“enemigos” de la razón y la superación de este conflicto una “victoria” 
de la razón sobre estos? La estrategia del Ateniense consistirá en reba-
tir el antihedonismo dorio, haciendo uso precisamente de la estructura 
del conflicto propia de la lucha con el enemigo. Este uso, sin embargo, 
no solo facilitará tácticamente el “acuerdo” con Clinias y Megilo, sino 
que permitirá entender mejor la misma estructura de la templanza, en 
cuanto que, tanto valentía como templanza, se adquieren por medio de 
la experiencia de dolor y placer respectivamente. Consideremos enton-
ces la crítica del Ateniense a la educación militar doria.

Es conocido que espartanos y cretenses destacan por su vida austera 
y poco hedonista (635b4-6), a pesar de no tener instituciones consa-
gradas a la educación en el placer (634c7-d8). El Ateniense juzga, sin 
embargo, que la educación militar no “vence” realmente a los placeres, 
al no entregar al soldado las herramientas para ser efectivo en resistir-
los (καρτερεῖν: 635c7). Para justificar su punto, el Ateniense apela en 
primer lugar a la permisividad de los dorios con determinadas prácti-
cas hedonistas. Esta línea de argumentación no busca tanto atacar la 
educación militar, como revelar su hipocresía, modo de proceder que 
será finalmente desechado por no contribuir a un diálogo cooperativo 
(637b6-d2).10 La segunda consecuencia y la auténtica carencia de la edu-
cación militar se encuentra en su incapacidad de dar razón positivamente 
de los placeres como experiencias que, al modo del entrenamiento mi
litar con los temores y dolores, deben ser primero vividas para poder 
ser realmente vencidas.11 

Este problema radica en la misma estructura de la valentía militar 
como actitud de resistencia en vistas a la “conservación” (σωτηρία) de 
la posición en la batalla (cf. Rep. iv 429c7-d3). Desde el punto de vista 
de la conservación de la posición, la resistencia del dolor implica su 
aceptación positiva, mientras que la resistencia del placer consiste más 
bien en su rechazo. El giro hacia la templanza (anunciado en 635e5-6) 
se produce precisamente ante la necesidad de explicar los límites de la 
valentía. Por lo tanto, si bien esta virtud sirve heurísticamente de mo-
delo para la comprensión de la templanza, es esta última virtud la que 
permitirá a la valentía ser integrada en la virtud total.

10	 Sobre la estrategia argumentativa y evaluación de la “homosexualidad” en este pasaje 
de las Leyes (cf. Clark 19-23).

11	 Frente al entrenamiento (635c2-3: γεγυμνασμένους) de los soldados en el dolor, el 
Ateniense opone su inexperiencia o falta de práctica (635c5-6: ἄπειροι… ἀμελέτητοι) 
en el trato del placer.



[145]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137 - 159

La psicología moral de la marioneta

La posibilidad de la experiencia (templada) del placer se funda, por 
su parte, en una particular concepción de la naturaleza del placer y el 
dolor (636d4-e3). Estos son “fuentes” (πηγαὶ) que fluyen libremente “por 
naturaleza” (φύσει). Nuestra felicidad estará dada por el modo en qué 
nos sirvamos de estas fuentes: “el que saque de ellas de dónde, cuán
do y cuánto se debe, ese será feliz” (ὁ μὲν ἀρυτόμενος ὅθεν τε δεῖ καὶ 
ὁπότε καὶ ὁπόσον εὐδαιμονεῖ: 636d8-e1), mientras que el que las utilice 
sin inteligencia (ἀνεπιστημόνως) y fuera del tiempo oportuno (ἐκτὸς 
τῶν καιρῶν) vivirá la vida contraria. Según esta caracterización, ni el 
placer ni el dolor deben elegirse o rechazarse per se, sino que, dado el 
caso y en la medida adecuada, uno u otro debe ser preferido (cf. Fil. 
66a7-9 y Pol. 284e6-8). La inteligencia aparece, por su parte, como una 
condición para la determinación de esta medida de la acción. La edu
cación en el placer debería apuntar, por lo tanto, no solo al vencimiento 
o resistencia, sino también a la formación de un juicio (prudente) que 
permita reconocer en cada situación qué placeres y en qué medida de-
ben ser aceptados o evitados.

La determinación de una necesaria experiencia del placer y de su 
óptima integración “con medida” nos permite distinguir dos momentos 
de la educación en el placer: i) el proceso educativo en el cual el placer es 
experimentado en vistas a su dominio, y ii) el resultado de este proceso 
como la integración del placer con medida. La función “pedagógica” 
de la experiencia del placer se muestra paradigmáticamente en los 
simposios o reuniones de bebida. Dramáticamente esta presentación 
es decisiva, si consideramos que, para Megilo, el rechazo de los espar-
tanos a las fiestas dionisíacas y en particular de la ebriedad constituye 
el orgullo de la legislación antihedonista doria (636e4-637b5). Pero es a 
la vez su función sistemática de una importancia fundamental para el 
proyecto general del diálogo (cf. Strauss 13).

El ejemplo de los simposios (638c-642a) nos permitirá entender la 
función de la experiencia en el proceso educativo. La experiencia pla-
centera corresponde aquí a la “embriaguez” (μέθη: 637d3), de la cual es 
necesario determinar su “efecto” (ἐργασίαν) y la medida de su “consu
mo” (προσφοράν) (638c2-e6). La determinación de la medida de esta 
“actividad en común” (κοινωνία) está bajo la supervisión de un “lí
der” (ἄρχων) (639c1-6) que, de modo análogo a como el general de un 
ejército debe ser valiente para servir de modelo a los que prueban el te-
mor, este ha de ser “juicioso” (φρόνιμον), “imperturbable” (ἀθόρυβον) 
y “encontrarse sobrio” (νήφοντά) (640c6-d7). El líder cumple la fun-
ción del legislador al encarnar el juicio prudente que se encuentra, por 
su parte, debilitado en los embriagados. Finalmente, mientras que la 
función del líder es el resguardo y acrecentamiento de la “amistad” 
(φιλία) de los comensales (640c9-d2), la finalidad de estas reuniones 



[146]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

José Antonio Giménez Salinas

es la educación del carácter de los bebedores, una “parte importante” 
(μεγάλην μοῖραν: 641d1-2) de la educación espiritual o “musical” de los 
ciudadanos (641b-642a). La inclusión de los simposios como parte del 
proyecto educativo general (643b-644b) nos entrega una luz adicional: 
como todo proceder educativo, los simposios deberían tener también 
la estructura de un “juego” (παίζοντά: 643b4-7), ordenado a “volcar los 
placeres y los deseos” (τρέπειν τὰς ἡδονὰς καὶ ἐπιθυμίας: 643c7-8) a la 
formación de ciudadanos capaces de “gobernar y ser gobernados con 
justicia” (ἄρχειν τε καὶ ἄρχεσθαι…μετὰ δίκης: 643e6).

El juego de los simposios no representa el estado virtuoso, sino más 
bien el proceso de adquisición de la templanza, para lo cual la analogía 
con la formación de la valentía cumple una función clave al poner en el 
centro la experiencia afectiva como precondición de la adquisición de 
la virtud. Sin embargo, la templanza no puede adoptar de modo abso-
luto la estructura de la valentía, en la medida en que esta última virtud 
requiere de la primera para integrarse en la virtud total. Esto explica 
el hecho de que se presente ahora la templanza desde la perspectiva de 
su adecuación al objetivo de la justicia de la ciudad, es decir, como un 
“gobernarse a sí mismo” (ἄρχειν αὑτῶν: 644b6-7). La imagen de la ma
rioneta viene a explicar plásticamente esta forma de “autogobierno” 
como precondición de la justicia política.12 A partir de este desplaza-
miento hacia la “virtud completa”, es necesario considerar otra vez la 
perspectiva adoptada. Si bien son evidentes las ventajas de la analogía 
con la valentía para la comprensión de la templanza, es claro también 
que la noción de virtud como integración de placer con medida y la 
noción de educación como el proceso hacia tal integración, entran en 
conflicto con la noción de “enemistad interior”. Los componentes psi
cológicos del ser humano, junto con el ideal normativo del gobierno de 
la razón que nos presenta la imagen de la marioneta, nos permitirán 
entender cómo deben ser integrados los distintos aspectos de las vir
tudes particulares que constituyen la virtud total. 

12	 Mientras Meyer circunscribe expresiones como “vencerse a sí mismo” (τὸ νικᾶν 
αὐτὸν) y “ser más fuerte que sí mismo” (τὸ κρείττω ἑαυτοῦ) al ámbito psicológico 
(como “autocontrol”), sostiene que “gobernarse a sí mismo” (ἄρχειν αὑτῶν) tiene un 
significado político (como “autonomía”) (Meyer 2015 168-171). Bobonich, en cambio, 
interpreta estas expresiones como sinónimas (cf. Bobonich 1994 18). En mi opinión, si 
bien estas expresiones refieren ambas a la estructura “psicológica” de la templanza, no 
significan lo mismo, en la medida en que dan razón de esta virtud desde la perspectiva 
de la valentía y desde la de la justicia, respectivamente. Sin embargo, dada la referencia 
del Ateniense al acuerdo previo con Clinias y el lenguaje utilizado en la “marioneta” 
(cf. 626e, 645b), es claro también que al menos hasta aquí no puede juzgarse que el 
Ateniense esté tomando una decisión por una u otra de estas expresiones.



[147]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137 - 159

La psicología moral de la marioneta

La marioneta

Estructura y dinámica
La marioneta representa la interacción de distintos factores moti

vacionales en el individuo (ἡμῶν ἕκαστον: 644c4). Esta imagen no 
pretende dar razón de la formación del carácter, sino que solo busca 
entregar un criterio de distinción entre la acción virtuosa y la viciosa, 
sin revelar el proceso educativo que capacita al sujeto a actuar de esta 
manera. No obstante esto, la consideración de la estructura y dinámica 
psicológica que nos revela esta imagen es de crucial importancia para el 
objetivo de entender la relación de “conflicto” y “acuerdo” en el compor
tamiento humano.

La imagen de la marioneta articula distintos elementos que han es-
tado de una u otra manera vinculados al tratamiento de la valentía y de 
la templanza a lo largo del diálogo: i) placer y dolor, ii) las expectativas13 
de confianza y de temor, y iii) el razonamiento. Señalaré a continuación 
algunos aspectos fundamentales de esta distinción que son centrales 
para la interpretación de la imagen.

1. Placer y dolor no son ya presentados desde la perspectiva de la ley 
y la formación del carácter (636d4-e3), sino más bien como un par de 
“consejeros en nosotros, contrarios e insensatos” (ἐν αὑτῷ συμβούλω 
ἐναντίω τε καὶ ἄφρονε: 644c6-7), es decir, como factores motivacio-
nales que operan fuera de la medida y de la ley, usurpando la función 
de “consejera” de la razón. Por otra parte, se trata de afecciones “con
trarias entre sí”, lo que ya supone un primer nivel de conflicto. Como 
veremos más adelante, la relación de contrariedad en el presente nivel 
motivacional es fundamental para entender la naturaleza del gobierno 
que ejerce el razonamiento sobre los estados afectivos.

2. “Temor” (φόβος) y “confianza” (θάρρος) como “opiniones acer-
ca del futuro” que anticipan dolor y placer respectivamente (644c9-d1), 
si bien dependen basalmente del nivel motivacional anterior, presen-
tan una novedad que no se puede pasar por alto: en el origen de estas 
afecciones participa la “opinión”. En Filebo 32b9-c3 encontramos una 
descripción similar de las expectativas como “especies de placer y dolor”  
que tienen lugar en el alma ante la “esperado” (ἐλπιζόμενον) como lo 
placentero y doloroso.14 Ahora bien, aquí se añade a la formulación de 
las Leyes una aclaración fundamental: la anticipación confiable es en 

13	 Traduzco ἐλπίς por “expectativa” en vez de “esperanza” por el carácter neutro de esta 
primera acepción, que expresa la posibilidad de que se esperen del futuro tanto bienes 
como males.

14	 En Timeo 69d1-4, en cambio, son estas mismas afecciones –y no fundamentalmente 
“placer y dolor”– descritas como “consejeros irracionales” (ἄφρονε συμβούλω). Es 
plausible pensar que, en las Leyes, al no hacerse mención directa a la irracionalidad 



[14 8]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

José Antonio Giménez Salinas

sí misma placentera, mientras que la anticipación temerosa es doloro-
sa. De esta manera se puede entender que las expectativas motiven a la 
acción en cuanto especies de placer y dolor, si bien no exactamente del 
mismo placer y dolor que anticipan.15 

3. Al “razonamiento” o “cálculo” (λογισμός), finalmente, le com-
pete determinar en cada circunstancia “lo mejor y lo peor” (ἄμεινον ἢ 
χεῖρον) respecto a los mentados factores motivacionales (644d1-3). Aquí 
es necesario evitar una interpretación instrumental del razonamiento. 
El reconocimiento del placer y del dolor como “materia” de la legisla-
ción (cf. Leyes v 732e) no significa que el cálculo de la razón sea uno 
de orden hedonista (contra Müller 57-58). El razonamiento debe echar 
mano de un criterio de decisión distinto del mismo placer y dolor para 
poder determinar en cada acción lo más conveniente.16

Una vez distinguidos los componentes psicológicos que interactúan 
en la marioneta, podemos abordar la imagen misma. El Ateniense nos 
invita a representarnos a cada uno de nosotros como una “marioneta 
divina” (θαῦμα […] θεῖον), construida como un “juguete” (παίγνιον) 
o por una razón seria (644d7-9). Mientras una “marioneta” hace pen
sar en un artificio movido desde fuera, un “juguete” refiere más bien 
a una máquina movida por un mecanismo interno. Ambos conceptos 
acentúan con mayor o menor fuerza que el comportamiento del ser hu
mano está solo parcialmente bajo su control.17 Ahora bien, según cómo 
entendamos el carácter divino de la marioneta, podremos explicar de 
una u otra manera esta falta de autonomía. Si “divino” significa “per
tenencia a la divinidad” –como sugiere la posterior caracterización del 
ser humano como “un juguete de la divinidad” (θεοῦ τι παίγνιον: vii 
803c4-5)–, podría pensarse que los “dioses” mueven las cuerdas de la 
marioneta. Si “divino” indica, en cambio, lo “mejor” en el hombre (su 
virtud), en contraste con lo propiamente “humano” (aquello que surge 
de la necesidad y de la naturaleza) (cf. iv 716a-d y v 732e-733d), la falta 
de control de la marioneta tendría que explicarse por la animalidad y no 

de las expectativas, se quiera enfatizar la participación (relativa) de estos afectos del 
ámbito racional.

15	 En este sentido, es fundamental la distinción de Gosling entre “placer/dolor anticipado” 
y “placer/dolor de la anticipación” (cf. 52-53).

16	 Scolnicov, en cambio, sostiene que “todas las cuerdas” de la marioneta representan 
el punto de vista empírico e instrumental, quedando ausente de esta imagen el punto 
de vista normativo de la razón (cf. 123). Efectivamente, el “razonamiento” no asume 
el punto de vista eidético del “intelecto” (νοῦς), pero no porque adhiera al criterio 
empírico del “placer”, sino más bien porque tiene por objeto la acción en el horizonte 
de la “contingencia” del futuro (cf. Fil. 21c5-6 y 39e1-6).

17	 Para un interesante análisis de estos términos en el contexto cultural griego (cf. Kurke 
126-128).



[149]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137 - 159

La psicología moral de la marioneta

por la divinidad del ser humano. Sin intentar resolver aquí esta discu-
sión, me parece fundamental atender en la interpretación de este pasaje, 
junto al carácter de “juguete” del hombre –al encontrarse fácticamente 
condicionado por un mecanismo que explica su comportamiento–, tam
bién a su rol de “jugador” (cf. Jouët-Pastré 38), perspectiva que justifica 
que la “marioneta” sea un “relato sobre la virtud” (645b2).18

Según este doble carácter del ser humano como marioneta, po-
demos distinguir en la imagen una consideración descriptiva y una 
normativa. A nivel descriptivo la imagen nos presenta un conjunto de 
cuerdas que mueven a la fuerza a la marioneta, siendo estas identifi-
cadas con los “estados en nosotros previamente señalados” (ταῦτα τὰ 
πάθη ἐν ἡμῖν: 644e1).19 Estas cuerdas “tiran” (ἀνθέλκουσιν) en direccio
nes opuestas, de modo que conducen a acciones contrarias entre sí (ἐπ᾽ 
ἐναντίας πράξεις) (644e1-4). Esta descripción acentúa la fundamental 
“contrariedad” entre las cuerdas. En mi opinión, aquí no está en juego 
la contrariedad de la cuerda de oro con las cuerdas de hierro, sino más 
bien una contrariedad más elemental entre las mismas cuerdas de hierro. 
La contrariedad entre los estados afectivos se anuncia previamente en 
la afirmación de que placer y dolor son consejeros insensatos “contra
rios entre sí”. La presencia basal de placer y dolor en las expectativas de 
confianza y temor hace de estas también experiencias “contrarias”. El 
logismos, en cambio, no parece participar de este tipo de “contrariedad”, 
puesto que se encuentra como “principio de conducción” por encima 
(ἐπὶ: 644d1) de ambas parejas de contrarios (cf. Müller 60-61).

Podemos pensar en tres especies de conflicto entre los estados afec-
tivos que interactúan en la marioneta. Una primera especie tiene lugar 
cuando nos representamos un objeto o estado de cosas como placen-
tero y doloroso a la vez.20 En segundo lugar, no es ya la representación 
del placer o dolor inmediato lo que ocasiona el conflicto, sino más bien 

18	 A pesar de que la marioneta tenga la función de mostrar que el hombre “es mejor que 
sí mismo”, no puede negarse que esta imagen carga al menos con un aspecto “fatalista” 
(cf. Gerson 150; Plotino En. iii.2.15.31-39).

19	 Varios autores han defendido que el “razonamiento” debiese estar incluido dentro de 
los referidos “estados (afectivos)” (πάθη), dado que, en determinados contextos, pathos 
puede significar para Platón simplemente “estado, experiencia” (cf. Bobonich 2002 539-
40 n. 77; Gerson 152; Meyer 2015 179). Ahora bien, si son todas las cuerdas en general y 
no específicamente las de hierro las que en este pasaje se presentan en conflicto, no es 
crucial para mi interpretación de la imagen. En mi opinión, la oposición entre la cuerda 
de oro y las de hierro debe presuponer un conflicto previo entre las mismas cuerdas de 
hierro, generado por su naturaleza “contraria” y “múltiple” (la presencia de un conflicto 
semejante es defendido también por Mesch 104 y Frede 117-118).

20	 Si bien Frede reconoce que el origen de la contrariedad es la oposición del placer con el 
dolor, explica la contrariedad de las cuerdas de hierro como si todas estas fueran “ex
pectativas” (Frede 117). Si bien es cierto que el horizonte del “futuro” es fundamental en 



[150]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

José Antonio Giménez Salinas

la opinión acerca de las consecuencias placenteras o dolorosas futuras 
que contratastan con la inmediata consecución o huida del objeto re
presentado. Finalmente, puede concebirse un tercer tipo de conflicto 
entre afectos de la misma especie (placeres con placeres, expectativas 
con expectativas, etc.) que no pueden ser elegidos al mismo tiempo.

En mi opinión, estas formas de conflicto encuentran su fundamento 
en la doctrina del Filebo que clasifica al placer y al dolor en el género de 
lo “ilimitado” (ἄπειρον) (27e1-28a3). Que el placer sea “ilimitado” quie-
re decir que: i) se trata de una experiencia de la cual siempre se puede 
esperar “más” (μᾶλλόν) y que nunca sacia por completo al “deseo”, en 
la medida en que busca la “totalidad” (πᾶν), y ii) que esto ocurre pre
cisamente porque depende de su contrario, i. e. el dolor (35d8-36b9).21 El 
deseo de placer es “ilimitado”, en la medida en que nace de la experiencia 
del vacío doloroso cuyo “llenado” será placentero. Como intenta mostrar 
el extenso análisis de los “falsos placeres”, la imposibilidad de compla
cerse en el objeto en sí mismo –puesto que nos complacemos más bien 
a partir de nuestro propio estado defectivo– es origen de la “insensatez” 
en la apreciación de la realidad, incluso cuando no se busca otra cosa 
que la pura obtención de placer (e.g. 41d1-42c3; 46b6-47c1). Los distintos 
estados afectivos revelan también esta estructura “contradictoria” (47c2-
e3), situación que no los vuelve malos per se, pero sí dependientes de un 
límite u orientación que no se pueden dar a sí mismos (54c9-e8). En este 
sentido, la contrariedad interna de nuestra misma estructura afectiva 
precede a la contrariedad entre afectividad y razón. En este último caso 
no se da propiamente una relación de “contrariedad”, en cuanto que la 
razón, antes que oponerse a los afectos, busca detener el conflicto (παύει 
πρὸς ἄλληλα τἀναντία διαφόρως ἔχοντα) y crear amistad entre estos 
(25d11-e2; 63b3-c3; 64d9-e3). De la misma manera procede una buena 
legislación (Leyes 627d-628a) y un buen líder en los simposios (640c9-
d2), al guardar la “amistad” (φιλία) entre las partes en conflicto y entre 
los comensales respectivamente. 

Ahora bien, volviendo a la marioneta, tras la descripción de la lucha 
entre las cuerdas nos encontramos con una “prescripción” acerca del 
comportamiento conducente a la virtud. La consideración normativa de 
la marioneta no apela tanto a su multiplicidad y contrariedad, como a la 
posibilidad de darle unidad al movimiento de esta: para contrarrestar 
(ἀνθέλκειν) a las demás cuerdas se debe (δεῖν) seguir a una (sola) (μιᾷ) 
de estas (644e4-6). La sucinta comparación entre la cuerda de oro y las 

la motivación de la acción, es claro también que los placeres y dolores actuales generan 
ya contrariedad en la acción.

21	 No me referiré al caso problemático de los “placeres puros”, los cuales, si bien ya no 
suponen una experiencia previa de dolor, tienen igualmente lugar cuando un estado 
defectivo o de vacío es dejado de lado (cf. Fil. 51b5-7).



[151]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137 - 159

La psicología moral de la marioneta

cuerdas de hierro apela a la unidad, debilidad y suavidad de la primera, 
y a la multiplicidad (645a4: παντοδαποῖς εἴδεσιν), dureza y violencia de 
las segundas (645a2-3; 645a6). La suavidad de la cuerda de oro parece 
servir a la conducción (ἀγωγὴν) –puesto que cuerdas duras son menos 
aptas para la articulación de varios movimientos que una cuerda suave 
y flexible–, pero se revela también como un déficit: al mover con suavi-
dad y sin violencia (πρᾴου δὲ καὶ οὐ βιαίου), la cuerda de oro no puede 
realmente contrarrestar ella sola a las cuerdas de hierro, requiriendo 
de la ayuda de ciertos asistentes (ὑπηρετῶν) (645a6-8).

Vemos en la imagen que el ser humano, en cuanto jugador, debe 
obedecer al razonamiento, el cual, antes que coaccionarnos “desde afue-
ra”, nos mueve con persuasión racional (contra Scolnicov 123-124). Esta 
forma de mover sin forzar se muestra en la “suavidad” de la cuerda de 
oro. A pesar de esto, como hemos visto, esta “virtud” conlleva un déficit 
en el gobierno de la acción, de modo que el razonamiento requerirá de 
asistencia para articular en una unidad el conjunto de estados afectivos 
que fuerzan al sujeto a acciones contrarias. Si bien la imagen sugiere 
en primera instancia la oposición “directa” de la cuerda de oro con las 
cuerdas de hierro, la referencia a la debilidad del razonamiento frente 
a los estados afectivos y el requerimiento de “cuerdas auxiliares” hacen 
pensar que una oposición directa de fuerzas será inefectiva para la con
ducción de la marioneta (contra Müller 56). Existe, sin embargo, otra 
manera de pensar la “conducción áurea” que no implica una tal confron-
tación: una cuerda suave podrá oponerse a una multiplicidad de cuerdas 
violentas cuando sea capaz de articular (con inteligencia) las fuerzas ya 
existentes. Por consiguiente, si el razonamiento tiene que articular las 
fuerzas afectivas en conflicto, tendrá que contar con el apoyo parcial de 
al menos una parte de estos afectos, es decir, tendrá que gobernar sobre 
las cuerdas de hierro con la ayuda de estas mismas cuerdas.22

El análisis ensayado sobre la imagen de la marioneta nos permite 
sacar las siguientes conclusiones para el objetivo de nuestra investigación: 
i) el conflicto interior del ser humano tiene lugar fundamentalmente 
entre estados afectivos (placer, dolor, confianza y temor), ante los cuales 
el razonamiento no solo determinará la actitud afectiva que debe ser 
preferida en cada situación, sino también buscará apaciguar el conflicto 
interno entre estos afectos otorgándoles un “límite” y proponiéndoles 
un objetivo común; ii) la conducción del razonamiento sobre la acción 

22	 Müller, en cambio, considera que “los asistentes” del razonamiento son “las leyes” 
(55). Contra esto cabe decir que es la misma “conducción de la ley” (que es idéntica 
al “razonamiento” cuando se hace doctrina común) la que requiere de “asistencia” 
(645a4-5). Meyer, por su parte, reconocerá en la “asistencia” del razonamiento la parti
cipación de la “parte irascible” del alma (2012 358-360). Sobre esta interpretación, véase 
abajo la nota 26.



[152]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

José Antonio Giménez Salinas

humana se alcanza por medio de la articulación de las fuerzas afecti-
vas ya existentes, al poner a su favor determinados afectos contra los 
demás; iii) respecto a la noción de virtud que aquí se representa, parece 
ser que el “autogobierno” de la marioneta se alcanza cuando las partes 
“gobernadas” son vencidas (en su pretensión de erigirse como criterio 
último de la acción humana) sin ser eliminadas, sino más bien siendo 
integradas al proyecto común que conduce el razonamiento. En qué me-
dida aquí se conectan las nociones de “victoria” y “acuerdo”, solo puede 
admirarse adecuadamente si se considera el proceso de formación del 
carácter necesario para dar lugar a la conducción áurea. El “trasfondo” 
que falta en esta “imagen” podrá tomar finalmente forma, si analizamos 
el tratamiento de la “marioneta embriagada” con el que se concluye el 
libro primero de las Leyes. 

La marioneta embriagada
Tras presentar la metáfora de la marioneta, el Ateniense retomará 

la discusión sobre la embriaguez controlada de los simposios, con el 
objetivo de probar, primero, que el estado de embriaguez equivale a ser 
vencido por las cuerdas de hierro de la marioneta y, segundo, que tal 
estado puede ordenarse a la obtención de la virtud. Lo primero ocurre 
porque el estado interno del ser humano puede ser alterado por factores 
externos: así, cuando la “marioneta sobria” consume vino, sus place-
res, dolores, impulsos y amores se vuelven más intensos, mientras que 
sus percepciones, recuerdos, opiniones y pensamientos la abandonan 
(645d4-e3). La “marioneta embriagada” pierde el control sobre sí misma. 
Al beber vino los comensales ya no sienten miedo, se vuelven confiados 
y francos en el hablar, llenándose de esperanzas positivas en el futuro 
(649a4-b6). Ahora bien, dado que los simposios han sido previamen
te presentados como “juegos” que fomentan la amistad y educan a los 
comensales en el autogobierno (638c-642a), ¿cómo será posible, como 
Clinias hace notar, que este objetivo se alcance por medio de la dismi-
nución del control sobre sí mismo (646b3-5)? 

El Ateniense defiende esta pérdida de control a partir de la analo-
gía con el entrenamiento corporal. El ejercicio físico tiene como efecto 
inmediato “debilidad”, llegando el cuerpo a experimentar un reforta
lecimiento solo después de unos días. El vino produce análogamente 
un “debilitamiento (momentáneo) del alma” (646c2-d6). Ahora bien, 
la disminución gradual de la razón no implica que en el individuo no 
persista un límite de otro tipo, a saber, la “vergüenza” (αἰσχύνη: 647a2). 
La exposición ante el líder sobrio y los demás comensales opera como 
límite a la desvergüenza de los bebedores, quienes temen ante ellos 
parecer innobles (δοξάζεσθαι κακοί: 646e10-11). De esta manera, este 
“juego” permite a los comensales experimentar placer y a la vez aprender 



[153]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137 - 159

La psicología moral de la marioneta

a tener control sobre este en un contexto seguro (649d7-650e7).23 No se 
trata aquí del placer de la bebida, sino de la “confianza” desatada ante 
la ampliación del campo de expectativas. El “juego” permite de esta 
manera vivenciar placeres desmedidos anticipadamente sin tener que 
caer, de hecho, en tal comportamiento hedonista (647d6-8, cf. Meyer 
2015 127-129).

¿Qué nos puede decir entonces la “marioneta embriagada” para 
la comprensión de la “marioneta sobria”? Hay tres cuestiones funda-
mentales de este corolario de la imagen de la marioneta que permiten 
entender la clase de formación del carácter que posibilita el gobierno 
del razonamiento sobre los estados afectivos. 

En primer lugar, un aspecto fundamental del proceso de adquisi-
ción de la virtud consiste, paradójicamente, en dejarse vencer por los 
propios estados afectivos. Es necesario en este punto evitar algunos mal-
entendidos. Por una parte, no nos encontramos frente a una concesión 
platónica al hedonismo. Si bien cabe hablar de placeres moralmente re-
levantes cuando estos acompañan necesariamente al vicio o a la virtud, 
otros placeres son inocuos y pueden ponerse al servicio de fines morales 
como el entrenamiento de la virtud (cf. ii 667b5-e8 y 670c8-e4). Por otra 
parte, el debilitamiento del alma producto del insumo del vino no deja 
al hombre bajo el puro dominio de sus apetitos, puesto que opera aquí 
todavía la “opinión” acerca de lo bueno y lo malo, quedando abierta a la 
confianza desatada la posibilidad de ser limitada por la vergüenza o de 
caer en la desvergüenza. Además, aunque los comensales no actúan en 
ninguno de estos casos con “prudencia”, esta virtud gobierna igualmente 
la práctica de los simposios por medio de sus líderes. En el proceso de 
adquisición de la “virtud total” operan distintas virtudes particulares, 
sin que estas estén todavía articuladas en el interior del sujeto.

En segundo lugar, podemos reconocer en la “vergüenza” la afec-
ción que actúa como aliada de los prudentes y sobrios guardianes 
de los simposios. En este sentido, esta afección cumple la función de 
“asistencia” requerida para el gobierno del razonamiento. “Vergüenza” 
es el temor por la pérdida de nuestra reputación, al creer que la gente 
pensará mal de nosotros si hacemos o decimos “algo innoble” (τι τῶν 
μὴ καλῶν) (646e10-647a2).24 En cuando temor, por consiguiente, esta 
afección forma parte del aparato de cuerdas de hierro que explican el 

23	 En el libro ii se señalan las consecuencias sociales y políticas de los simposios como 
“simulaciones” de la vida de la ciudad (671b-672a).

24	 La vergüenza está conectada con la “ira” como deja ver el conocido ejemplo de Leoncio 
(Rep. iv 439e6-b7). La diferencia entre ambas reacciones parece ser que mientras la 
vergüenza solo nos contiene, la ira además nos mueve a la acción, pudiendo desatarse 
no solo contra sí mismo, sino también contra otro (por ejemplo, en la “venganza”, cf. 
Fil. 47e5-48a2). 



[154]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

José Antonio Giménez Salinas

comportamiento violento de la marioneta. Cabe, sin embargo, distin-
guir esta afección de la mera expectativa de un futuro doloroso, en  
la medida en que la vergüenza se opone tanto a la anticipación temero-
sa de la pérdida de reputación, como a los placeres que acompañan a la 
acción innoble (647a5-6). Dado esto, la vergüenza no puede explicarse 
como una motivación puramente hedónica. Por una parte, la oposición 
simultánea al dolor y al placer puede dirigirse incluso contra el “temor” 
hedonista, por ejemplo, cuando el soldado por vergüenza no huye ante 
el enemigo. Por otra parte, la pérdida de la honra constituye un verda-
dero castigo solo para quien le importe la opinión ajena –que en el caso 
de los simposios no es otra que la de los amigos (647b6-7). La vergüenza 
presupone así una valoración (moral) de la acción, aun cuando no se 
pueda dar de esta una justificación racional. Platón ve la utilidad de este 
afecto como prueba de la virtud, al ser expresión de la internalización 
de determinadas normas por parte del individuo. 

Ahora bien, es necesario determinar el lugar de la “vergüenza” en la 
marioneta. Si pensamos en un estado de guerra, es claro que el soldado 
deberá seguir la cuerda de la confianza contra el temor de los enemigos. 
El “temor de la vergüenza”, sin embargo, si bien parece contrario a la 
confianza, puede aliarse con esta y articularse para la consecución de 
un mismo objetivo (647b4-6).25 En cambio, en el contexto de los sim-
posios (en la paz), es necesario seguir a la cuerda de la vergüenza para 
frenar la confianza desatada, mas sin ánimo de apagar este afecto, sino 
de hacerlo “medido” (ἔμμετρον: 694e1). Vergüenza y confianza (en dis
tintos contextos) son afectos que pueden ordenarse a “los adecuados 
preceptos de la razón” (τοῖς ὀρθοῖς λόγοις: iii 696c9-10)26 y ponerse en 
coordinación. En último término, la “vergüenza” es “límite” o “medida” 

25	 Cabe preguntarse si estos afectos asumen la tarea de la “parte irascible” (thymoeides) 
de los diálogos medios. Por una parte, si bien es cierto que la “ira” no juega un papel 
determinante en la tarea educativa, es indudable la importancia de este afecto en otros 
contextos, como en la tarea de defensa de la ciudad y en la explicación de la acción injusta 
(cf. Gerson 154). Por otra parte, en las Leyes y en el Filebo, nos encontramos con una 
ampliación de la teoría platónica de los afectos, de modo que otros estados afectivos 
pasan a cumplir la función del thymos/orgé de la República. Es importante, finalmente, 
volver a señalar que, para los fines de la “marioneta”, la distinción entre “partes afectivas” 
no es necesaria, en cuanto que el “conflicto” nace de la común naturaleza placentera o 
dolorosa de todos los estados afectivos.

26	 Es necesario precisar, sin embargo, que la “vergüenza” también puede volverse excesiva, 
de modo que, como todo afecto, requiere igualmente de “medida” (contra Frede 120). 
Procurar la confianza y la vergüenza “al máximo” (μάλιστα) implica necesariamente 
la articulación mesurada de estos afectos (649b-c). La “confianza” que, por su parte, 
logra aliarse a la “vergüenza” es caracterizada simplemente como “ausencia de temor” 
(ἄφοβος: i 647c3-5), a diferencia de la que se opone al “bello temor” (κάλλιστον…φόβον: 
ii 671d1), a saber, la “innoble confianza” (μὴ καλῷ θάρρει: 671c2-d3).



[155]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137 - 159

La psicología moral de la marioneta

de todas las “pasiones placenteras” –cuando nos “embriagamos” (ahora 
metafóricamente) con el placer (649d6-7)–, mientras que la templanza 
es el gobierno sobre estos estados afectivos.

Habiendo considerado el “contexto” que facilita la formación del 
carácter y el tipo de “asistencia” que permite al razonamiento gobernar 
incluso cuando está más debilitado que lo normal, debemos ahora, en 
tercer lugar, volver sobre la pregunta inicial de este trabajo: ¿a favor de 
qué tipo de psicología moral aboga la “marioneta”? ¿A favor de una que 
concibe la virtud como una “victoria” o de una que se inclina por un 
modelo de “acuerdo”? Para responder esta pregunta es necesario reto-
mar la distinción entre el proceso educativo de adquisición de la virtud 
y el resultado de este proceso. El juego de los simposios corresponde a 
este proceso. Además del hecho de que el razonamiento no gobierna 
interiormente el comportamiento de los embriagados, la virtud com-
pleta supone una integración actual de los placeres con medida y no 
solo una anticipación medida de los placeres. ¿Qué ocurre, en cambio, 
cuando los comensales vuelven a estar sobrios? Al desvanecerse la con-
fianza artificialmente estimulada y reducirse el campo de expectativas 
a la realidad, el razonamiento no solo gobernará con más eficiencia que 
antes de haber entrado en el juego del vino, sino que, cuando los afectos 
vuelvan a embriagarse con el placer –pero ya no artificial ni lúdicamen-
te, sino naturalmente en el contexto serio de la vida de la ciudad–, el 
sujeto embriagado estará mejor capacitado para delimitar e integrar 
prudentemente esos estados afectivos sin el auxilio de los guardianes 
de los simposios. 

Aquí vemos que el modelo bélico de la valentía se aplica solo par-
cialmente a la templanza como el gobierno de los afectos placenteros.27 
Esta virtud se adquiere por medio de la experiencia afectiva, y supone 
un entrenamiento análogo al de la valentía; sin embargo, la templanza 
no consiste en una lucha entre enemigos. En el proceso educativo de 
esta virtud no se opone el razonamiento a los afectos, sino que son los 
mismos afectos los que entran en conflicto. Si bien es cierto que el razo
namiento indirectamente se opone a una parte de las fuerzas afectivas, 
el objetivo de la educación es la conciliación entre los afectos y su in-
tegración con medida. El entrenamiento de los simposios busca como 
objetivo final el fortalecimiento de una disposición afectiva virtuosa, 

27	 Si bien la valentía fue considerada anteriormente como la “resistencia” tanto de afectos 
dolorosos como placenteros (633c8-d3), al final del libro primero esta es tratada como 
una virtud referida exclusivamente a la lucha con los dolores, siendo, en cambio, la 
templanza la virtud apropiada para el trato con los placeres (647d4-8). No obstante este 
desplazamiento, sigue siendo parte de la eficacia de la valentía el ser capaz de resistir 
a los placeres, si bien esta capacidad le es dada al valiente por la previa educación en la 
templanza (635c3-d6). 



[156]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

José Antonio Giménez Salinas

de modo que las expectativas puestas aquí en juego (el segundo par de 
cuerdas de hierro) se vuelven, una vez que el entrenamiento ha acabado 
y los comensales recuperan la sobriedad, experiencias afectivas actuales 
que acompañan a la virtud (el primer par de cuerdas). Habría que dis
tinguir, por consiguiente, dos momentos de integración de la razón con 
los afectos en la educación de la virtud: un primero en donde el sujeto 
experimenta placeres y dolores “anticipados” orientados hacia los pre-
ceptos de la razón, y un segundo en donde se experimenta actualmente 
placer en la obediencia de tales preceptos. La virtud consiste entonces 
en una forma de “acuerdo” entre los afectos y la razón, cuyo proceso 
de adquisición, sin embargo, encierra un momento de “continencia” o 
“victoria” entre afectos dependientes de opiniones concordantes con 
la razón y afectos irracionales.

A modo de conclusión
He intentado dar una respuesta a la discusión acerca del modelo 

psicológico de la “marioneta” en las Leyes. Para esto comencé por re-
construir la argumentación que antecede a la imagen, haciéndome cargo 
del desarrollo dramático del diálogo. El Ateniense procede heurística-
mente a partir del modelo de la valentía, asumiendo así un “punto de 
partida común” con sus interlocutores. Junto a este criterio heurístico, 
se presupone además la noción de “virtud total”, según la cual la va-
lentía es una virtud incompleta. De esta manera, fue posible concluir 
que, aun cuando la templanza requiera en su trato con los placeres de 
un entrenamiento análogo al de la valentía con los dolores, no debe, sin 
embargo, entenderse como una especie de enemistad y de victoria sobre 
los placeres. A partir de este resultado, me concentré en la imagen de la 
marioneta, asumiendo, por una parte, la conexión sistemática entre la 
marioneta “sobria” y la “embriagada” (correspondiendo esta última al 
proceso de formación del carácter presupuesto en la conducción áurea), 
y adoptando, por otra, el modelo de división bipartito del Filebo.28 Esta 
doble perspectiva me permitió concluir que, mientras que en el proceso 
educativo de la virtud tiene lugar un conflicto entre estados afectivos 
sin participación directa del razonamiento, el resultado de este proceso 
consiste más bien en el acuerdo o integración de los placeres con medida.

28	 Frede recurre al Filebo en su análisis de la psicología de las Leyes, concluyendo entre 
otras cosas que este último diálogo hereda del primero la “explicación medicinal” 
(remedial account) del placer como proceso de restablecimiento del equilibrio perdido 
(cf. 109-111; 125-126). Sin embargo, en su propuesta, la autora, como la mayoría de los 
intérpretes, no repara en las posibilidades explicativas del modelo bipartito del Filebo 
para la comprensión de la “marioneta”.



[157]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137 - 159

La psicología moral de la marioneta

Quisiera señalar finalmente tres consecuencias decisivas de esta 
interpretación para la comprensión del proyecto político de las Leyes y 
de la filosofía platónica en general:

1. La psicología de la marioneta se conecta con el ideario político 
de Magnesia a través de la educación. La práctica de los simposios, al 
encontrarse enlazada directamente con la explicación de la marioneta, 
servirá de modelo para la comprensión de las demás formas de educación. 
Sin embargo, en la medida en que esta práctica tiene lugar primordial-
mente en la juventud, la aplicación de su dinámica psicológica a otros 
momentos educativos ha de entenderse de modo análogo. Mientras 
que la “vergüenza” surge de una opinión o juicio acerca de los “límites” 
frente a los otros y frente a la ley (cf. i 647a8-b1), en las primeras etapas 
del proceso educativo este “límite” asume la forma de un “orden” de 
los movimientos y de los afectos que no precisa de juicio alguno (cf. vii 
790d-791b).29 Finalmente, en la medida en que el proyecto de las Leyes 
cree en la pertinencia de la persuasión racional como criterio óptimo 
de acción, hay que suponer también que, en una etapa madura de la 
vida, sea este el “límite” último de los afectos. En todos los casos, es 
claro que la templanza es concebida como una especie de “límite” que 
no elimina, sino que integra los afectos.

2. Para la comprensión de la teoría de la acción platónica es crucial 
subrayar que la formación del carácter es condición necesaria para el go-
bierno de la razón. La centralidad de la educación y la “externalización” 
de la razón en “las leyes” evidencian el rechazo del “intelectualismo” en 
el último diálogo platónico. En el caso de los simposios, el proceso de 
armonización y moderación de los afectos tiene lugar sin que los comen-
sales sean realmente prudentes, ni estén racionalmente bien dispuestos 
a la persuasión racional. Aún más, en la educación previa del niño este 
proceso no solo precederá a la intelección racional de lo “bueno”, sino 
incluso a la mera opinión recta sobre la conveniencia de obedecer la ley. 
Este proceso se concentra más bien en el “ordenamiento” de los impul-
sos irracionales, el cual posibilitará la “recepción” de los preceptos de 
la razón –y no al revés (cf. ii 653a-c)–. El ciudadano maduro podrá ser 
realmente persuadido por los argumentos de los proemios, en la medida 
en que haya formado previamente su carácter en este proceso educativo.

3. Cabe nombrar finalmente la importancia de la valoración del placer 
y de los afectos para el proyecto general de las Leyes. Aquí Platón no reser-
va un lugar especial para almas puramente racionales, sino que considera 

29	 Véase para esto Kamtekar (146-147). No hay que olvidar que, a pesar de la centralidad 
de la templanza en el proyecto educativo de Magnesia, también la educación en el 
dolor (valentía) es parte de este proyecto, y se encuentra ya estipulada en el modelo de 
la marioneta.



[158]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

José Antonio Giménez Salinas

al hombre como un agente que se mueve tanto por la razón como  
por mero placer o dolor. La metáfora de la marioneta es, en este sen
tido, el modelo del alma encarnada. Por una parte, el hombre alcanza 
la virtud y la unidad interior a través de una educación de los afectos 
que tiene lugar durante la vida entera. Por otra parte, en determinados 
caracteres humanos prevalecen “deseos residuales” que simplemente 
no pueden ser removidos ni conducidos por la razón (iii 689b2-c3).30 
Esto explica que el legislador de las Leyes capitule a veces con los deseos 
de los ciudadanos, cuando no logra ejercer sobre estos una persuasión 
racional (cf. Laks 2008 277-279), y que Magnesia requiera de un sistema 
penal (e.g. ix 853c3-d4). Que la armonía y la virtud humana solo puedan 
alcanzarse en la medida de lo posible, muestra el carácter “realista” de 
la psicología de las Leyes. El hombre debe aspirar a lo “óptimo”, aunque 
esté siempre también condicionado por lo “necesario” (i 628c9-e1). Las 
cuerdas de hierro de la marioneta representan este “condicionamien
to” con el que el razonamiento (lo “divino” en el hombre) siempre tiene 
que contar.

La interpretación presentada en este trabajo tiene, a mi juicio, la 
ventaja de integrar dos elementos fundamentales de la última obra 
platónica: por un lado, la sospecha con respecto al poder de la razón y, 
por otro, la comprensión predominante de la virtud como una forma 
de acuerdo. Ambas cuestiones, como este trabajo pretende mostrar, no 
solo no entran en contradicción, sino que entregan conjuntamente un 
modelo de educación bastante sugestivo.

Bibliografía
Bobonich, C. “Akrasia and Agency in Plato’s Laws and Republic.” Archiv für Geschichte 

der Philosophie 76 (1994): 3-36. 

Bobonich C. Plato’s Utopia Recast: His Later Ethics and Politics. Oxford: Clarendon 
Press, 2002.

Brisson, L. “Soul and state in Plato’s Laws.” Plato and the Divided Self. Eds. Rachel Barney, 
Tad Brennan and Charles Brittain. Cambridge: Cambridge University Press, 2012. 
281-308. 

Calvo Martínez, T. “El orden de las virtudes y Las Leyes de Platón.” Plato’s Laws and his 
historical significance, Selected papers of the i. International Congress of Ancient 
Thought. Salamanca; Sankt Augustin: Academia Verlag, 2001. 51-64. 

Clark, R. “Platonic Love in a Colorado Courtroom: Martha Nussbaum, John Finnis 
and Plato’s Laws in Evans v. Romer.” Yale Journal of Law and the Humanities 12.1 
(2000): 1-38.

30	 El Ateniense se refiere a ciertos caracteres viciosos y no a la naturaleza humana en 
cuanto tal (contra Russell 226).



[159]

ideas y valores • vol. lxviii • n.o 171 • septiembre 2019 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137 - 159

La psicología moral de la marioneta

Frede, D. “Puppets on Strings: Moral Psychology in Laws Books 1 and 2.” Plato’s Laws: 
A Critical Guide. Ed. Christopher Bobonich. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2010. 108-126.

Fortenbaugh, W. W. Aristotle on Emotion. London: Duckworth, 2008.

Gerson, Ll. “Akrasia and the divided soul in Plato’s Laws.” Plato’s Laws: From Theory into 
Practice. Proceedings of the vi Symposium Platonicum. Select Papers. Eds. Samuel 
Scolnicov and Luc Brisson. Sankt Augustin: Academia Verlag, 2003. 149-154.

Gosling, J. C. B. “False Pleasures: Philebus 35c-41b.” Phronesis 4 (1959): 44-53.

Jouët-Pastré, E. Le jeu et le serieux dans les Lois de Platon. Sankt Augustin: Academia 
Verlag, 2006.

Kamtekar, R. “Psychology and the Inculcation of Virtue in Plato’s Laws.” Plato’s Laws: 
A Critical Guide. Ed. Christopher Bobonich. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2010. 127-148.

Kurke, L. “Imagining Chorality: Wonders, Plato’s Puppets and Moving Statues.” Performance 
and Culture in Plato’s Laws. Ed. Anastasia-Erasmia Peponi. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2013. 123-170.

Laks, A. “The Laws.” The Cambridge History of Greek and Roman Political Thought. Eds. 
Christopher Rowe and Malcolm Schofield. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2008. 258-292.

Mesch, W. “Marionette Mensch und ganze Tugend. Zur Bedeutung eines Gleichnisses 
aus Platons Nomoi.” Platon über das Gute und die Gerechtigkeit. Ed. Damir Barba
ric. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2005. 93-107.

Meyer, S. “Pleasure, Pain and ‘Anticipation’ in Plato’s Laws, Book i.” Presocratics and 
Plato: Festschrift at Delphi in Honor of Charles Kahn. Eds. Richard Patterson, Vassilis 
Karasmanis and Arnold Herman. Las Vegas: Parmenides Publishing, 2012. 349-366.

Meyer, S. Plato. Laws 1 & 2. Translated with an Introduction and Commentary by S. S. 
Meyer. Oxford: Clarendon Plato Series, 2015.

Müller J. “Der Mensch als Marionette: Psychologie und Handlungstheorie.” Platon. Gesetze 
– Nomoi. Ed. Christoph Horn. Berlin: Akademie Verlag, 2013. 45-66.

Platón. Platonis Opera. Ed. John Burnet. Oxford: Oxford University Press, 1976.

Plotino. Plotins Schriften. Band iii. Trad. Richard Harder. Hamburg: Meiner, 1964.

Russell, D. Plato on Pleasure and the Good Life. Oxford: Oxford University Press, 2005.

Schöpsdau, K. Nomoi, Buch 1-3: Übersetzung und Kommentar. Göttingen: Vandenhoek 
& Ruprecht, 1994.

Scolnicov, S. “Pleasure and Responsability in Plato’s Laws.” Plato’s Laws: From Theory into 
Practice. Proceedings of the vi Symposium Platonicum. Select Papers. Eds. Samuel 
Scolnicov and Luc Brisson. Sankt Augustin: Academia Verlag, 2003. 122-127.

Strauss, L. The Argument and the Action of Plato’s Laws. Chicago: The University of Chi
cago Press, 1992.




