http://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v68n171.64537

LA PSICOLOGIA MORAL
DE LA MARIONETA

CONFLICTO Y ACUERDO
EN LAS LEYES DE PLATON™

e

THE MORAL PSYCHOLOGY OF THE PUPPET
CONFLICT AND AGREEMENT IN PLATO’'S LAWS

JOSE ANTONIO GIMENEZ SALINAS™**
Universidad de los Andes - Santiago - Chile

Articulo recibido el 22 de abril de 2017; aprobado el 7 de julio de 2017.

*  Estearticulo forma parte del proyecto de investigacién posdoctoral Fondecyt n.° 3160472.
** jagimenezs@gmail.com

Como citar este articulo:

MLA: Giménez Salinas, J. A. “La psicologia moral de la marioneta. Conflicto y acuerdo
en las Leyes de Platon.” Ideas y Valores 68.171 (2019): 137-159.

APA: Giménez Salinas, J. A. (2019). La psicologia moral de la marioneta. Conflicto y
acuerdo en las Leyes de Platon. Ideas y Valores, 68(171), 137-159.

CHICAGO: José Antonio Giménez Salinas. “La psicologia moral de la marioneta.
Contflicto y acuerdo en las Leyes de Platén.” Ideas y Valores 68, n.° 171 (2019): 137-159.

[@) sv-ne-np | This work s licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXVIII ¢ N.° 171 « SEPTIEMBRE 2019 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA) e BOGOTA, COLOMBIA ¢ PP. 137 - 159



[138]

JOSE ANTONIO GIMENEZ SALINAS

RESUMEN

El trabajo presenta un modelo de psicologia moral a partir del andlisis del libro pri-
mero de las Leyes de Platén y, en particular, de la imagen de la marioneta. Entre los
intérpretes contemporaneos se debate sobre si esta imagen compromete una com-
prension de la templanza como “victoria” sobre los placeres o si mas bien respalda
una comprension de esta virtud como “acuerdo” entre estos y la razén. Para respon-
der a esta cuestion, se recurrird a la psicologia bipartita del Filebo. Esto permitira
reconocer, en la educacion de la virtud, el conflicto entre afectos y, en el resultado de
este proceso educativo, el acuerdo entre razon y afectividad.

Palabras clave: Platén, Leyes, educacion, moral, templanza.

ABSTRACT

The article presents a moral psychology model on the basis of the analysis of the first
book of Plato's Laws, particularly of the image of the puppet. Contemporary interpre-
ters have been debating whether that image entails an understanding of temperance
as a “victory” over pleasures, or whether it supports an understanding of that virtue
as an “agreement” between pleasures and reason. In order to answer that question,
the article resorts to the twofold psychology of the Philebus. This makes it possible
to recognize the conflict among affects, in education in virtue, and the agreement
between reason and affectivity, in the result of that educational process.

Keywords: Plato, Laws, education, morality, temperance.

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



LA PSICOLOGIA MORAL DE LA MARIONETA [139]

Introduccion

Tal como en la Republica, Platén funda el proyecto politico de las
Leyes en una psicologia. Sin embargo, no es claro que ambos intentos
tomen en cuenta el mismo tipo de psicologia, ni que conciban la relacién
de psicologia y politica de la misma manera. La dificultad para acertar
en el andlisis se encuentra en parte en la evidencia textual. Mientras
que en la Republica se hace uso de la division tripartita del Estado para
la comprension de la estructura del alma (1v 435d2-436ay), en las Leyes
no encontramos ningun pasaje que busque dar cuenta de la naturaleza
del alma a partir de la estructuracion de la sociedad, ni viceversa. No
obstante, a pesar de esta limitacidn, el célebre pasaje de la “marioneta”
(1 644d-645c) ofrece una clave interpretativa para entender no solo
la psicologia operante en el didlogo, sino también la arquitectura del
proyecto politico de la obra en general. En el presente trabajo quisiera
ensayar una nueva lectura de la “metafora de la marioneta”, con el fin
de clarificar especificamente el tipo de “psicologia moral” de las Leyes,
es decir, el tipo de estructura y dinamica psicoldgica que se presupone
tanto en la virtud como en su proceso de adquisicion.!

Para comprender la psicologia de la “marioneta” hay que consi-
derar la funcién de esta imagen en el contexto de las Leyes.> Existe un
acuerdo entre los intérpretes acerca de la necesidad de interpretar la
metafora como una explicacién de la “continencia” y la “incontinencia”
(akrasia) en la accion humana.? Desde este punto de partida comun, el
debate contemporaneo se ha centrado, por un lado, en determinar si en
la imagen opera una doctrina de partes del alma y, por otro, en enten-
der el tipo de psicologia moral que aqui se representaria. Si bien no me
dedicaré aqui a discutir esta cuestion, asumiré una posicion general al
respecto que servird para atender adecuadamente a la pregunta por la
psicologia moral.+

1 Lacuestion de si este modelo psicoldgico es idéntico, complementario o contradictorio
con el de la Reptiblica solo sera considerada tangencialmente (cf. Laks 2008 273-275). De
la misma manera, no correspondera aca responder a la pregunta por la interconexion
entre psicologia y politica en las Leyes.

2 Adiferencia de la estrategia de Brisson, quien subraya las posibles equivalencias entre
las clases sociales y las cuerdas de la marioneta a partir de la analogia de la Repiiblica
entre el alma y el Estado (cf. 301-305).

3 Platon no utiliza aqui este término de uso aristotélico, sino mas bien el término dxpdteta
(V 734bs) y su contrario éykpdrteta (1 645€8).

4 En esta discusion se encuentran, por una parte, los “unitaristas”, quienes niegan que
en las Leyes se abogue por algun tipo de particiéon animica (cf. Bobonich 2002 82-88;
Frede 117-118) y, por otra, los “particionistas”, ya sea en continuidad con el modelo
“tripartita” dela Repiiblica (cf. Gerson 150-151; con matices también Meyer 2012 351-353),
yasea reconociendo en la “marioneta” una division “bipartita” entre la parte racional y

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXVIII ¢ N.° 171 « SEPTIEMBRE 2019 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA) e BOGOTA, COLOMBIA ¢ PP. 137 - 159



[140]

JOSE ANTONIO GIMENEZ SALINAS

En la discusion acerca de la psicologia moral de la “marioneta” se
contraponen dos concepciones de “templanza”. Por una parte, algunos
defienden que aqui la virtud se concibe como una “victoria” sobre los
placeres, a diferencia de otros pasajes del dialogo, en donde esta vir-
tud refiere al “acuerdo” entre la razén y los afectos (cf. Meyer 161-162;
Russell 228)5 Por otra parte, mientras unos presentan el proyecto ge-
neral de las Leyes como uno basado en una psicologia que no da lugar
al acuerdo total entre lo racional y lo afectivo (¢f. Bobonich 2002 546
nota 122), otros acentuaran la posibilidad de este acuerdo a partir del
modelo psicologico de la marioneta (cf. Frede 120).

Para resolver esta discusion me parece fundamental asumir un
modelo psicoldgico que no pretenda ni equipararse ni oponerse al
tripartismo de los didlogos medios. Una actitud comun en el debate
es suponer que una division bipartita reduciria la parte impulsiva del
alma a las partes desiderativa o racional,® como si ambos modelos de
particion fuesen excluyentes entre si.” Para mostrar que esto no es asi,
adoptaré en este trabajo la perspectiva del “bipartismo” entre “placer”
y “entendimiento” del Filebo (22¢7-d1; 27d1-10). Mientras el tripar-
tismo de los dialogos medios considera (tres) tipos de deseos con sus
correspondientes placeres, el bipartismo distingue en el alma el aspecto
racional del afectivo. Este segundo modo de particion tiene importan-
tes consecuencias para la comprension de la unidad y multiplicidad
psicologicas. El conflicto interior en el ser humano no se origina tan-
to por su ser “compuesto”, como por el caracter “ilimitado” del placer
o parte afectiva del compuesto (24a6-25a5; 27e5-28a3). Considerado
exclusivamente desde su parte afectiva, el ser humano no solo es mul-
tiple, sino absolutamente “ilimitado”. Por otro lado, el entendimiento,
al introducir un “limite” en la contraparte “ilimitada”, dalugar a una
unidad arménica de los elementos de la mezcla (25d-26d10; 30a9-b8;

lairracional del ser humano (cf. Schopsdau 229-230). Para otras posiciones en el debate
véase Miiller (2013 46).

5 Mientras Meyer explica esta discordancia como una tactica dialégica, Russell acusa,
en cambio, la ausencia de un modelo de psicologia moral unificado en Platon.

6 No hay necesidad de negar la triparticion de la Repuiblica, la cual seguird siendo
aplicada en las Leyes —por ejemplo, en la explicacion psicoldgica de los crimenes (e.g.
1X 863a-864b)-. Fortenbaugh, en su fundamental monografia sobre las emociones en
Aristdteles, no solo explica el bipartismo psicolégico de este filosofo como un modelo
ético-politico deudor de la psicologia de las Leyes (cf. 26-30), sino que diferencia claramente
los distintos alcances del tripartismo y del bipartismo platdnicos (cf. id. 31-44). El autor,
sin embargo, si bien reconoce la importancia del Filebo para la psicologia de las Leyes (cf.
id. 24 nota 3), no alcanza a ver en este didlogo el fundamento ontolégico del bipartismo.

7 Mesch ha defendido, sin embargo, el caracter no excluyente de estos modelos de division
(cf- 101). También Brisson (cf. 292-293).

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



LA PSICOLOGIA MORAL DE LA MARIONETA  [141]

64b6-8; 64d3-€3). Como se puede apreciar aca, a esta clase de division
psicoldgica viene aparejado un tipo de psicologia moral, de manera que,
si en la “marioneta” se representa un bipartismo de este tipo, parece
representarse también un modelo de virtud como “armonia” entre los
afectos y de “acuerdo” entre estos y la razén.

Para llevar a cabo este proyecto: i) presentaré los presupuestos
metodologicos de la investigacion sobre la virtud a partir de la re-
construccion del inicio de las Leyes (625b-634a); ii) al considerar el
desarrollo argumentativo del pasaje antecedente a la imagen de la ma-
rioneta (634b-644b), sefialaré el alcance y los limites de la analogia de
la valentia con la templanza; iii) analizaré la imagen de la marioneta
(644c-645¢) adoptando como criterio interpretativo el modelo de divi-
sién bipartito del Filebo; iv) finalmente, intentaré mostrar, a partir de
una comprension de la practica de los simposios como condiciéon de la
conduccion racional de la marioneta (645d-650b), que si bien la templan-
za presupone un conflicto entre afectos en su proceso de adquisicion,
consiste fundamentalmente en una especie de acuerdo entre los aspec-
tos afectivos y racionales del ser humano.

La basqueda de la virtud

Victoria y acuerdo

Las Leyes se abre con la discusion por el objetivo de la legislacion.
Mientras que el cretense Clinias y el espartano Megilo defenderan las
instituciones dorias que se ordenan a la consecucién de la victoria mi-
litar, el Ateniense antepondra a la victoria el objetivo de la paz. Ahora
bien, a pesar de las diferencias en la determinacion del objeto de la le-
gislacion, los participantes en la conversacion coincidiran acerca de la
necesidad de que la legislacion promueva ante todo la virtud de los ciu-
dadanos (631a). Los objetivos politicos se corresponderan de esta manera
con la promocién de algun tipo de virtud: mientras la legislacion doria
requerira de la valentia guerrera, para el Ateniense seran necesarias
también otras virtudes. En el debate se hara uso de dos criterios distin-
tos de entrelazamiento entre la virtud y la legislacion: por una parte,
la analogia entre el orden politico e individual; por otra, la adecuacion
de la virtud como medio para la consecucion del fin de la legislacion.
Como veremos, el desplazamiento en el uso de estos criterios explica-
ra en parte los cambios de estrategia argumentativa en la discusion.

8 Las Leyes es un texto bastante mas general e impreciso que el Filebo en su analisis
psicoldgico (cf. Frede 114; Miiller 58-59). Esta es una razon adicional para considerar
algunas cuestiones del Filebo como “presupuestas” en las Leyes.

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXVIII ¢ N.° 171 « SEPTIEMBRE 2019 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA) e BOGOTA, COLOMBIA ¢ PP. 137 - 159



[142]

JOSE ANTONIO GIMENEZ SALINAS

Para Clinias toda ciudad estd en guerra con toda ciudad (626a) y
esta tesis encuentra su fundamento (apxrv) en el hecho de que cada
uno es enemigo de si mismo (626d). De esta manera se introduce en el
dialogo el ideal moral de la “continencia™ “y en esa [guerra], extran-
jero, el vencerse a si mismo (10 vik&v avToV) es la primera y mejor de
todas las victorias, y sucumbir a si mismo (16 8¢ frtadcBat avTtov) lo
mas vergonzoso de todo v, a la vez, lo peor” (626e2-4). Esta analogia
entre enemistad psicologica y politica va sin duda mas alla del signi-
ficado habitual de la “valentia”, virtud que capacita para enfrentar los
miedos que suscita el enemigo exterior. El Ateniense, por su parte, sin
recurrir a esta analogia, argumentara contra Clinias a partir de la dis-
tincidn entre guerra exterior (moAepog) e interior (como guerra civil o
sedicion: otaolg: 628b2), al proponer el caso de un grupo de hermanos
que se somete a la decision de un juez para dirimir una situacién de
conflicto. Aqui se presentan tres maneras de defender la posicion de la
parte “justa” un primer juez mandard a matar a los injustos, un segundo
los dejara con vida, aunque sometidos contra voluntad al gobierno de los
hermanos justos, mientras que un tercero (el mejor) intentara mas bien
que “hagan las paces” (StahAd&ac), otorgandoles leyes que garanticen en
el futuro que cada uno “cuide del otro” (mapag@uAdrtetv) como amigos
(627d-628a). La distincién del Ateniense conduce a Clinias a asumir una
posicion intermedia: la guerra es el estado natural entre enemigos, mien-
tras la paz define la relacidn entre amigos. Este compromiso permite al
Ateniense concluir el argumento sin tener que rechazar la “necesidad de
la guerra”, en la medida en que la disension en el seno de la ciudad es
perjudicial incluso desde una logica bélica (628a9-b4). La guerra es en
determinadas circunstancias algo necesario (T@v dvaykaiwv), sin ser
nunca “lo éptimo” (16 &piotov), en la medida en que se ordena a la pro-
duccién de la paz y la amistad ciudadana, “amistad” que permite a su
vez que la victoria en la guerra sea posible (628c9-e1).

La necesidad de una legislacion para la paz permite al Ateniense
introducir otras virtudes en el marco de la “virtud total” (cvundong
dpetiiG: 630b3). Mientras que la guerra exterior se sustenta en la “valentia”
(&vdpeia) de los soldados, la solucién de los conflictos intestinos requie-
re de “justicia” (dwcatoovvn), “templanza” (cwpoovvn) y “prudencia”
(ppovnotg) (630a6-b2). Esta lista de virtudes presenta una estructura
jerarquica: la prudencia gobierna a las demas virtudes, seguida por
la templanza acompaiiada de razén; a continuacion, se encuentra la
justicia que surge de la mezcla de las virtudes anteriores con la valentia,
cerrando la lista la valentia (sola) (631c5-d1). La presente jerarquia de vir-
tudes permitird al Ateniense poner a la “templanza” en el centro de la
educacion ciudadana. Esta virtud parece ser considerada sin mas como

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



LA PSICOLOGIA MORAL DE LA MARIONETA  [143]

la “virtud virtud propia del alma” (631c7: yoxi¢ €€iq). La prudencia, por
su parte, aun cuando no estara presente en todos los pasos del proceso
educativo, serd condicion de la recta educacion del caracter.

No obstante lo dicho, el desplazamiento del centro de interés desde
la valentia a la templanza no se lleva cabo como se esperaria. El Atenien-
se procede a ampliar la concepcion de la valentia doria como una “lucha
contra los temores y dolores”, a una “contra los deseos y placeres” (mpog
no0ovg te kai Ndovag) (633c8-ds). Al realizar esta operacion, el Ate-
niense echa mano de la analogia entre enemistad psicoldégica y politica
afirmada por Clinias (633d5-7). El temor y el dolor contienen, mien-
tras que el placer y el deseo nos mueven a actuar (pues son “refinados y
aduladores™ kopya kai BwmevTikd: 634a3-4), de modo que luchar contra
estos no consiste tanto en ir contra el enemigo (exterior) como contra si
mismo.® Como bien sefala Calvo, la interiorizacién de la valentia hace
practicamente indistinguible a esta virtud de la templanza (cf. 59). De esta
manera, la templanza, como “valentia interior”, asume la forma de un
“conflicto” del hombre consigo mismo.

Como distintos autores han hecho notar, el curso que sigue el dialo-
go dista de ser obvio. En vez de continuar con el analisis de las virtudes
como adecuadas para la produccion de la paz de la ciudad, el Ateniense
no solo recurre al criterio analégico, sino que lo asume desde la perspec-
tiva bélica de Clinias, y no, como se esperaria, desde la perspectiva de
la paz politica. Ademas, aunque es cierto que el “modelo de acuerdo” ha
sido hasta aqui formulado por el Ateniense en un contexto social y no
individual (627d-628a), este sera defendido explicitamente a nivel indi-
vidual en las definiciones de educacion (1 643b-644b; 11 653a-b). Meyer
intenta justificar el proceder del Ateniense —al asumir la posicién de
Clinias (626e) y al describir la valentia (y la templanza) como una “vic-
toria sobre los placeres” (632e-636¢)— como una concesion tdctica con
su interlocutor para llevarlo a aceptar conclusiones que inicialmente no
estaba dispuesto a considerar (cf. Meyer 2015 96-97, 162-163). No parece,
sin embargo, que Platén haga uso de este recurso tan solo con fines es-
tratégicos. Este recurso parece mas bien cumplir una funcién heuristica,
en la medida en que la valentia servird de “modelo” (mapadetypa) para
la comprension de las demas virtudes (632e3-5). Para dar una explica-
cién adecuada de este giro argumental habrd que considerar por tanto
las consecuencias de una comprension de la templanza a partir de la in-
teriorizacion de la valentia.

9 “Los enemigos mas cercanos y mas terribles” (634bs-6). La concepcion de la valentia
como una lucha tanto contra dolores y temores como contra placeres y deseos se
encuentra ya en el Laques (191d).

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXVIII ¢ N.° 171 « SEPTIEMBRE 2019 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA) e BOGOTA, COLOMBIA ¢ PP. 137 - 159



[144]

JOSE ANTONIO GIMENEZ SALINAS

Experiencia e integracion de los placeres

;Como es posible que la valentia como (tltima) parte de la virtud
sirva de criterio parala comprension de la templanza? ;Son los placeres
“enemigos” de la razon y la superacion de este conflicto una “victoria”
de la razén sobre estos? La estrategia del Ateniense consistira en reba-
tir el antihedonismo dorio, haciendo uso precisamente de la estructura
del conflicto propia de la lucha con el enemigo. Este uso, sin embargo,
no solo facilitara tdcticamente el “acuerdo” con Clinias y Megilo, sino
que permitira entender mejor la misma estructura de la templanza, en
cuanto que, tanto valentia como templanza, se adquieren por medio de
la experiencia de dolor y placer respectivamente. Consideremos enton-
ces la critica del Ateniense a la educacion militar doria.

Es conocido que espartanos y cretenses destacan por su vida austera
y poco hedonista (635b4-6), a pesar de no tener instituciones consa-
gradas a la educacién en el placer (634c7-d8). El Ateniense juzga, sin
embargo, que la educacion militar no “vence” realmente a los placeres,
al no entregar al soldado las herramientas para ser efectivo en resistir-
los (kapTepeiv: 635¢7). Para justificar su punto, el Ateniense apela en
primer lugar a la permisividad de los dorios con determinadas practi-
cas hedonistas. Esta linea de argumentacion no busca tanto atacar la
educacion militar, como revelar su hipocresia, modo de proceder que
sera finalmente desechado por no contribuir a un didlogo cooperativo
(637b6-d2).”° La segunda consecuencia y la auténtica carencia de la edu-
cacion militar se encuentra en su incapacidad de dar razdn positivamente
de los placeres como experiencias que, al modo del entrenamiento mi-
litar con los temores y dolores, deben ser primero vividas para poder
ser realmente vencidas.”

Este problema radica en la misma estructura de la valentia militar
como actitud de resistencia en vistas a la “conservacion” (cwtnpia) de
la posicion en la batalla (cf. Rep. 1v 429¢7-d3). Desde el punto de vista
de la conservacion de la posicidn, la resistencia del dolor implica su
aceptacidn positiva, mientras que la resistencia del placer consiste mds
bien en su rechazo. El giro hacia la templanza (anunciado en 635e5-6)
se produce precisamente ante la necesidad de explicar los limites de la
valentia. Por lo tanto, si bien esta virtud sirve heuristicamente de mo-
delo para la comprension de la templanza, es esta ultima virtud la que
permitira a la valentia ser integrada en la virtud total.

10 Sobre la estrategia argumentativa y evaluacion de la “homosexualidad” en este pasaje
de las Leyes (cf. Clark 19-23).

11 Frente al entrenamiento (635¢2-3: yeyvpvaouévovg) de los soldados en el dolor, el
Ateniense opone su inexperiencia o falta de practica (635¢5-6: dmetpot... dpeAétnrol)
en el trato del placer.

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



LA PSICOLOGIA MORAL DE LA MARIONETA  [145]

La posibilidad de la experiencia (templada) del placer se funda, por
su parte, en una particular concepcion de la naturaleza del placer y el
dolor (636d4-e3). Estos son “fuentes” (mnyat) que fluyen libremente “por
naturaleza” (pvoel). Nuestra felicidad estara dada por el modo en qué
nos sirvamos de estas fuentes: “el que saque de ellas de donde, cuan-
do y cuanto se debe, ese sera feliz” (0 p&¢v dpvtopevog 60ev te del kal
OmoTE Kal OMdoov evSatpovel: 636d8-e1), mientras que el que las utilice
sin inteligencia (dvemiotnpovwg) y fuera del tiempo oportuno (xtog
TOV Kalp®v) vivira la vida contraria. Segun esta caracterizacion, ni el
placer ni el dolor deben elegirse o rechazarse per se, sino que, dado el
caso y en la medida adecuada, uno u otro debe ser preferido (cf. Fil.
66a7-9y Pol. 284e6-8). La inteligencia aparece, por su parte, como una
condicidn para la determinacion de esta medida de la accién. La edu-
cacion en el placer deberia apuntar, por lo tanto, no solo al vencimiento
o resistencia, sino también a la formacién de un juicio (prudente) que
permita reconocer en cada situacién qué placeres y en qué medida de-
ben ser aceptados o evitados.

La determinacién de una necesaria experiencia del placer y de su
optima integracion “con medida” nos permite distinguir dos momentos
dela educacion en el placer: i) el proceso educativo en el cual el placer es
experimentado en vistas a su dominio, y ii) el resultado de este proceso
como la integracion del placer con medida. La funcidn “pedagogica”
de la experiencia del placer se muestra paradigmaticamente en los
simposios o reuniones de bebida. Dramaticamente esta presentacion
es decisiva, si consideramos que, para Megilo, el rechazo de los espar-
tanos a las fiestas dionisiacas y en particular de la ebriedad constituye
el orgullo de lalegislacion antihedonista doria (636e4-637bs). Pero es a
la vez su funcion sistematica de una importancia fundamental para el
proyecto general del didlogo (cf. Strauss 13).

El ejemplo de los simposios (638¢c-642a) nos permitird entender la
funcién de la experiencia en el proceso educativo. La experiencia pla-
centera corresponde aqui a la “embriaguez” (1é6n: 637d3), de la cual es
necesario determinar su “efecto” (¢pyaociav) y la medida de su “consu-
mo” (mpoo@opdv) (638c2-e6). La determinacion de la medida de esta
“actividad en comun” (kowvwvia) esta bajo la supervision de un “li-
der” (Gpxwv) (639¢1-6) que, de modo andlogo a como el general de un
ejército debe ser valiente para servir de modelo a los que prueban el te-
mor, este ha de ser “juicioso” (@povipov), “imperturbable” (40opvBov)
y “encontrarse sobrio” (viigovtd) (640c6-dy). El lider cumple la fun-
cion del legislador al encarnar el juicio prudente que se encuentra, por
su parte, debilitado en los embriagados. Finalmente, mientras que la
funcién del lider es el resguardo y acrecentamiento de la “amistad”
(pthia) de los comensales (640c9-d2), la finalidad de estas reuniones

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXVIII ¢ N.° 171 « SEPTIEMBRE 2019 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA) e BOGOTA, COLOMBIA ¢ PP. 137 - 159



[146]

JOSE ANTONIO GIMENEZ SALINAS

es la educacion del cardcter de los bebedores, una “parte importante”
(neyaAnv poipav: 641d1-2) de la educacion espiritual o “musical” de los
ciudadanos (641b-642a). La inclusion de los simposios como parte del
proyecto educativo general (643b-644b) nos entrega una luz adicional:
como todo proceder educativo, los simposios deberian tener también
la estructura de un “juego” (naifovtd: 643b4-7), ordenado a “volcar los
placeres y los deseos” (tpémetv tag fdovag kai émbupiag: 643c7-8) ala
formacion de ciudadanos capaces de “gobernar y ser gobernados con
justicia” (&pxetv te kal &pyeoOat...uetd dikng: 643e6).

El juego de los simposios no representa el estado virtuoso, sino mas
bien el proceso de adquisicion de la templanza, paralo cual la analogia
con la formacion de la valentia cumple una funcion clave al poner en el
centro la experiencia afectiva como precondicion de la adquisicion de
la virtud. Sin embargo, la templanza no puede adoptar de modo abso-
luto la estructura de la valentia, en la medida en que esta dltima virtud
requiere de la primera para integrarse en la virtud total. Esto explica
el hecho de que se presente ahora la templanza desde la perspectiva de
su adecuacion al objetivo de la justicia de la ciudad, es decir, como un
“gobernarse a si mismo” (dpxelv abT®@V: 644b6-7). La imagen de la ma-
rioneta viene a explicar plasticamente esta forma de “autogobierno”
como precondicién de la justicia politica.”” A partir de este desplaza-
miento hacia la “virtud completa”, es necesario considerar otra vez la
perspectiva adoptada. Si bien son evidentes las ventajas de la analogia
con la valentia para la comprension de la templanza, es claro también
que la nocién de virtud como integracion de placer con medida y la
nocioén de educacion como el proceso hacia tal integracion, entran en
conflicto con la nocién de “enemistad interior”. Los componentes psi-
coldgicos del ser humano, junto con el ideal normativo del gobierno de
la razén que nos presenta la imagen de la marioneta, nos permitiran
entender como deben ser integrados los distintos aspectos de las vir-
tudes particulares que constituyen la virtud total.

12 Mientras Meyer circunscribe expresiones como “vencerse a si mismo” (10 vikav
avtov) y “ser mas fuerte que si mismo” (10 kpeittw £avtod) al dmbito psicolégico
(como “autocontrol”), sostiene que “gobernarse a si mismo” (dpxetv abT@®V) tiene un
significado politico (como “autonomia”) (Meyer 2015 168-171). Bobonich, en cambio,
interpreta estas expresiones como sinénimas (cf. Bobonich 1994 18). En mi opinidn, si
bien estas expresiones refieren ambas a la estructura “psicoldgica” de la templanza, no
significan lo mismo, en la medida en que dan razén de esta virtud desde la perspectiva
delavalentiay desde la de la justicia, respectivamente. Sin embargo, dada la referencia
del Ateniense al acuerdo previo con Clinias y el lenguaje utilizado en la “marioneta”
(cf. 626¢, 645b), es claro también que al menos hasta aqui no puede juzgarse que el
Ateniense esté tomando una decision por una u otra de estas expresiones.

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



LA PSICOLOGIA MORAL DE LA MARIONETA  [147]

La marioneta

Estructura y dindmica

La marioneta representa la interaccion de distintos factores moti-
vacionales en el individuo (A\u@v €kactov: 644c4). Esta imagen no
pretende dar razon de la formacion del cardcter, sino que solo busca
entregar un criterio de distincion entre la accién virtuosa y la viciosa,
sin revelar el proceso educativo que capacita al sujeto a actuar de esta
manera. No obstante esto, la consideracion de la estructura y dinamica
psicoldgica que nos revela esta imagen es de crucial importancia para el
objetivo de entender la relacion de “conflicto” y “acuerdo” en el compor-
tamiento humano.

Laimagen de la marioneta articula distintos elementos que han es-
tado de una u otra manera vinculados al tratamiento de la valentia y de
la templanza alo largo del didlogo: i) placer y dolor, ii) las expectativas®
de confianza y de temor, y iii) el razonamiento. Sefialaré a continuacién
algunos aspectos fundamentales de esta distinciéon que son centrales
para la interpretacion de la imagen.

1. Placer y dolor no son ya presentados desde la perspectiva de la ley
y la formacion del caracter (636d4-e3), sino mas bien como un par de
“consejeros en nosotros, contrarios e insensatos” (¢v adT® cupupovAw
évavtio Te Kal dppove: 644¢6-7), es decir, como factores motivacio-
nales que operan fuera de la medida y de la ley, usurpando la funcién
de “consejera” de la razén. Por otra parte, se trata de afecciones “con-
trarias entre si”, lo que ya supone un primer nivel de conflicto. Como
veremos mas adelante, la relacion de contrariedad en el presente nivel
motivacional es fundamental para entender la naturaleza del gobierno
que ejerce el razonamiento sobre los estados afectivos.

2. “Temor” (poPog) y “confianza” (Bappog) como “opiniones acer-
ca del futuro” que anticipan dolor y placer respectivamente (644c9-du),
si bien dependen basalmente del nivel motivacional anterior, presen-
tan una novedad que no se puede pasar por alto: en el origen de estas
afecciones participa la “opinién”. En Filebo 32bg-c3 encontramos una
descripcion similar de las expectativas como “especies de placer y dolor”
que tienen lugar en el alma ante la “esperado” (¢éAm{opevov) como lo
placentero y doloroso.** Ahora bien, aqui se anade a la formulacién de
las Leyes una aclaracion fundamental: la anticipacion confiable es en

13 Traduzco €Amig por “expectativa” en vez de “esperanza” por el caracter neutro de esta
primera acepcion, que expresa la posibilidad de que se esperen del futuro tanto bienes
como males.

14 En Timeo 69d1-4, en cambio, son estas mismas afecciones -y no fundamentalmente

placer y dolor”- descritas como “consejeros irracionales” (dppove cuppovlw). Es
plausible pensar que, en las Leyes, al no hacerse mencién directa a la irracionalidad

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXVIII ¢ N.° 171 « SEPTIEMBRE 2019 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA) e BOGOTA, COLOMBIA ¢ PP. 137 - 159



[148]

JOSE ANTONIO GIMENEZ SALINAS

si misma placentera, mientras que la anticipacion temerosa es doloro-
sa. De esta manera se puede entender que las expectativas motiven a la
accién en cuanto especies de placer y dolor, si bien no exactamente del
mismo placer y dolor que anticipan.”

3. Al “razonamiento” o “calculo” (Aoytoudg), finalmente, le com-
pete determinar en cada circunstancia “lo mejor y lo peor” (&petvov i
Xelpov) respecto a los mentados factores motivacionales (644d1-3). Aqui
es necesario evitar una interpretacion instrumental del razonamiento.
El reconocimiento del placer y del dolor como “materia” de la legisla-
cion (cf. Leyes v 732€) no significa que el calculo de la razén sea uno
de orden hedonista (contra Miller 57-58). El razonamiento debe echar
mano de un criterio de decision distinto del mismo placer y dolor para
poder determinar en cada accién lo més conveniente.*

Una vez distinguidos los componentes psicoldgicos que interactiian
en la marioneta, podemos abordar la imagen misma. El Ateniense nos
invita a representarnos a cada uno de nosotros como una “marioneta
divina” (Badpa [...] Oelov), construida como un “juguete” (maiyviov)
o por una razén seria (644dy-9). Mientras una “marioneta” hace pen-
sar en un artificio movido desde fuera, un “juguete” refiere mas bien
a una maquina movida por un mecanismo interno. Ambos conceptos
acentiian con mayor o menor fuerza que el comportamiento del ser hu-
mano esta solo parcialmente bajo su control.” Ahora bien, segiin cémo
entendamos el caracter divino de la marioneta, podremos explicar de
una u otra manera esta falta de autonomia. Si “divino” significa “per-
tenencia a la divinidad” —como sugiere la posterior caracterizacion del
ser humano como “un juguete de la divinidad” (Beo® Tt maiyviov: vir
803c4-5)—, podria pensarse que los “dioses” mueven las cuerdas de la
marioneta. Si “divino” indica, en cambio, lo “mejor” en el hombre (su
virtud), en contraste con lo propiamente “humano” (aquello que surge
de la necesidad y de la naturaleza) (cf. 1v 716a-d y v 732e-733d), la falta
de control de la marioneta tendria que explicarse por la animalidad y no

de las expectativas, se quiera enfatizar la participacion (relativa) de estos afectos del
ambito racional.

15 Eneste sentido, es fundamental la distincion de Gosling entre “placer/dolor anticipado”
y “placer/dolor de la anticipacion” (cf. 52-53).

16 Scolnicov, en cambio, sostiene que “todas las cuerdas” de la marioneta representan
el punto de vista empirico e instrumental, quedando ausente de esta imagen el punto
de vista normativo de la razén (cf. 123). Efectivamente, el “razonamiento” no asume
el punto de vista eidético del “intelecto” (vodg), pero no porque adhiera al criterio
empirico del “placer”, sino mds bien porque tiene por objeto la accién en el horizonte
de la “contingencia” del futuro (cf. Fil. 21¢5-6 y 39€1-6).

17 Paraun interesante andlisis de estos términos en el contexto cultural griego (cf. Kurke
126-128).

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



LA PSICOLOGIA MORAL DE LA MARIONETA  [149]

por la divinidad del ser humano. Sin intentar resolver aqui esta discu-

sion, me parece fundamental atender en la interpretacion de este pasaje,

junto al caracter de “juguete” del hombre -al encontrarse facticamente
condicionado por un mecanismo que explica su comportamiento—, tam-
bién asurol de “jugador” (cf. Jouét-Pastré 38), perspectiva que justifica
que la “marioneta” sea un “relato sobre la virtud” (645b2)."®

Segtin este doble caracter del ser humano como marioneta, po-
demos distinguir en la imagen una consideracion descriptiva y una
normativa. A nivel descriptivo la imagen nos presenta un conjunto de
cuerdas que mueven a la fuerza a la marioneta, siendo estas identifi-
cadas con los “estados en nosotros previamente sefialados” (tadta tad

Taon v fuiv: 644e1).” Estas cuerdas “tiran” (4vOéAkovotv) en direccio-

nes opuestas, de modo que conducen a acciones contrarias entre si (¢’

évavtiag mpdkelq) (644e1-4). Esta descripcion acentia la fundamental

“contrariedad” entre las cuerdas. En mi opinion, aqui no estd en juego

la contrariedad de la cuerda de oro con las cuerdas de hierro, sino mas

bien una contrariedad mas elemental entre las mismas cuerdas de hierro.

La contrariedad entre los estados afectivos se anuncia previamente en

la afirmacién de que placer y dolor son consejeros insensatos “contra-

rios entre si”. La presencia basal de placer y dolor en las expectativas de
confianza y temor hace de estas también experiencias “contrarias”. El
logismos, en cambio, no parece participar de este tipo de “contrariedad”,
puesto que se encuentra como “principio de conduccidn” por encima

(émi: 644d1) de ambas parejas de contrarios (cf. Miiller 60-61).

Podemos pensar en tres especies de conflicto entre los estados afec-
tivos que interactian en la marioneta. Una primera especie tiene lugar
cuando nos representamos un objeto o estado de cosas como placen-
tero y doloroso a la vez.>* En segundo lugar, no es ya la representacion
del placer o dolor inmediato lo que ocasiona el conflicto, sino mas bien

18 A pesar de que la marioneta tenga la funcién de mostrar que el hombre “es mejor que
si mismo”, no puede negarse que esta imagen carga al menos con un aspecto “fatalista”
(cf. Gerson 150; Plotino En. 111.2.15.31-39).

19 Varios autores han defendido que el “razonamiento” debiese estar incluido dentro de
los referidos “estados (afectivos)” (maOn), dado que, en determinados contextos, pathos
puede significar para Platon simplemente “estado, experiencia” (cf. Bobonich 2002 539-
40 n. 77; Gerson 152; Meyer 2015 179). Ahora bien, si son todas las cuerdas en general y
no especificamente las de hierro las que en este pasaje se presentan en conflicto, no es
crucial para mi interpretacion de laimagen. En mi opinién, la oposicion entre la cuerda
de oroylas de hierro debe presuponer un conflicto previo entre las mismas cuerdas de
hierro, generado por su naturaleza “contraria” y “multiple” (la presencia de un conflicto
semejante es defendido también por Mesch 104 y Frede 117-118).

20 Sibien Frede reconoce que el origen de la contrariedad es la oposicion del placer con el
dolor, explica la contrariedad de las cuerdas de hierro como si todas estas fueran “ex-
pectativas” (Frede 117). Si bien es cierto que el horizonte del “futuro” es fundamental en

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXVIII ¢ N.° 171 « SEPTIEMBRE 2019 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA) e BOGOTA, COLOMBIA ¢ PP. 137 - 159



[150]

JOSE ANTONIO GIMENEZ SALINAS

la opinidn acerca de las consecuencias placenteras o dolorosas futuras
que contratastan con la inmediata consecucion o huida del objeto re-
presentado. Finalmente, puede concebirse un tercer tipo de conflicto
entre afectos de la misma especie (placeres con placeres, expectativas
con expectativas, etc.) que no pueden ser elegidos al mismo tiempo.

En mi opinidn, estas formas de conflicto encuentran su fundamento
en la doctrina del Filebo que clasifica al placer y al dolor en el género de
lo “ilimitado” (&4metpov) (27e1-28a3). Que el placer sea “ilimitado” quie-
re decir que: i) se trata de una experiencia de la cual siempre se puede
esperar “mas” (LdANOV) y que nunca sacia por completo al “deseo”, en
la medida en que busca la “totalidad” (ndv), y ii) que esto ocurre pre-
cisamente porque depende de su contrario, i. e. el dolor (35d8-36bg).> El
deseo de placer es “ilimitado”, en la medida en que nace de la experiencia
del vacio doloroso cuyo “llenado” sera placentero. Como intenta mostrar
el extenso analisis de los “falsos placeres”, la imposibilidad de compla-
cerse en el objeto en si mismo —puesto que nos complacemos mas bien
a partir de nuestro propio estado defectivo- es origen de la “insensatez”
en la apreciacion de la realidad, incluso cuando no se busca otra cosa
que la pura obtencidn de placer (e.g. 41d1-42¢3; 46b6-47c1). Los distintos
estados afectivos revelan también esta estructura “contradictoria” (47c2-
e3), situacion que no los vuelve malos per se, pero si dependientes de un
limite u orientacidon que no se pueden dar a si mismos (54c9-e8). En este
sentido, la contrariedad interna de nuestra misma estructura afectiva
precede ala contrariedad entre afectividad y razon. En este tltimo caso
no se da propiamente una relacion de “contrariedad”, en cuanto que la
razén, antes que oponerse a los afectos, busca detener el conflicto (mabet
pOG AAANAa Tavavtia Stagopwe £xovTa) y crear amistad entre estos
(25d11-e2; 63b3-c3; 64d9-e3). De la misma manera procede una buena
legislacion (Leyes 627d-628a) y un buen lider en los simposios (640c9-
d2), al guardar la “amistad” (piAia) entre las partes en conflicto y entre
los comensales respectivamente.

Ahora bien, volviendo a la marioneta, tras la descripcion de la lucha
entre las cuerdas nos encontramos con una “prescripcion” acerca del
comportamiento conducente ala virtud. La consideracion normativa de
la marioneta no apela tanto a su multiplicidad y contrariedad, como ala
posibilidad de darle unidad al movimiento de esta: para contrarrestar
(dvOéAkewy) a las demas cuerdas se debe (d¢iv) seguir a una (sola) ()
de estas (644e4-6). La sucinta comparacion entre la cuerda de oro y las

la motivacion de la accidn, es claro también que los placeres y dolores actuales generan
ya contrariedad en la accion.

21 No me referiré al caso problematico de los “placeres puros”, los cuales, si bien ya no
suponen una experiencia previa de dolor, tienen igualmente lugar cuando un estado
defectivo o de vacio es dejado de lado (cf. Fil. 51b5-7).

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



LA PSICOLOGIA MORAL DE LA MARIONETA  [151]

cuerdas de hierro apela ala unidad, debilidad y suavidad de la primera,
y ala multiplicidad (645a4: mavtodamnoig €ideowv), dureza y violencia de
las segundas (645a2-3; 645a6). La suavidad de la cuerda de oro parece
servir a la conduccién (Gywynv) —puesto que cuerdas duras son menos
aptas parala articulacion de varios movimientos que una cuerda suave
y flexible—, pero se revela también como un déficit: al mover con suavi-
dad y sin violencia (mpdov 8¢ kai 00 Praiov), la cuerda de oro no puede
realmente contrarrestar ella sola a las cuerdas de hierro, requiriendo
de la ayuda de ciertos asistentes (Onnpetd®v) (64526-8).

Vemos en la imagen que el ser humano, en cuanto jugador, debe
obedecer al razonamiento, el cual, antes que coaccionarnos “desde afue-
ra”, nos mueve con persuasion racional (contra Scolnicov 123-124). Esta
forma de mover sin forzar se muestra en la “suavidad” de la cuerda de
oro. A pesar de esto, como hemos visto, esta “virtud” conlleva un déficit
en el gobierno de la accién, de modo que el razonamiento requerira de
asistencia para articular en una unidad el conjunto de estados afectivos
que fuerzan al sujeto a acciones contrarias. Si bien la imagen sugiere
en primera instancia la oposicion “directa” de la cuerda de oro con las
cuerdas de hierro, la referencia a la debilidad del razonamiento frente
alos estados afectivos y el requerimiento de “cuerdas auxiliares” hacen
pensar que una oposicion directa de fuerzas sera inefectiva parala con-
duccién de la marioneta (contra Miiller 56). Existe, sin embargo, otra
manera de pensar la “conduccion durea” que no implica una tal confron-
tacion: una cuerda suave podra oponerse a una multiplicidad de cuerdas
violentas cuando sea capaz de articular (con inteligencia) las fuerzas ya
existentes. Por consiguiente, si el razonamiento tiene que articular las
fuerzas afectivas en conflicto, tendra que contar con el apoyo parcial de
al menos una parte de estos afectos, es decir, tendra que gobernar sobre
las cuerdas de hierro con la ayuda de estas mismas cuerdas.?

El analisis ensayado sobre la imagen de la marioneta nos permite
sacar las siguientes conclusiones para el objetivo de nuestra investigacion:
i) el conflicto interior del ser humano tiene lugar fundamentalmente
entre estados afectivos (placer, dolor, confianza y temor), ante los cuales
el razonamiento no solo determinara la actitud afectiva que debe ser
preferida en cada situacion, sino también buscara apaciguar el conflicto
interno entre estos afectos otorgandoles un “limite” y proponiéndoles
un objetivo comun; ii) la conduccion del razonamiento sobre la accién

22 Miiller, en cambio, considera que “los asistentes” del razonamiento son “las leyes”
(55). Contra esto cabe decir que es la misma “conduccién de la ley” (que es idéntica
al “razonamiento” cuando se hace doctrina comun) la que requiere de “asistencia”
(645a4-5). Meyer, por su parte, reconocerd en la “asistencia” del razonamiento la parti-
cipacion de la “parte irascible” del alma (2012 358-360). Sobre esta interpretacion, véase
abajo la nota 26.

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXVIII ¢ N.° 171 « SEPTIEMBRE 2019 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA) e BOGOTA, COLOMBIA ¢ PP. 137 - 159



[152]

JOSE ANTONIO GIMENEZ SALINAS

humana se alcanza por medio de la articulacion de las fuerzas afecti-
vas ya existentes, al poner a su favor determinados afectos contra los
demas; iii) respecto a la nocion de virtud que aqui se representa, parece
ser que el “autogobierno” de la marioneta se alcanza cuando las partes
“gobernadas” son vencidas (en su pretension de erigirse como criterio
altimo de la accion humana) sin ser eliminadas, sino mas bien siendo
integradas al proyecto comtn que conduce el razonamiento. En qué me-
dida aqui se conectan las nociones de “victoria” y “acuerdo”, solo puede
admirarse adecuadamente si se considera el proceso de formacion del
cardcter necesario para dar lugar ala conduccion durea. El “trasfondo”
que falta en esta “imagen” podra tomar finalmente forma, si analizamos
el tratamiento de la “marioneta embriagada” con el que se concluye el
libro primero de las Leyes.

La marioneta embriagada

Tras presentar la metafora de la marioneta, el Ateniense retomara
la discusion sobre la embriaguez controlada de los simposios, con el
objetivo de probar, primero, que el estado de embriaguez equivale a ser
vencido por las cuerdas de hierro de la marioneta y, segundo, que tal
estado puede ordenarse a la obtencién de la virtud. Lo primero ocurre
porque el estado interno del ser humano puede ser alterado por factores
externos: asi, cuando la “marioneta sobria” consume vino, sus place-
res, dolores, impulsos y amores se vuelven mas intensos, mientras que
sus percepciones, recuerdos, opiniones y pensamientos la abandonan
(645d4-e3). La “marioneta embriagada” pierde el control sobre si misma.
Albeber vino los comensales ya no sienten miedo, se vuelven confiados
y francos en el hablar, llenandose de esperanzas positivas en el futuro
(649a4-b6). Ahora bien, dado que los simposios han sido previamen-
te presentados como “juegos” que fomentan la amistad y educan a los
comensales en el autogobierno (638c-642a), ;cdmo serd posible, como
Clinias hace notar, que este objetivo se alcance por medio de la dismi-
nucién del control sobre si mismo (646b3-5)?

El Ateniense defiende esta pérdida de control a partir de la analo-
gia con el entrenamiento corporal. El ejercicio fisico tiene como efecto
inmediato “debilidad”, llegando el cuerpo a experimentar un reforta-
lecimiento solo después de unos dias. El vino produce analogamente
un “debilitamiento (momentaneo) del alma” (646c2-d6). Ahora bien,
la disminucion gradual de la razén no implica que en el individuo no
persista un limite de otro tipo, a saber, la “vergiienza” (aiox0vn: 647a2).
La exposicion ante el lider sobrio y los demas comensales opera como
limite a la desvergiienza de los bebedores, quienes temen ante ellos
parecer innobles (So&aleaBat kakoi: 646e10-11). De esta manera, este
“juego” permite a los comensales experimentar placer y a la vez aprender

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



LA PSICOLOGIA MORAL DE LA MARIONETA [15 3]

a tener control sobre este en un contexto seguro (649d7-650e7).2 No se
trata aqui del placer de la bebida, sino de la “confianza” desatada ante
la ampliacién del campo de expectativas. El “juego” permite de esta
manera vivenciar placeres desmedidos anticipadamente sin tener que
caer, de hecho, en tal comportamiento hedonista (647d6-8, cf. Meyer

2015 127-129).

;Qué nos puede decir entonces la “marioneta embriagada” para
la comprension de la “marioneta sobria”? Hay tres cuestiones funda-
mentales de este corolario de la imagen de la marioneta que permiten
entender la clase de formacion del cardcter que posibilita el gobierno
del razonamiento sobre los estados afectivos.

En primer lugar, un aspecto fundamental del proceso de adquisi-
cioén de la virtud consiste, paraddjicamente, en dejarse vencer por los
propios estados afectivos. Es necesario en este punto evitar algunos mal-
entendidos. Por una parte, no nos encontramos frente a una concesién
platonica al hedonismo. Si bien cabe hablar de placeres moralmente re-
levantes cuando estos acompaiian necesariamente al vicio o a la virtud,
otros placeres son inocuos y pueden ponerse al servicio de fines morales
como el entrenamiento de la virtud (cf. 11 667bs-e8 y 670c8-e4). Por otra
parte, el debilitamiento del alma producto del insumo del vino no deja
al hombre bajo el puro dominio de sus apetitos, puesto que opera aqui
todavia la “opinién” acerca de lo bueno y lo malo, quedando abiertaala
conflanza desatada la posibilidad de ser limitada por la vergiienza o de
caer en la desvergiienza. Ademas, aunque los comensales no actiian en
ninguno de estos casos con “prudencia’, esta virtud gobierna igualmente
la practica de los simposios por medio de sus lideres. En el proceso de
adquisicion de la “virtud total” operan distintas virtudes particulares,
sin que estas estén todavia articuladas en el interior del sujeto.

En segundo lugar, podemos reconocer en la “vergiienza” la afec-
cién que acttia como aliada de los prudentes y sobrios guardianes
de los simposios. En este sentido, esta afeccién cumple la funcién de
“asistencia” requerida para el gobierno del razonamiento. “Vergiienza”
es el temor por la pérdida de nuestra reputacion, al creer que la gente
pensara mal de nosotros si hacemos o decimos “algo innoble” (tt t@v
ur kaA®dv) (646e10-647a2).>* En cuando temor, por consiguiente, esta
afeccion forma parte del aparato de cuerdas de hierro que explican el
23 En el libro 11 se sefalan las consecuencias sociales y politicas de los simposios como

“simulaciones” de la vida de la ciudad (671b-672a).

24 Lavergiienza estd conectada conla “ira” como deja ver el conocido ejemplo de Leoncio
(Rep. 1V 439€6-by). La diferencia entre ambas reacciones parece ser que mientras la
vergiienza solo nos contiene, la ira ademas nos mueve a la accion, pudiendo desatarse
no solo contra si mismo, sino también contra otro (por ejemplo, en la “venganza”, cf.
Fil. 47e5-48a2).

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXVIII ¢ N.° 171 « SEPTIEMBRE 2019 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA) e BOGOTA, COLOMBIA ¢ PP. 137 - 159



[154]

JOSE ANTONIO GIMENEZ SALINAS

comportamiento violento de la marioneta. Cabe, sin embargo, distin-
guir esta afeccion de la mera expectativa de un futuro doloroso, en
la medida en que la vergiienza se opone tanto a la anticipacién temero-
sa dela pérdida de reputacion, como a los placeres que acompaiian a la
accion innoble (647a5-6). Dado esto, la vergiienza no puede explicarse
como una motivacién puramente hedonica. Por una parte, la oposicion
simultdnea al dolor y al placer puede dirigirse incluso contra el “temor”
hedonista, por ejemplo, cuando el soldado por vergiienza no huye ante
el enemigo. Por otra parte, la pérdida de la honra constituye un verda-
dero castigo solo para quien le importe la opinidn ajena —que en el caso
de los simposios no es otra que la de los amigos (647b6-7). La vergiienza
presupone asi una valoracion (moral) de la accion, aun cuando no se
pueda dar de esta una justificacion racional. Platon ve la utilidad de este
afecto como prueba de la virtud, al ser expresion de la internalizacién
de determinadas normas por parte del individuo.

Ahora bien, es necesario determinar el lugar de la “vergiienza” en la
marioneta. Si pensamos en un estado de guerra, es claro que el soldado
debera seguir la cuerda de la confianza contra el temor de los enemigos.
El “temor de la vergiienza”, sin embargo, si bien parece contrario a la
confianza, puede aliarse con esta y articularse para la consecucion de
un mismo objetivo (647b4-6).” En cambio, en el contexto de los sim-
posios (en la paz), es necesario seguir a la cuerda de la vergiienza para
frenar la confianza desatada, mas sin animo de apagar este afecto, sino
de hacerlo “medido” (8upetpov: 694e1). Vergilienza y confianza (en dis-
tintos contextos) son afectos que pueden ordenarse a “los adecuados
preceptos de la razén” (toig 0pBoig AdyoLg: 111 696¢9-10)* y ponerse en
coordinacion. En tltimo término, la “vergiienza” es “limite” o “medida”

25 Cabe preguntarse si estos afectos asumen la tarea de la “parte irascible” (thymoeides)
de los dialogos medios. Por una parte, si bien es cierto que la “ira” no juega un papel
determinante en la tarea educativa, es indudable la importancia de este afecto en otros
contextos, como en la tarea de defensa de la ciudad y en la explicacion de la accién injusta
(cf. Gerson 154). Por otra parte, en las Leyes y en el Filebo, nos encontramos con una
ampliacion de la teoria platonica de los afectos, de modo que otros estados afectivos
pasan a cumplir la funcién del thymos/orgé de la Repiiblica. Es importante, finalmente,
volver a sefialar que, paralos fines de la “marioneta”, la distincidn entre “partes afectivas”
no es necesaria, en cuanto que el “conflicto” nace de la comun naturaleza placentera o
dolorosa de todos los estados afectivos.

26 Esnecesario precisar, sin embargo, que la “vergiienza” también puede volverse excesiva,
de modo que, como todo afecto, requiere igualmente de “medida” (contra Frede 120).
Procurar la confianza y la vergiienza “al maximo” (udAtota) implica necesariamente
la articulacién mesurada de estos afectos (649b-c). La “confianza” que, por su parte,
logra aliarse ala “vergiienza” es caracterizada simplemente como “ausencia de temor”
(&poPoc: 1647c3-5), a diferencia de la que se opone al “bello temor” (k&AAioTOV...OPOV:
11 671d1), a saber, la “innoble confianza” (ur) kaA® Bdppet: 671c2-d3).

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



LA PSICOLOGIA MORAL DE LA MARIONETA [155]

de todas las “pasiones placenteras” —cuando nos “embriagamos” (ahora
metaféricamente) con el placer (649d6-7)—, mientras que la templanza
es el gobierno sobre estos estados afectivos.

Habiendo considerado el “contexto” que facilita la formacion del
caracter y el tipo de “asistencia” que permite al razonamiento gobernar
incluso cuando estd mas debilitado que lo normal, debemos ahora, en
tercer lugar, volver sobre la pregunta inicial de este trabajo: sa favor de
qué tipo de psicologia moral aboga la “marioneta”? ;A favor de una que
concibe la virtud como una “victoria” o de una que se inclina por un
modelo de “acuerdo”? Para responder esta pregunta es necesario reto-
mar la distincion entre el proceso educativo de adquisicion de la virtud
y el resultado de este proceso. El juego de los simposios corresponde a
este proceso. Ademas del hecho de que el razonamiento no gobierna
interiormente el comportamiento de los embriagados, la virtud com-
pleta supone una integracion actual de los placeres con medida y no
solo una anticipacién medida de los placeres. ;Qué ocurre, en cambio,
cuando los comensales vuelven a estar sobrios? Al desvanecerse la con-
fianza artificialmente estimulada y reducirse el campo de expectativas
alarealidad, el razonamiento no solo gobernara con mas eficiencia que
antes de haber entrado en el juego del vino, sino que, cuando los afectos
vuelvan a embriagarse con el placer —pero ya no artificial ni lddicamen-
te, sino naturalmente en el contexto serio de la vida de la ciudad-, el
sujeto embriagado estard mejor capacitado para delimitar e integrar
prudentemente esos estados afectivos sin el auxilio de los guardianes
de los simposios.

Aqui vemos que el modelo bélico de la valentia se aplica solo par-
cialmente a la templanza como el gobierno de los afectos placenteros.”
Esta virtud se adquiere por medio de la experiencia afectiva, y supone
un entrenamiento analogo al de la valentia; sin embargo, la templanza
no consiste en una lucha entre enemigos. En el proceso educativo de
esta virtud no se opone el razonamiento a los afectos, sino que son los
mismos afectos los que entran en conflicto. Si bien es cierto que el razo-
namiento indirectamente se opone a una parte de las fuerzas afectivas,
el objetivo de la educacion es la conciliacion entre los afectos y su in-
tegracion con medida. El entrenamiento de los simposios busca como
objetivo final el fortalecimiento de una disposicion afectiva virtuosa,
27 Sibienlavalentia fue considerada anteriormente como la “resistencia” tanto de afectos

dolorosos como placenteros (633¢8-d3), al final del libro primero esta es tratada como
una virtud referida exclusivamente a la lucha con los dolores, siendo, en cambio, la
templanzala virtud apropiada para el trato con los placeres (647d4-8). No obstante este
desplazamiento, sigue siendo parte de la eficacia de la valentia el ser capaz de resistir
alos placeres, si bien esta capacidad le es dada al valiente por la previa educacion en la
templanza (635¢3-d6).

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXVIII ¢ N.° 171 « SEPTIEMBRE 2019 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA) e BOGOTA, COLOMBIA ¢ PP. 137 - 159



[156]

JOSE ANTONIO GIMENEZ SALINAS

de modo que las expectativas puestas aqui en juego (el segundo par de
cuerdas de hierro) se vuelven, una vez que el entrenamiento ha acabado
y los comensales recuperan la sobriedad, experiencias afectivas actuales
que acompanan a la virtud (el primer par de cuerdas). Habria que dis-
tinguir, por consiguiente, dos momentos de integracion de la razén con
los afectos en la educacion de la virtud: un primero en donde el sujeto
experimenta placeres y dolores “anticipados” orientados hacia los pre-
ceptos delarazén, y un segundo en donde se experimenta actualmente
placer en la obediencia de tales preceptos. La virtud consiste entonces
en una forma de “acuerdo” entre los afectos y la razén, cuyo proceso
de adquisicién, sin embargo, encierra un momento de “continencia” o
“victoria” entre afectos dependientes de opiniones concordantes con
la razén y afectos irracionales.

A modo de conclusién

He intentado dar una respuesta a la discusion acerca del modelo
psicolégico de la “marioneta” en las Leyes. Para esto comencé por re-
construir la argumentacion que antecede a la imagen, haciéndome cargo
del desarrollo dramatico del didlogo. El Ateniense procede heuristica-
mente a partir del modelo de la valentia, asumiendo asi un “punto de
partida comdn” con sus interlocutores. Junto a este criterio heuristico,
se presupone ademas la nocién de “virtud total”, segun la cual la va-
lentia es una virtud incompleta. De esta manera, fue posible concluir
que, aun cuando la templanza requiera en su trato con los placeres de
un entrenamiento analogo al de la valentia con los dolores, no debe, sin
embargo, entenderse como una especie de enemistad y de victoria sobre
los placeres. A partir de este resultado, me concentré en la imagen de la
marioneta, asumiendo, por una parte, la conexion sistematica entre la
marioneta “sobria” y la “embriagada” (correspondiendo esta tltima al
proceso de formacion del caracter presupuesto en la conduccion durea),
y adoptando, por otra, el modelo de division bipartito del Filebo.*® Esta
doble perspectiva me permiti6 concluir que, mientras que en el proceso
educativo de la virtud tiene lugar un conflicto entre estados afectivos
sin participacion directa del razonamiento, el resultado de este proceso
consiste mas bien en el acuerdo o integracion de los placeres con medida.

28 Frede recurre al Filebo en su andlisis de la psicologia de las Leyes, concluyendo entre
otras cosas que este ultimo dialogo hereda del primero la “explicacién medicinal”
(remedial account) del placer como proceso de restablecimiento del equilibrio perdido
(¢f- 109-111; 125-126). Sin embargo, en su propuesta, la autora, como la mayoria de los
intérpretes, no repara en las posibilidades explicativas del modelo bipartito del Filebo
parala comprension de la “marioneta”.

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



LA PSICOLOGIA MORAL DE LA MARIONETA [15 7]

Quisiera sefnialar finalmente tres consecuencias decisivas de esta
interpretacion parala comprension del proyecto politico de las Leyes y
de la filosofia platonica en general:

1. La psicologia de la marioneta se conecta con el ideario politico
de Magnesia a través de la educacion. La practica de los simposios, al
encontrarse enlazada directamente con la explicacion de la marioneta,
servira de modelo parala comprension de las demas formas de educacion.
Sin embargo, en la medida en que esta practica tiene lugar primordial-
mente en la juventud, la aplicacion de su dinamica psicolégica a otros
momentos educativos ha de entenderse de modo andlogo. Mientras
que la “vergiienza” surge de una opinion o juicio acerca de los “limites”
frente a los otros y frente a la ley (cf. 1 647a8-b1), en las primeras etapas
del proceso educativo este “limite” asume la forma de un “orden” de
los movimientos y de los afectos que no precisa de juicio alguno (cf. viI
790d-791b).* Finalmente, en la medida en que el proyecto de las Leyes
cree en la pertinencia de la persuasion racional como criterio dptimo
de accidn, hay que suponer también que, en una etapa madura de la
vida, sea este el “limite” ultimo de los afectos. En todos los casos, es
claro que la templanza es concebida como una especie de “limite” que
no elimina, sino que integra los afectos.

2. Parala comprension de la teoria de la accidon platdnica es crucial
subrayar que la formacion del cardcter es condicion necesaria para el go-
bierno de larazén. La centralidad de la educacion y la “externalizacion”
delarazon en “las leyes” evidencian el rechazo del “intelectualismo” en
el altimo didlogo platonico. En el caso de los simposios, el proceso de
armonizacion y moderacion de los afectos tiene lugar sin que los comen-
sales sean realmente prudentes, ni estén racionalmente bien dispuestos
ala persuasion racional. Ain mas, en la educacion previa del nifio este
proceso no solo precederd a la inteleccion racional de lo “bueno”, sino
incluso a la mera opinidn recta sobre la conveniencia de obedecer la ley.
Este proceso se concentra mas bien en el “ordenamiento” de los impul-
sos irracionales, el cual posibilitara la “recepcion” de los preceptos de
la razén -y no al revés (cf. 11 653a-c)-. El ciudadano maduro podra ser
realmente persuadido por los argumentos de los proemios, en la medida
en que haya formado previamente su caracter en este proceso educativo.

3. Cabe nombrar finalmente la importancia de la valoracién del placer
y delos afectos para el proyecto general de las Leyes. Aqui Platén no reser-
vaun lugar especial para almas puramente racionales, sino que considera

29 Véase para esto Kamtekar (146-147). No hay que olvidar que, a pesar de la centralidad
de la templanza en el proyecto educativo de Magnesia, también la educacién en el
dolor (valentia) es parte de este proyecto, y se encuentra ya estipulada en el modelo de
la marioneta.

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXVIII ¢ N.° 171 « SEPTIEMBRE 2019 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA) e BOGOTA, COLOMBIA ¢ PP. 137 - 159



[158]

JOSE ANTONIO GIMENEZ SALINAS

al hombre como un agente que se mueve tanto por la razén como
por mero placer o dolor. La metafora de la marioneta es, en este sen-
tido, el modelo del alma encarnada. Por una parte, el hombre alcanza
la virtud y la unidad interior a través de una educacion de los afectos
que tiene lugar durante la vida entera. Por otra parte, en determinados
caracteres humanos prevalecen “deseos residuales” que simplemente
no pueden ser removidos ni conducidos por la razén (111 689b2-c3)°
Esto explica que el legislador de las Leyes capitule a veces con los deseos
de los ciudadanos, cuando no logra ejercer sobre estos una persuasion
racional (cf. Laks 2008 277-279), y que Magnesia requiera de un sistema
penal (e.g. 1x 853¢3-d4). Que la armonia y la virtud humana solo puedan
alcanzarse en la medida de lo posible, muestra el caracter “realista” de
la psicologia de las Leyes. ELhombre debe aspirar a lo “6ptimo”, aunque
esté siempre también condicionado por lo “necesario” (1 628c9-e1). Las
cuerdas de hierro de la marioneta representan este “condicionamien-
to” con el que el razonamiento (lo “divino” en el hombre) siempre tiene
que contar.

La interpretacion presentada en este trabajo tiene, a mi juicio, la
ventaja de integrar dos elementos fundamentales de la altima obra
platonica: por un lado, la sospecha con respecto al poder delarazényy,
por otro, la comprension predominante de la virtud como una forma
de acuerdo. Ambas cuestiones, como este trabajo pretende mostrar, no
solo no entran en contradiccidn, sino que entregan conjuntamente un
modelo de educacion bastante sugestivo.

Bibliografia

Bobonich, C. “Akrasia and Agency in Plato’s Laws and Republic.” Archiv fiir Geschichte
der Philosophie 76 (1994): 3-36.

Bobonich C. Plato’s Utopia Recast: His Later Ethics and Politics. Oxford: Clarendon
Press, 2002.

Brisson, L. “Soul and state in Plato’s Laws.” Plato and the Divided Self. Eds. Rachel Barney,
Tad Brennan and Charles Brittain. Cambridge: Cambridge University Press, 2012.
281-308.

Calvo Martinez, T. “El orden de las virtudes y Las Leyes de Platon.” Plato’s Laws and his
historical significance, Selected papers of the 1. International Congress of Ancient
Thought. Salamanca; Sankt Augustin: Academia Verlag, 2001. 51-64.

Clark, R. “Platonic Love in a Colorado Courtroom: Martha Nussbaum, John Finnis
and Plato’s Laws in Evans v. Romer.” Yale Journal of Law and the Humanities 12.1
(2000):1-38.

30 El Ateniense se refiere a ciertos caracteres viciosos y no a la naturaleza humana en
cuanto tal (contra Russell 226).

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



LA PSICOLOGIA MORAL DE LA MARIONETA [159]

Frede, D. “Puppets on Strings: Moral Psychology in Laws Books 1 and 2.” Plato’s Laws:
A Critical Guide. Ed. Christopher Bobonich. Cambridge: Cambridge University
Press, 2010. 108-126.

Fortenbaugh, W. W. Aristotle on Emotion. London: Duckworth, 2008.

Gerson, L1. “Akrasia and the divided soul in Plato’s Laws.” Plato’s Laws: From Theory into
Practice. Proceedings of the vi Symposium Platonicum. Select Papers. Eds. Samuel
Scolnicov and Luc Brisson. Sankt Augustin: Academia Verlag, 2003. 149-154.

Gosling, J. C. B. “False Pleasures: Philebus 35¢-41b.” Phronesis 4 (1959): 44-53.

Jouét-Pastré, E. Le jeu et le serieux dans les Lois de Platon. Sankt Augustin: Academia
Verlag, 2006.

Kamtekar, R. “Psychology and the Inculcation of Virtue in Plato’s Laws.” Plato’s Laws:
A Critical Guide. Ed. Christopher Bobonich. Cambridge: Cambridge University
Press, 2010. 127-148.

Kurke, L. “Imagining Chorality: Wonders, Plato’s Puppets and Moving Statues.” Performance
and Culture in Plato’s Laws. Ed. Anastasia-Erasmia Peponi. Cambridge: Cambridge
University Press, 2013. 123-170.

Laks, A. “The Laws.” The Cambridge History of Greek and Roman Political Thought. Eds.
Christopher Rowe and Malcolm Schofield. Cambridge: Cambridge University
Press, 2008. 258-292.

Mesch, W. “Marionette Mensch und ganze Tugend. Zur Bedeutung eines Gleichnisses
aus Platons Nomoi.” Platon tiber das Gute und die Gerechtigkeit. Ed. Damir Barba-
ric. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2005. 93-107.

Meyer, S. “Pleasure, Pain and ‘Anticipation’ in Plato’s Laws, Book 1.” Presocratics and
Plato: Festschrift at Delphi in Honor of Charles Kahn. Eds. Richard Patterson, Vassilis
Karasmanis and Arnold Herman. Las Vegas: Parmenides Publishing, 2012. 349-366.

Meyer, S. Plato. Laws 1 & 2. Translated with an Introduction and Commentary by S. S.
Meyer. Oxford: Clarendon Plato Series, 2015.

Miiller J. “Der Mensch als Marionette: Psychologie und Handlungstheorie.” Platon. Gesetze
- Nomoi. Ed. Christoph Horn. Berlin: Akademie Verlag, 2013. 45-66.

Platon. Platonis Opera. Ed. John Burnet. Oxford: Oxford University Press, 1976.
Plotino. Plotins Schriften. Band 111. Trad. Richard Harder. Hamburg: Meiner, 1964.
Russell, D. Plato on Pleasure and the Good Life. Oxford: Oxford University Press, 2005.

Schépsdau, K. Nomoi, Buch 1-3: Ubersetzung und Kommentar. Géttingen: Vandenhoek
& Ruprecht, 1994.

Scolnicov, S. “Pleasure and Responsability in Plato’s Laws.” Plato’s Laws: From Theory into
Practice. Proceedings of the vi Symposium Platonicum. Select Papers. Eds. Samuel
Scolnicov and Luc Brisson. Sankt Augustin: Academia Verlag, 2003. 122-127.

Strauss, L. The Argument and the Action of Plato’s Laws. Chicago: The University of Chi-
cago Press, 1992.

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXVIII ¢ N.° 171 « SEPTIEMBRE 2019 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA) e BOGOTA, COLOMBIA ¢ PP. 137 - 159





