
ideas y valores • vol. lxxi • n.o 178 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 161–185

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

http://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v71n178.100768

El melancólico 
ensimismamiento

¿Un problema consigo mismo o una 
aporía en el sí mismo?

•

The melancholic self-absorption:
a problem with itself or an aporia in the self?

Felipe Johnson1*
Universidad de la Frontera - Temuco - Chile

	 Artículo recibido: 04 de enero de 2018; aceptado: 31 de mayo de 2018.
	 Este artículo se ha elaborado en el marco del proyecto Fondecyt Regular n.º 1150034
*	 felipe.johnson@ufrontera.cl / orcid: 0000-0001-6063-9322

Cómo citar este artículo:
mla: Johnson, F. “El melancólico ensimismamiento. ¿Un problema consigo mismo o 
una aporía en el sí mismo?” Ideas y Valores 71.178 (2022): 161-185.
apa: Johnson, F. (2022). El melancólico ensimismamiento. ¿Un problema consigo mismo 
o una aporía en el sí mismo? Ideas y Valores, 71 (178), 161-185.
chicago: Felipe Johnson. “El melancólico ensimismamiento. ¿Un problema consigo 
mismo o una aporía en el sí mismo?” Ideas y Valores 71, n.° 178 (2022): 161-185.

http://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v71n178.100768
mailto:felipe.johnson@ufrontera.cl


Felipe Johnson

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

[162]

Resumen
Este artículo se propone pensar el ensimismamiento característico de la melancolía 
en vistas a comprender su particular endon. Siguiendo las discusiones que ha man-
tenido la psiquiatría fenomenológica con las tesis heideggerianas sobre el miedo y la 
angustia, intentaremos mostrar que la melancolía, pese a poder ser entendida como 
un retraimiento del mundo y como una relación consigo mismo de autorreproche, 
puede ser pensada también como una condición vital que radicaría en un movimien-
to de autoanulación albergado en la propia relación del existir consigo, mientras se 
despliega en el mundo. Así, se esbozará una reflexión en la que la melancolía pueda 
ser entendida como una aporía a partir de las consideraciones kierkegaardianas so-
bre la desesperación en cuanto enfermedad mortal.

Palabras clave: melancolía, autoanulación, desesperación, endogeneidad, 
aporía.

Abstract
This paper aims to think about the characteristic self-absorption of melancholy to 
understand its particular endon. Following the discussions that phenomenological 
psychiatry has maintained with heideggerian theses about fear and anguish, we will 
try to show that melancholy, despite being understood as a withdrawal from the 
world and as a reproachful relationship with oneself, can also be thought as a vital 
condition that resides in a movement of self-annulment housed in the own relation 
of existence to oneself, while this one unfolds in the world. Thus, it will be outlined a 
reflection in which melancholy can be understood as an aporia from the Kierkegaard’s 
considerations on despair as a deadly disease.

Keywords: Melancholy, self-annulment, despair, endogeneity, aporia.



ideas y valores • vol. lxxi • n.o 178 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 161-185

El melancólico ensimismamiento [163]

La melancolía como condición vital: 
una precisión de términos

Hablar de “aporía” en el marco de algún padecimiento del existir, en 
este caso, de la melancolía, puede tener dos sentidos. El primero refiere a 
que se albergan determinadas dificultades de comprensión en aquello que 
a lo largo de estas discusiones sea llamado “melancolía”. Hablar de la me-
lancolía como una aporía señalaría que nos hallamos ante un fenómeno 
de difícil aprehensión teórica y que mediante estas reflexiones se le inten-
tará aclarar. Mas, este sentido de “aporía” resulta secundario. Ciertamente, 
desde su origen griego, “aporía peri ti” refiere a un confrontarse con una 
“controversia” que de algún modo debe ser superada. Sin embargo, su 
sentido verbal, esto es, “aporéo”, también alude a un sentirse respecto de 
aquel “algo” (ti) problemático. En este segundo sentido, “aporéo” ya no se 
centra en el “ti” en cuanto tal, sino en aquel que lo confronta. Se trata acá 
de un “hallarse confuso o perplejo”, de un “encontrarse en medio de du-
das”, en el que aquel que se confronta con lo problemático se sume en una 
situación de impotencia, carente de auxilio. Justamente en este sentido, 
hablar de la melancolía como aporía parece decir algo propio de ella, más 
allá de destacar su complejidad epistémica.

Así, nuestra intención será esbozar algunas reflexiones acerca de 
aquella aporía que alberga la melancolía, aquella que permanece quizás 
en lo más íntimo de su manifestación. Una tal que ya se deja entrever 
en un aspecto de ella misma y que puede resultar ser su más propio 
núcleo aporético: su típico ensimismamiento. En efecto, de aquel del 
que se pueda decir que es un melancólico no tardamos en reconocer 
un característico “estar vuelto a sí”. Ya Aristóteles señalaba: “Pues es 
cierto que en ocasiones se ponen tristes, salvajes o taciturnos; mientras 
que, por el contrario, algunos se quedan en silencio total, en especial 
aquellos melancólicos que están locos (ekstatikoí)” (2007 85). Cabría 
precisar, empero, que aquel “estar loco” señalado en la traducción debe 
ser entendido como un estado de incontinencia, en el cual, como se dice 
en Ética a Nicómaco, el individuo sería “semejante a los que se embo-
rrachan rápidamente y con poco vino o con menos que la mayoría” 
(cf. Aristóteles 2012 220). En otras palabras, el melancólico pareciera 
ser aquel que, poseído por fuerzas que le exceden, se sumiría en su “si-
lencio total”. De la misma manera, se identifica a la melancolía con una 
profunda búsqueda de soledad. En medio de la realidad cosmovisional 
de la temprana época Moderna, y tomando a Demócrito como la figura 
griega que encarnaría la melancolía, Robert Burton, en su Anatomía 
de la melancolía (1621), dice que este era “un hombrecillo anciano y fa-
tigoso, muy melancólico por naturaleza, receloso de compañía en sus 
últimos días y muy dado a la soledad” (25).



Felipe Johnson

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

[164]

En la actualidad, sin embargo, el cuadro general que implica un 
estado melancólico se ha reducido violentamente. Muchos de los episo-
dios que bien podían formar parte de una condición melancólica han 
ido desprendiéndose para ser integrados a otros trastornos del alma, 
como la manía, o a determinados cuadros psicóticos, que bien pueden 
corresponder a cuadros esquizofrénicos, en los que la melancolía puede 
estar ausente. Mas, pese a su restricción, aquello que sigue apareciendo 
como distintivo es aquel ensimismamiento al que prestaremos atención. 
En efecto, en el contexto de la psicología clínica actual, la melancolía se 
incluye en el así denominado “trastorno depresivo” y hace parte de los 
“trastornos del estado de ánimo” (cf. Vázquez et al. 418). Bajo el título 
“características melancólicas”, el dsm-v subraya que se trata de “una 
disminución importante del interés o el placer por todas o casi todas 
las actividades la mayor parte del día, casi todos los días” y de una “fal-
ta de reactividad a estímulos generalmente placenteros” (cf. American 
Psychiatric Association-apa 151). Justamente, ambas características 
aluden a aquel ensimismamiento del melancólico, y destacan ahora su 
pérdida de apertura al mundo y su falta de respuesta a este.

Así, en el dsm-v se habla, en efecto, de “características melancóli-
cas” que en casos como el trastorno de depresión mayor o la distimia 
son presentados como criterios diagnósticos significativos (cf. apa). 
Sin embargo, lo interesante es que con ello lo melancólico no pareciera 
sino ser concebido como una propiedad que junto a otras compone un 
cuadro psicológico más amplio. Cosa muy distinta ocurría en el mun-
do griego o en la época Moderna, cuando la melancolía –lo veíamos 
en Aristóteles o en Robert Burton– era entendida como una condición 
vital que comprendía la totalidad de un existir. Ciertamente, lo que 
entonces era llamado “melancolía” podía adolecer de imprecisiones, y 
quizás podía incluir episodios que actualmente le resultarían ajenos, 
pero su reducción a un espectro de meras características no hace sino 
empobrecer aquello que bien podríamos entender como una condición 
vital y, lo que es más grave aún, parece solo anular la pregunta por ella.

No obstante, en otra tradición psicológica se puede advertir que 
la melancolía sí ha sido tomada como un cuadro vital amplio. Ausente 
el término en el dsm-v, en psicología se ha entendido a la melancolía 
también como “depresión endógena”. Es cierto que esa “endogeneidad” 
predicada a los trastornos del alma designa un disfuncionamiento o 
“alteración interna del organismo” (cf. Berlanga 29). Sin embargo, bien 
podemos advertir, junto a psiquiatras como Medard Boss (1962 195), 
que la concepción tradicional del ser humano –entendido como una 
dimensión orgánica que porta una dimensión mental– llevó a vincu-
lar lo endógeno con los procesos fisiológicos, en cuanto estos serían los 
responsables de la generación o “producción” de la actividad espiritual, 



ideas y valores • vol. lxxi • n.o 178 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 161-185

El melancólico ensimismamiento [165]

y, por ende, los que darían cuenta de las causas de los trastornos psi-
cológicos. Empero, así como Boss, los psiquiatras que integraron a sus 
reflexiones los planteamientos de la fenomenología advirtieron la ur-
gencia de una reformulación de tal concepción de lo humano, en vistas 
a una mejor comprensión de su sufrimiento. Así, Tellenbach entendió 
la “endogeneidad” orientada más bien al existir mismo del individuo 
melancólico. Lo “interno” del ser humano, en su caso, deja de vincularse 
con “lo orgánico” y pasa a ser concebido como aquello que da sentido al 
despliegue de la existencia, es decir, a su propia posición en el mundo: a 
su ethos radical. A partir de Heidegger, Tellenbach entiende “endógeno” 
como “las maneras de ser en las cuales se muestra el ser arrojado” (49). 
En este caso “endogeneidad” atiende, por tanto, a la configuración ín-
tima del despliegue del existir, lo cual implica, a la vez, el despliegue de 
su mundo y el modo como cada existente particular se deja vivir en él 
y por él. Es lo que Henri Maldiney, comentando al mismo Tellenbach, 
aclara: “las fluctuaciones del endon son el ritmo de sus intercambios 
recíprocos, metabólicos en cierto modo, con el mundo” (75).

Precisamente, este concepto de “endogeneidad” nos sitúa en el cen-
tro de nuestras discusiones. Dirigiendo la atención al existir humano, 
sugiere que la melancolía se puede albergar en el seno mismo de un 
particular modo de relación con su mundo. Y, junto a ello, nos condu-
ce a preguntar si acaso esa disminución de interés por las actividades 
vitales o esa falta de respuesta frente a lo placentero, no brindan quizás 
la oportunidad de comprender esta particular condición vital. Por ello, 
y a pesar de que siga siendo vigente el término “depresión endógena o 
melancólica” en la psiquiatría, a continuación optaremos por hablar de 
melancolía, sumándonos a la advertencia de autores como Binswanger 
(351 y ss.) y Tellenbach (174), quienes intentaran desvincular este cuadro 
existencial de una eventual “disfuncionalidad orgánica”, concebida, 
por cierto, en términos mecánicos (cf. Berlanga 28), y que la reduciría 
a una mera disminución de las funcionalidades físicas en el individuo.

Así, en lo que viene, quisiéramos preguntar en qué consiste esta 
condición vital que llamamos “melancolía”. Nos proponemos examinar 
cuál movimiento ocurre en el existir humano que finalmente lo sume en 
aquel ensimismamiento doloroso que le es tan propio. Una reflexión so-
bre este movimiento nos conducirá a detectar problemáticas en torno a 
ella que finalmente contribuyan a centrar nuestras discusiones en el pro-
pio sí mismo del melancólico. A nuestro juicio, aquel ensimismamiento 
que deja al melancólico para sí puede acusar aquel movimiento íntimo 
de la melancolía que quisiéramos describir como una condición vital que 
se despliega al modo de una aporía, es decir, de un particular “hallarse 
sin salida”. Entonces bien, el primer paso de estas reflexiones consistirá 
en caracterizar de manera más concreta al individuo melancólico y, con 



Felipe Johnson

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

[16 6]

ello, se intentará abrir paso a aquella aporía de su ensimismamiento sobre 
la cual nos proponemos discutir.

El retraimiento melancólico: el problema 
de la ruptura con el “mundo”

Optar por entender la melancolía desde su característico ensimisma-
miento implica una tarea central como es la de despejar determinadas 
problemáticas respecto de su interpretación, en vistas a preparar un 
acceso a su movimiento vital. Ciertamente, la psiquiatría ha registrado 
rasgos típicos del melancólico que resultan sugerentes. Sería propio en 
las depresiones endógenas determinados síntomas como “construccio-
nes de ideas depresivas delirantes, o impulsos depresivos o fenómenos 
de despersonalización, o la pérdida de sentimientos, o división de la 
personalidad, […] o agitación o simplemente inhibiciones desequilibra-
das emocionalmente” (cf. Von Gebsattel 365). Maldiney, por su parte, 
destaca aspectos de la tonalidad afectiva (Stimmung) del melancólico: 
“fatiga, lasitud, monotonía, arrepentimiento, resignación, indiferencia, 
sentimiento de insignificancia, inapetencia total, apatía” (67). En casos 
extremos, el melancólico puede sumirse en estados catatónicos, en un 
así llamado “estupor melancólico” (Berlanga 30) o “estupor depresi-
vo” (Fuchs 2005 109), en el cual se manifiesta una inmovilidad física 
prácticamente total. El melancólico, en palabras de Thomas Fuchs, 
puede “volverse cercano a un cadáver, al cuerpo muerto” (ibd.), lo que 
este llamará “corporrealización” (corporealisation). Junto a este cua-
dro destaca, entonces, una pérdida total de acceso al mundo, dada la 
creciente incapacidad de experimentar sensaciones placenteras, enten-
didas como un “sentimiento de no tener sentimientos” o “anhedonia” 
(cf. Berlanga 29-30; Straus 349). Los sentidos del melancólico pierden, 
por tanto, su viveza, como lo muestra la disminución de las sensaciones 
táctiles, la insipidez del color, la amortiguación de los sonidos, como si 
este escuchara de lejos. En palabras de Fuchs: “mientras más profunda 
la depresión, más desfallecen las cualidades del entorno” (2014 406).

Sin embargo, si se atienden las advertencias explícitas del mismo 
Maldiney (71) o de psiquiatras como Alfred Kraus (104), debemos cui-
darnos de no reducir la melancolía a un mero conjunto de síntomas. 
Como decíamos, ella puede ser entendida como una condición vital y, 
como tal, podría implicar un modo general de relación con su mundo. 
Justamente, las aludidas carencia de interés y la disminución de re-
ceptividad parecen ser aquellos momentos que permiten entender a la 
melancolía de esta manera. El melancólico, podríamos decir, es aquel 
que paulatinamente se retrae y, mientras esto ocurre, se sume en un 
“vacío vital” que lo desespera. Así, ya podemos distinguir uno de sus 
momentos característicos: su eventual pérdida de mundo.



ideas y valores • vol. lxxi • n.o 178 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 161-185

El melancólico ensimismamiento [167]

Obligado, en efecto, a retraerse de las cosas que le rodean y de los 
otros, el melancólico pareciera sumirse en la infeliz desesperanza que 
lo aprisiona y que puede terminar por hundirlo. Se puede agregar que la 
“vida sana” es tal que requiere de un mundo para proyectar su devenir. 
Si se asume, pues, que existir siempre ha de ser un factum, es decir, una 
necesaria relación con el “mundo exterior”, lo sufriente de la melancolía 
pareciera radicar precisamente en aquella carencia de lo que le es pro-
pio a la “vida sana”, a saber, su necesario estar junto a las cosas y a los 
otros, pues con ellos, se dice, el individuo puede hallar la ocasión de su 
plena realización (cf. Rovaletti 68). Veamos esto con mayor detención.

Las consideraciones psiquiátricas enraizadas en la fenomenología han 
intentado dar cuenta de aquel movimiento existencial que subyacería a 
este retraimiento melancólico que finalmente le arrebataría del mundo. 
Erwin Straus, por su parte, esboza el núcleo de tal movimiento en térmi-
nos temporales. Este advierte sobre un tiempo “inmanente”, distinto de 
su toma de conciencia temática, según la cual podemos distinguir fases 
temporales como “ayer”, “hoy” o “mañana”. Se trata, más bien, del tiem-
po en cuanto “despliegue temporal” (Zeitentfaltung) (cf. Straus 342), es 
decir, del acaecer temporal, atemático, del existir humano. En la medida 
en que dicho tiempo inmanente permanece “ininterrumpido, brinda la 
posibilidad del desarrollo personal, y junto a ello se da el futuro como 
un incidir anticipado” (ibd.). Mas, la eventual interrupción del paso al 
futuro implicaría aquella “disonancia” emocional (Verstimmung) pro-
pia del melancólico. Así, Straus entenderá el núcleo problemático de la 
melancolía como una “inhibición” (Hemmung) del despliegue temporal, 
el cual dejaría a la vida sin relación con un futuro (343).

Ya se puede apreciar, desde lo anterior, cómo es que pasado y pre-
sente experimentarían, a su vez, una modificación radical que traería 
como consecuencia el profundo dolor del melancólico. Por su parte, 
el pasado se mostraría como un determinante absoluto e inmodifi-
cable para su vida presente. “Mientras más clausurado se encuentre 
el futuro para el depresivo, más intensamente se siente él sometido y 
sujeto por lo pasado” (cf. Straus 347). Asimismo, el presente, el lugar 
de las resoluciones cotidianas, se vacía y palidece. Y, por último, el 
futuro temático pasa a ser entendido como una amenaza, como un 
fatal destino al fracaso (id. 350). La melancolía puede ser descrita, 
entonces, como aquella imposibilidad del acontecimiento de la vida 
dirigida al futuro que traería como consecuencia aquella patológica 
desconexión del melancólico con su mundo. Compartiendo esta tesis, 
Fuchs actualmente puede sostener: “Una desesperada desincroniza-
ción entre lo individual y el entorno es característico de la depresión” 
(2005 115), lo que destaca aquel desacople entre el acaecer temporal 
del individuo y su circunstancia.



Felipe Johnson

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

[168]

Careciendo, entonces bien, de este movimiento vital hacia el futu-
ro, no pareciera poder manifestarse en el melancólico otra cosa que un 
retraimiento fundamental respecto del mundo, teñido, por cierto, de 
la más desesperada insensibilidad. Esta es, pues, la ganancia de la in-
terpretación temporal. Los diversos síntomas melancólicos que puedan 
ser sumados en una lista, muestran ahora una íntima relación: “Lo que 
afirmamos […] es que la sintomaticidad de la melancolía, por ejemplo, 
inhibición, impulso, delirio, […] es el signo de una modificación en el 
acontecer fundamental de la personalidad que se temporiza” (cf. Von 
Gebsattel 361). Las consideraciones temporales se presentan, así, como 
un intento sistemático de aprehender a la melancolía como una con-
dición vital unitaria. Entendida desde una impotencia de proyecto al 
futuro, la tesis temporal parece brindar una explicación coherente del 
doloroso retraimiento que el melancólico acusa respecto de su mundo 
presente. Y, sin embargo, cabría preguntar en este punto si lo desespe-
rante de la melancolía, su más propio dolor, radicaría, en efecto, en tal 
“pérdida de mundo”.

Orientarnos en lo que sea esta “pérdida de mundo”, empero, no 
implica indagar en la validez de la interpretación temporal aquí esbo-
zada, sino ante todo examinar ese retraimiento respecto del mundo 
que ella expone como el ámbito del sufrimiento melancólico. Por lo 
pronto, aquí será necesaria una precisión terminológica. Reservaremos 
“retraimiento” para esa relación privada de mundo que efectivamente 
le pertenece a la melancolía, para distinguirla de “ensimismamiento”, 
aquel término que será utilizado más adelante como índice para señalar 
su movimiento fundamental. “Retraimiento” será acá entendido, por 
ende, como aquella relación privativa respecto del mundo “exterior” 
y que se muestra cuando el melancólico interrumpe su relación con 
las cosas y con los otros. Ha sido, a nuestro juicio, la distinción heide-
ggeriana entre la angustia (Angst) y el miedo (Furcht) la que ha abierto 
sugerentes discusiones en psiquiatría en este respecto, cuyo examen 
podría aclarar en qué medida aquel retraimiento puede ser pensado 
como el eventual centro problemático de la melancolía.

Sin ser este el espacio para su exposición acabada, es importante, 
sin embargo, identificar algunos aspectos centrales en la mencionada 
distinción heideggeriana. Como se sabe, angustia y miedo serían dos 
fenómenos radicalmente diferentes. En cuanto al miedo, le sería pro-
pia una relación con el “ente intramundano” que no pertenecería a la 
angustia. En efecto, mientras que el miedo “teme por algo mundano”, 
por “algo” en cuanto “amenazante”, en la angustia, dice Heidegger, 
“el ente intramundano no es relevante”, “el mundo tiene el carácter  
de la completa insignificatividad” (2001 186). Por tanto, mientras que 
el miedo tiene un “objeto” e implica una caída (Verfallen) al mismo, 



ideas y valores • vol. lxxi • n.o 178 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 161-185

El melancólico ensimismamiento [16 9]

esto es, un estar junto al mundo circundante, la angustia se angustia-
ría más bien por la posibilidad misma del aparecimiento de todo ente 
intramundano, sin caer junto a él. De esta manera, ella sería un movi-
miento del Dasein al modo de un regreso a sí mismo como posibilidad, 
y, por ello, en ella el existir puede hallar la ocasión de rearticularse, es 
decir, de ganar su propiedad.

Acá se advierten dos tesis que es preciso destacar. Por una parte, se 
trata de la eventual relación con el mundo propia del miedo y su suspen-
sión en la angustia. Por otra, se trata de aquel regreso a sí que implica la 
misma angustia, como posibilidad de apropiación. Ambas tesis pueden 
brindar una guía para la comprensión de la melancolía, sin embargo, 
se alberga en ellas el peligro de encerrar su angustioso malestar en una 
inadecuada dicotomía. Cabría preguntar, pues, ¿cuál sería la natura-
leza propia de la angustia melancólica? ¿Es ella interpretable desde el 
“miedo” y, por ende, puede ser entendida como una relación caída en 
el mundo, o su retraimiento sugiere más bien que se trata de un regreso 
a sí en el cual el existir tendría la ocasión de su apropiación?

Justamente, esto es lo que no ha sido sencillo responder en estas 
reflexiones psiquiátricas. Por su parte, la destacada “endogeneidad” 
de la depresión melancólica ha dado pie para entenderla en una “auto-
nomía de factores externos putativamente causales” (cf. Berlanga 29). 
La melancolía, en este sentido, no sería un malestar por “algo”, no se 
vincularía a factores “exógenos” (cf. Tellenbach 60), sino que pareciera 
manifestarse desde la intimidad del individuo. Esto explicaría por qué 
el melancólico muchas veces se muestra incapaz de detectar el origen 
de su desesperación (id. 65). En este contexto, bien podría pensarse que 
la angustia propia de la melancolía, “careciendo de objeto”, esto es, al 
presentar un retraimiento respecto del mundo, pareciera no correspon-
der a las descripciones heideggerianas del miedo. Al mostrarse, pues, 
como clausura de la relación con las cosas y con los otros, la angustia 
melancólica no podría ser entendida como caída junto al ente intra-
mundano. Por tanto, esta clausura del mundo llevaría a entender que 
el padecimiento de la angustia melancólica estribaría precisamente en 
esta privación, en cuanto el existir sería arrebatado de su posibilidad 
de despliegue fáctico. La clausura del mundo, podríamos decir, deja-
ría al Dasein en una angustiosa incapacidad de ser lo que ha de ser. 
Psiquiatras como Medard Boss (1983 220) y Gion Condrau (38), a par-
tir de la angustia heideggeriana, pueden describir la melancolía según 
lo que podríamos llamar un doloroso estrechamiento del mundo o un 
angustioso “no-poder-ser-más”. Así, ambos asumen que la desespera-
ción melancólica radicaría en aquella patológica privación de mundo 
que impediría la sana realización del existir junto a las cosas que le 
circundan y a los otros. En suma, al ser el mundo el lugar necesario de 



Felipe Johnson

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

[170]

despliegue de la vida individual, el melancólico sufriría y desesperaría, 
condenado en su retraimiento.

Orientada a los planteamientos de Heidegger, la discusión sobre 
la angustia melancólica deja entender, por tanto, que una relación pri-
vativa con un “algo” sería aquella instancia que relega al existir en un 
profundo vacío existencial. Y, sin embargo, dicha afirmación no parece 
ser definitiva. Es cierto que la angustia melancólica presenta una ca-
rencia de objeto. Así lo sugieren los ataques de angustia, que irrumpen 
repentinamente en el individuo sin ser necesariamente provocados 
“por algo”. Sin embargo, que dicha angustia sea aquella que pueda tener 
como consecuencia una “elección de sí mismo” en cuanto posibilidad, 
en los términos propuestos por Heidegger, parece estar muy lejos del 
caso: “Esta consecuencia –advierte Binswanger– está cerrada, como 
enseña la experiencia, para el melancólico” (382). En efecto, la angustia 
melancólica es una tal que, distando mucho de volverse una instancia 
de apropiación del existir, puede llevar al melancólico más bien a ideas 
fijas de suicidio y a su efectiva realización.

Psiquiatras como el mismo Binswanger o Blankenburg han objetado 
la posibilidad de pensar la melancolía desde la angustia heideggeriana. 
Y, en este esfuerzo, aparece una distinción respecto de la misma angus-
tia que nos interesaría destacar. Mientras una, distingue Binswanger 
(383), sería una angustia del existir (Daseinsangst), la otra sería más bien 
una angustia de la vida (Lebensangst). En otras palabras, mientras la 
angustia heideggeriana implica ser una confrontación del existir con-
sigo en cuanto posibilidad, la angustia de la vida viene a ser, ante todo, 
un problema con el más “puro estar vivo” (reines Am-Leben-sein) (ibd.). 
Una distinción que Blankenburg (63), por su parte, expresará al modo 
de un angustioso “poder decidirse”, propio de una angustia existencial, 
y un angustioso “deber ser sí mismo”, perteneciente a la angustia vital 
de la melancolía. Dicha distinción es central para nuestras discusiones. 
Por lo pronto, ella sugiere que entender la angustia melancólica desde la 
angustia heideggeriana no parece sino ocultar una sutileza intrínseca 
a ella que es necesario ahora delimitar.

Ese angustioso “deber ser sí mismo” propio de una crisis vital indica 
que el auténtico dolor del melancólico no parece radicar propiamente en la 
mencionada elección de sí mismo, sino en la obligación de tener que seguir 
viviendo. En efecto, la melancolía más bien parece ser un movimiento en 
contra de su propia facticidad, mas no debido a su privación, sino a causa 
de su más efectiva positividad. Esto es: porque el existir se despliega en 
su vivir fáctico, parece sufrir y desesperar. Muchas veces el sufrimiento 
del ser humano no radica precisamente en que la vida se le pueda inte-
rrumpir, confrontándole, por ejemplo, con su muerte, de modo que en tal 
confrontación con la última de sus posibilidades este se viera llamado a 



ideas y valores • vol. lxxi • n.o 178 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 161-185

El melancólico ensimismamiento [171]

una rearticulación para recuperar su relación perdida con el mundo. Tal 
posibilidad de apropiación existencial es algo muy distinto a lo que ocurre 
en el retraimiento melancólico. Entender la angustia melancólica como 
posibilidad de apropiación, habiendo sufrido la anulación de su relación 
con las cosas y los otros, implica suponer en el melancólico un anhelo 
por tal relación y, por lo tanto, se sobreentendería que este, al igual que el 
individuo “corriente”, finalmente sí quiere vivir y, no pudiendo, se deses-
pera. Sin embargo, el melancólico parece sufrir porque esa vida que él es 
no llega a interrumpirse nunca. Esto es lo que Blankenburg, objetando a 
Heidegger, puede expresar diciendo: “el miedo ante el continuar en vida 
puede ser mayor que aquel ante la muerte” (62).

Así, el diálogo de la psiquiatría con los planteamientos heideggeria-
nos nos muestra lo sutil que puede resultar ser la melancolía. Por una 
parte, podemos decir que, pese a no mostrar una relación con “algo”, 
esto es, ni con las cosas del mundo ni con los otros, la angustia melan-
cólica, sin embargo, no podría ser entendida como un retraimiento 
radical respecto del mundo, y, por lo mismo, no puede significar ne-
cesariamente que esta no sea un modo de caída. Ese doloroso “tener 
que seguir viviendo” melancólico muestra que sigue perteneciéndole a 
él una relación “mundana”. Precisamente, afirmamos, es su vida en el 
mundo, esto es, entre las cosas y con los otros, lo que le atormenta de 
facto. Dicho de otro modo: no es el hecho de no poder acceder a ellos, 
sino el hecho de persistir en tal relación lo que forma parte de la deses-
peración melancólica. Pero, a su vez, ese retraimiento implica algo más. 
La propia psiquiatría ha destacado en el melancólico una decidida ten-
dencia al autorreproche en la forma de intensos y persistentes delirios de 
culpa (cf. Tellenbach 165). Justamente, esta singular autorrelación bien 
podría indicar un retraimiento propio de la melancolía que mantiene 
al melancólico “vuelto a sí”. Pero, advirtiendo ahora que no toda “vuel-
ta a sí” implicaría necesariamente una confrontación con las propias 
posibilidades, la melancolía pareciera enseñar que dicho movimiento 
más bien puede ser caracterizado como una cierta clausura en torno a 
un sí mismo que termina por ser una condena.

Entonces, podemos decir que la angustia de la melancolía sigue siendo, 
en términos heideggerianos, “mundana”, pero lo que a ella le atormenta es 
su positiva relación caída en el mundo. Y, por ello, no se puede pensar que 
radique fundamentalmente en una ruptura desesperante con el mundo, 
producto de una dolorosa inhibición de su avance al futuro, pues esto im-
plicaría suponer que el melancólico anhela profundamente esa relación, 
cuando lo que quiere es definitivamente anularla. Esto nos lleva a afirmar 
que aquel retraimiento melancólico, esto es, la privación del mundo de las 
cosas y de los otros, no puede ser el ámbito primario del dolor melancólico, 
no puede ser el punto de su quiebre vital, sino que dicho retraimiento debe 



Felipe Johnson

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

[172]

ser entendido como una consecuencia de otro movimiento que acaece en 
él y que expresamos, por lo pronto, como un “volverse a sí que clausura y 
se vuelve una condena”.

Por tanto, según lo discutido, cabría preguntar, ¿dónde se encuen-
tra el melancólico cuando se halla retraído del mundo exterior, aunque 
lejos también de la posibilidad de elección de sí mismo? ¿Es acaso en 
un desesperante vacío? Es cierto que desde la dicotomía entre un caer 
junto al mundo y un retraerse del mismo en un movimiento de elec-
ción apropiadora de sí no parece ser posible responder a tal pregunta; 
sin embargo, a nuestro juicio, los planteamientos del mismo Heidegger 
pueden ayudar a solucionar esta dificultad. Para ello, debemos advertir 
que hasta ahora se ha identificado peligrosamente el concepto heidegge-
riano de “mundo” con “mundo exterior”. Empero, “mundo” va más allá 
de “las cosas” y los “otros”, en el sentido de lo que se encuentra “fuera 
de los límites” del yo. Heidegger advierte: “a la constitución de ser del 
Dasein le pertenece la caída. Inmediata y regularmente el Dasein está 
perdido en su mundo” (2001 221), y con ello se puede entender que “mun-
do” es todo aquello “junto a lo cual” el existir cae fácticamente. Ahora 
bien, si desde el mismo Heidegger podemos distinguir entre “mundo 
circundante” (Umwelt), “co-mundo” o “mundo común” (Mitwelt) y 
“mundo del sí mismo” (Selbstwelt) (1995 11), se advierte que hasta aho-
ra las discusiones se han centrado en los dos primeros, y resta indagar 
aún qué ocurre con la melancolía y su relación con aquel “mundo” que 
ya no corresponde a lo que tradicionalmente se entiende por “mundo 
exterior”. Nos referimos a aquel junto al cual el existir de igual mane-
ra puede permanecer, a saber, ese yo mismo (Ich-selbst) fáctico con el 
cual este también se relaciona. ¿No podemos pensar, pues, respecto de 
la melancolía, en una estar junto a... caído, pero ya no referido al mun-
do circundante y a los otros, sino al sí mismo? Quizás ese sí mismo en 
torno al cual el melancólico se encierra desde su autorreproche puede 
también sugerir una relación “mundana” en la que él puede caer. Esto 
es, pues, lo interesante de la melancolía, a saber, que ella nos da ocasión 
de examinar una caída muy particular, aquella que, en efecto, siem-
pre muestra el melancólico: un constante “estar dirigido a sí mismo” 
en sus dolores. Por ende, indagar en la melancolía implicaría dejar de 
entenderla desde la privación de su retraimiento, i.e., implicaría dejar 
de asumir que el “mundo circundante” y el “mundo del otro” son los 
únicos mundos en los que el existir puede hallarse fácticamente y sin 
los cuales este quedaría relegado al vacío, para examinar si acaso el ser 
melancólico no exhibe una relación más bien positiva y que sería aque-
lla del melancólico consigo mismo. Se trataría de un modo de caída, 
por cierto, que pertenecería también al existir y que tiene la particular 
consecuencia de dejarlo preso en el propio sí mismo. A nuestro juicio, 



ideas y valores • vol. lxxi • n.o 178 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 161-185

El melancólico ensimismamiento [173]

interrogar a la melancolía en estos términos puede llevarnos a pensar 
en la aporía de su ensimismamiento.1

La melancolía en cuanto problema “consigo mismo”
Pues bien, una relación de autorreproche propia del melancólico 

parecía indicarnos que, junto a su retraimiento respecto de las cosas y 
de los otros, en él hay un movimiento a sí mismo que parece absorber-
lo. Decíamos, en este sentido, que en la melancolía parecía presentarse 
un “volverse a sí que clausura y se vuelve una condena”. En lo que si-
gue será necesario examinar, entonces, cuál es el sentido propio de este 
movimiento y si acaso en él el melancólico efectivamente se halla “di-
rigido a algo” y, por ende, si la melancolía podría entenderse como una 
particular caída. Para ello, quizás las caracterizaciones de Tellenbach 
puedan brindar un punto de inicio conveniente para nuestras reflexiones.

El así llamado “typus melancholicus”, según Tellenbach, presenta 
rasgos típicos de su personalidad. Este es ordenado, planificado, con 
una fuerte conciencia del deber respecto de sus ocupaciones como de 
los otros. Se destaca también su lealtad y fidelidad para con sus amigos 
y parejas, así como un serio reconocimiento y respeto de la autoridad 
y de las jerarquías. Se puede hablar de su responsabilidad en el ámbito 
laboral y de una tendencia a constituir una familia de orden patriar-
cal, en la que este sea el que asume las responsabilidades domésticas 
(cf. Tellenbach 66 y ss.). Pero, como también lo destaca Tellenbach, 
es recurrente oír de él afirmaciones como: “[e]l trabajo es mi objetivo 
–y lo que yo hago debe ser limpio y meticuloso” (70) o “el trabajo no 
acaba nunca” (71), por lo que se detecta en él un característico afán de 
perfeccionamiento.

Ahora bien, es probable que las crisis melancólicas no aparezcan 
cuando el orden y la planificación se mantengan estables. Pero cuando 
estos se ven interrumpidos, el melancólico parece quedar expuesto a 
sus eventuales crisis. Así, por ejemplo, la paulatina pérdida de la visión 
de una mujer cuyo desempeño laboral y doméstico destacaba por su 

1	 Cabe señalar que en estas consideraciones no se afirma que el concepto de “impropie-
dad” implicado en la caída del Dasein sea necesariamente vinculante con la melancolía. 
Melancolía y caída guardan relación en la medida en que la última es condición de 
posibilidad de un modo particular de quedar “prisionero” en el yo fáctico, lo que 
discutiremos a continuación. Asimismo, Heidegger puede advertir en el estrés, por 
ejemplo, otro modo de caída en el mundo, en este caso, en el mundo circundante, y, 
por ende, puede exponerla como requisito de un permanecer “sobrecargado” junto a 
las cosas inmediatas (1994 180). Así, la caída y la pérdida en el mundo desapropiadora 
del Dasein son nociones que iluminan posibilidades fácticas del existir que es en cuanto 
caído en el mundo, por lo cual acá no está en discusión una eventual patologización de 
tales momentos ontológicos.



Felipe Johnson

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

[174]

extrema meticulosidad, se presenta como el contexto en el cual se desata 
una profunda depresión melancólica. “Yo soy demasiado exacta –dice 
ella–; para ello requiero de demasiado tiempo, así ha sido siempre y me 
resultaba vergonzoso” (cf. Tellenbach 73). Tras la pérdida de la visión, 
comenzaría a sumirse en intensos estados de angustia, acompañados 
de sentimientos de impotencia que la llevarían a intentos serios de sui-
cidio. El caso es sugerente. Por lo pronto, podríamos decir que existe en 
el melancólico una tendencia a quedar sobreexigido por la cotidianidad. 
Este se sume en un intenso sentimiento de obstaculización (id. 59) a la 
luz del cual toda circunstancia nueva, todo desafío, por pequeño que 
sea, le puede resultar amenazante e insuperable. El melancólico que-
daría preso, utilizando la expresión de Tellenbach, en un desesperante 
“no-poder-actuar-más” (156).

Tales descripciones sugieren, entonces, que la ocupación cotidiana 
del melancólico no parece estar dirigida principalmente a la tarea misma 
por realizar. Cuando se quiere hacer o resolver algo, la praxis permanece 
en “aquello” que debe ser resuelto, esto es, en el mundo. Sin embargo, 
es esto lo que no parece ocurrir en la cotidianeidad del melancólico. 
Este más bien parece hallarse en relación con sus propias capacidades 
respecto de la resolución de sus tareas. Es lo que llevará, por ejemplo, a 
un funcionario a ser internado debido a una severa crisis de culpa, pues, 
pese a lo meticuloso en su oficio, es objetado por un error que terminará 
por anularle todas las certezas ganadas durante sus años de experien-
cia (cf. Tellenbach 84). En efecto, una relación culpable respecto de sus 
capacidades propias es lo que parece sumir al melancólico en un tipo 
de desesperación muy particular. Una desesperación culposa que, por 
lo demás, se halla también en su relación con los otros.

El melancólico se muestra como una persona que muchas veces no 
tiene reparos en expresar a sus pares lo que piensa. Y, como Tellenbach 
sugiere, esto no tendría relación con su honestidad, sino con un inten-
to implícito de no tener deudas impagas con sus pares (63). Se trata de 
una culpa que en este caso se vuelve moral y que, por ejemplo, conduce 
a una mujer a ser internada por una intensa depresión, tras no poder 
soportar la culpa de haber sido infiel a su marido (id. 166). Asimismo, 
en la cotidianidad, el melancólico muestra una tendencia a asumir la 
tarea de los otros, bajo el entendido: “debo hacerlo todo yo, pues los 
otros lo harán mal”. Nuevamente Tellenbach destaca acá un intento 
por parte del melancólico de saldar las propias culpas (57). En suma, la 
melancolía muestra una culpa de fondo que en sus episodios críticos 
ciertamente puede presentarse como el contexto para desatar impulsos 
obsesivos de control, delirios de cavilación, delirios de culpa, de ruina 
y de empobrecimiento de sí y del mundo (id. 80) y puede acentuarse en 
estados de profundo cansancio e impotencia (cf. Straus 347) que derivan 



ideas y valores • vol. lxxi • n.o 178 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 161-185

El melancólico ensimismamiento [175]

en episodios de desrealización y despersonalización, o en aquel estu-
por melancólico que relega al individuo a la indisponibilidad total de 
su cuerpo (cf. Maldiney 78).

Este ya es un primer acercamiento a aquel carácter primario de la 
relación que la melancolía tiene consigo. En la relación melancólica con 
el mundo, como vemos, dominaría una culpa que guiaría y brindaría 
sentido a cada relación fáctica en la que el individuo se encuentre. Una 
culpa, podríamos decir, que hace manifiesto que ahí donde el melancó-
lico habita no es precisamente en la anulación de su “mundo exterior”. 
La culpa melancólica muestra, en efecto, que ahí donde se encuentra 
el melancólico es ante todo consigo mismo, ya sea reprochando sus ca-
pacidades, reprochando su conducta frente a los otros, reprochándose, 
en último término, a sí mismo. El psiquiatra Alfred Kraus, sugiriendo 
entender la culpa melancólica principalmente como una amenazante 
“pérdida de identidad” (111), destaca la necesidad de poner atención en 
ese sí mismo melancólico que ahora se hace manifiesto:

Porque es, empero, el sí mismo el que produce no sólo la actual, sino 
también la unidad biográfica, es decir, no sólo el complejo sincrónico, 
sino también el diacrónico, esto es otra advertencia aún no atendida acerca de 
la perturbación del sí mismo en la melancolía. (id. 108)

Esta advertencia, a nuestro juicio, muestra la necesidad de interro-
gar por aquel sí mismo melancólico. Pues, si un culposo autorreproche 
y una confrontación severa con las propias capacidades aparecen como 
rasgos fundamentales de la melancolía, entonces, ahora se advierte que 
aquella pérdida de interés frente a las actividades vitales y la pérdida de 
respuesta frente a lo placentero que acusaban su retraimiento no son 
sino consecuencias de que el melancólico se mantendría persistente-
mente consigo mismo. Podemos decir, entonces, que el problema del 
melancólico no es un problema con el mundo circundante o con el de 
los otros. Su retraimiento se le vuelve problemático, ante todo, porque 
el melancólico tiene un problema consigo mismo.

Pero ¿cuáles son los rasgos propios de esta relación consigo? Freud, 
por ejemplo, afirma que el característico desinterés del melancólico por 
su mundo no sería sino la consecuencia de un “trabajo interior que devo-
ra su yo” (326). En efecto, delimitando los rasgos típicos de la melancolía 
desde su analogía con el duelo, esto es, con esa tristeza en la que se sume 
aquel que ha perdido algo o a alguien, Freud (324-325) subraya en la me-
lancolía una muy distintiva “perturbación del sentimiento de sí” o un 
“gran empobrecimiento del yo”. Sería el propio yo del melancólico el que 
se convertiría en el objeto de la más severa recriminación y del más obce-
cado enjuiciamiento (id. 327).



Felipe Johnson

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

[176]

El enfermo nos describe a su yo como indigno, estéril y moralmente 
despreciable; se hace reproches, se denigra y espera repulsión y castigo. 
Se humilla ante todos los demás y conmisera a cada uno de sus familiares 
por tener lazos con una persona tan indigna. (Cf. Freud 325)

La melancolía acusa, de esta manera, una persistente permanencia 
en el yo, un aferrarse insistentemente a él desde una particular satis-
facción por el castigo. En términos del mismo Freud, la autorrelación 
melancólica presentaría, ante todo, una “satisfacción de tendencias sá-
dicas y de tendencias al odio” (330) respecto del propio yo.

Sin embargo, más allá del marco conceptual desde el cual Freud pue-
da explicar esta particular autorrelación melancólica, sus discusiones se 
vuelven decisivas, en cuanto nos advierten sobre aquel afán destructivo 
dominante en ella. Y, justamente, esto brinda la posibilidad de distin-
guir definitivamente la naturaleza de aquella vuelta a sí melancólica de 
la que le es propia a la angustia existencial heideggeriana. Esta última, en 
efecto, dándose como la ocasión de una rearticulación del existir en sus 
posibilidades, no parece sino suponer, en último término, una efectiva 
aceptación del sí mismo. De dicha aceptación, la melancolía se encuentra 
radicalmente lejos. Su vuelta a sí es ante todo una tendencia que persis-
te en denigrar al yo y que puede conducir al melancólico, decíamos, al 
suicidio. Por tanto, la melancolía enseña que puede pertenecer al exis-
tir una muy particular vuelta a sí que, al no buscar su apropiación, más 
bien quiere permanecer junto a ese sí mismo para anularlo, y que pue-
de persistir en ese afán hasta que termine por concretar tal anulación.

Y, sin embargo, la anterior no es la principal diferencia entra la vuelta a 
sí del melancólico y la de la angustia heideggeriana. Es necesario destacar, 
además, que esta última no tiene relación alguna con un yo temático, como 
sí ocurre en el caso de la melancolía. La apropiación heideggeriana es una 
recuperación de las posibilidades que acaece en un movimiento atemá-
tico del existir, incidiendo en la facticidad misma del Dasein. Por ello, su 
vuelta a sí no es una caída, pues el Dasein se apropia como posibilidad 
de las condiciones fundamentales del aparecimiento del mundo, antes de 
arrojarse a este. No obstante, la melancolía sí se muestra como una vuelta 
a un yo temático, a un yo “objeto”, y, en este sentido, podríamos afirmar 
que ella es, por lo pronto, un problema consigo mismo. Por ello, la melan-
colía sí puede ser considerada como un positivo permanecer caído junto a 
algo y, por ende, sí puede ser entendida como una relación mundana. Mas 
ahora ese mundo en el que ella habita no parece ser sino ese yo ya “hecho 
tema” y junto al cual el melancólico permanecería para menospreciarlo.

La melancolía enseñaría, en definitiva, una particular caída del exis-
tir. Se trata de una permanencia, de un habitar con un “yo deplorable”, 
junto al cual el existir cae, quedando presa de este. Así, la melancolía 



ideas y valores • vol. lxxi • n.o 178 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 161-185

El melancólico ensimismamiento [177]

radicaría en un confinamiento en un “mundo” muy particular. Respecto 
de su característico retraimiento podemos decir: no es que lo que lla-
mamos “mundo exterior” (las cosas y los otros) se restrinja y que dicha 
restricción coarte la libertad del existir melancólico, dejándolo padecer 
el sufrimiento de su pérdida. Lo que ocurriría es que, al ser la melan-
colía un modo de caída que radica en un vivir condenado junto a ese sí 
mismo, entonces el mundo circundante y el mundo del otro perderían 
protagonismo, esto es, se volverían secundarios para esta particular 
manera de desplegar la existencia. Es así, en definitiva, como podría-
mos sostener que la melancolía es una “clausura en torno a sí mismo 
que termina por ser una condena”, es decir, se trataría de una caída en 
el yo temático, cuyo modo de caer radica en un persistente afán de per-
manecer clausurada junto a él, ávida de su anulación.

Mas ¿se ha llegado al centro mismo de su aporía con estas reflexiones? 
¿Basta caracterizar el ensimismamiento melancólico como un problema 
consigo mismo, es decir, como una relación anulante de aquello junto 
a lo cual el melancólico no solo vive, sino en torno al cual se encierra: 
su yo temático? A nuestro juicio, la discusión no puede acabar aquí. Al 
determinar a la melancolía como un problema consigo mismo, solo se 
ha hecho patente su relación con el “mundo” en el que ella cae, el yo, 
mas no se ha explicitado el sentido de su apertura. Esto es, por cierto, 
lo que Binswanger reprochará a los postulados temporales de Erwin 
Straus. En los términos husserlianos que aquel emplea, Straus, con sus 
consideraciones temporales, permanecería aún en una indagación de la 
experiencia de “objetos intencionales” (cf. Binswanger 356), vale decir, 
en la “esfera mundana” (id. 370). Precisamente, en tal “esfera mundana” 
–en la cual el melancólico se encuentra reprochando a su yo– pode-
mos hablar de la melancolía como un “problema consigo mismo”. Mas 
no tratándose del “objeto” con el cual el melancólico tiene problemas, 
sino ante todo de la apertura en la que él habita y a la luz de la cual se le 
presenta ese sí mismo, entonces, podemos decir que la melancolía qui-
zás no solo sea un problema consigo mismo, sino ante todo una aporía  
en el sí mismo. Esta es la vía que a continuación quisiéramos recorrer en 
vistas a discutir cómo la melancolía es ella misma una aporía, y cómo, 
en cuanto tal, ella es al modo de un desesperado “hallarse sin salidas”.

Melancolía en cuanto aporía en el sí mismo
Pues bien, ya hemos advertido que a la melancolía le pertenece, 

en principio, un retraimiento respecto de las cosas y de los otros. Mas, 
luego, observábamos que dicho retraimiento no es sino la consecuencia 
de un movimiento aún más central en ella. Hablábamos de una vuelta 
del melancólico a sí mismo, entendida como una caída que se clausura 
junto a un yo reprochable. Desde ahí, caracterizábamos a la melancolía 



Felipe Johnson

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

[178]

como un “problema consigo mismo”. Y, de este modo, advertíamos que, 
en cuanto caída, era necesario indagar ahora en el modo mismo de aper-
tura que posibilitaría la aparición de ese sí mismo y que prescribiría, a 
su vez, la posibilidad de caer junto a él al modo de su afanoso reproche.

Lo anterior, empero, nos lleva a otra precisión. Digámoslo así: 
entender la melancolía como un “problema consigo mismo” no ha im-
plicado sino indagar en la relación del melancólico con algo distinto a él, 
es decir, con algo “otro”. En efecto, se ha abordado la melancolía tanto 
en su relación con el mundo circundante, con el otro, como con un yo 
reprochable. Y en tales casos se advierte que la relación melancólica ya 
se encuentra teñida de un profundo sufrimiento. Si esto es así, cabría 
preguntar: ¿cuál es el fondo de ese movimiento melancólico que tiene 
como consecuencia el despliegue de esta tan dolorosa relación? Dicha 
pregunta no es nada fácil de responder. Ella implica sumergirse en el 
más íntimo núcleo de esta condición vital, y esto es precisamente lo 
que intentaremos hacer.

Para ello quisiéramos servirnos de una obra en la que, a nuestro 
juicio, la naturaleza del sufrimiento ha sido entendida en su íntima pro-
fundidad. Nos referimos a La enfermedad mortal, de Søren Kierkegaard. 
En ella creemos hallar un posible acceso al más doloroso núcleo de la 
melancolía y aquellos índices para comprender que esta es, en su intimi-
dad, un hallarse sin salidas, sin auxilio. Mas nos atreveremos a pensar la 
melancolía desde Kierkegaard dejando en suspenso la profunda cristian-
dad de su pensamiento. Ciertamente, su intento es entender a la misma 
desesperación en su más alto grado de conciencia como pecado, desde 
aquella categoría que él denomina “ante Dios” (cf. Kierkegaard 108). La 
enfermedad mortal puede brindar a nuestras discusiones ayuda, ante 
todo, en aquellas observaciones que tan lúcidamente logran captar la 
condición del propio desesperado. Así, desde ellas quisiéramos carac-
terizar aquella aporía que exhibe la melancolía como un desesperado 
movimiento que esta posee hacia sí misma.

Afirmamos, pues, que la melancolía esconde en el seno de su desplie-
gue un movimiento desesperado. Y ahora podemos entender que dicha 
desesperación no radica en la relación con lo otro, esto es, ni en aquella 
respecto del “mundo exterior”, ni en la referida a un yo temático. Mal en-
tenderíamos el existir humano, en efecto, si solo se atiende a su relación 
“desde él hacia lo otro”, pues restaría aún observar que dicha relación es 
siempre una relación hacia sí. Acá se hace presente la diferencia entre la 
melancolía como un “problema consigo mismo” y como una “aporía en 
el sí mismo”. Mientras lo primero señala la relación hacia algo otro, lo 
segundo indica que esa relación fáctica ya está ella misma vuelta a sí. Y 
precisamente esa autorrelación es lo que Kierkegaard llama propiamen-
te “yo”: “una relación que se relaciona consigo misma y que en tanto se 



ideas y valores • vol. lxxi • n.o 178 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 161-185

El melancólico ensimismamiento [179]

relaciona consigo misma está relacionándose con otro” (33 y ss.). Dicha 
advertencia es central para entender que la desesperación del melancó-
lico no se alberga primariamente en ese yo temático que él castiga, sino 
en aquella relación consigo que constantemente le deja vivir junto a este. 
Así, es posible distinguir dos sí mismo. Por una parte, aquel “temático” y, 
por otra, aquel que ante todo permite su presencia temática, a saber, esa 
autorrelación perteneciente a la relación con aquello. Se trata en este últi-
mo caso del más íntimo sí mismo del existir, del más íntimo núcleo de su 
despliegue. Lo que afirmamos, por tanto, es que en el caso del melancólico 
ese sí mismo en cuanto movimiento “a sí” se despliega al modo de la deses-
peración. En ese “a sí mismo” de toda relación a lo otro nos hallamos en el 
endon de la melancolía, en su despliegue “desde dentro”. Entenderemos, 
entonces, el carácter mismo de dicha autorrelación melancólica como un 
desesperado ensimismamiento.

En lo cotidiano, muchas veces resulta incomprensible advertir en 
el melancólico un cierto regocijo por la tristeza, así como una extra-
ña incomodidad frente a lo alegre. Resulta, en efecto, enigmática esa 
melancólica “sintonía con las tristes impresiones del mundo exterior” 
(Bollnow 39). Al melancólico se le reprocha una especie de aislamiento 
antojadizo y se le reprende su falta de comunicación. Mas, él no decide 
libremente su retraimiento, ni su caer junto a su yo para reprocharlo. 
Quizás sea ese “desesperado hermético” del que habla Kierkegaard el 
que advierta lo que acá ocurre, pues él,

ocupado con su relación de su propio yo consigo mismo, sigue vi-
viendo, sucesivamente, unas horas que aunque no vividas de suyo para la 
eternidad, sin embargo tienen un poco que ver con ella. Lo peor del caso 
es que nuestro desesperado está estancado ahí. (89) 

Y dicho estancamiento es central, pues señala una falta de dinamicidad 
característica de la melancolía. En efecto, ella parece resistirse a dar paso a 
otras emociones. Aún cuando se advierta que el aislamiento puede amino-
rar y que el melancólico pueda “volver” al exterior, esto no se debe a que la 
melancolía haya cedido en su fijación. El melancólico puede “decidir” ais-
larse o salir al exterior, mas esto ocurre en su propia inmovilidad. Dándole 
más salida o retrayéndolo del exterior para reprocharse, esa melancólica 
relación consigo parece insistir siempre en ser la guía y el límite de toda re-
lación con lo otro.

Por ello, más que una decisión, el melancólico siente que el su-
frimiento le sobreviene, que la melancolía viene a instalarse “desde 
fuera”, dominando cada posible relación fáctica que pueda ejercer. Pero 
el melancólico no advierte que ese “peso” asfixiante no le viene “desde 
fuera”. Así como quien sufre vértigo, dice Kierkegaard, cree entender 
su malestar como algo “que le hubiese caído a la cabeza”, no advierte 



Felipe Johnson

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

[180]

que “tal peso o presión no es en realidad nada externo, sino un reflejo 
invertido de la propia interioridad” (34). Es por ello que podemos de-
cir que el melancólico no padece el peso de la melancolía desde fuera, 
sino, ante todo, en el mismo estancamiento desde el cual este vive en 
un mundo. Por tanto, esa pesantez melancólica refiere a su más íntimo 
sí mismo. Es esa vuelta a sí que domina cada relación con lo otro la que 
parece aprisionarle.

Pero ¿en qué radica, pues, aquel peso de la melancolía? Kierkegaard 
distingue entre la desesperación de “no querer ser sí mismo” y la de “que-
rer ser sí mismo”. Ahora bien, según lo discutido acerca de la diferencia 
entre una crisis existencial y una vital podemos decir que la desespera-
ción melancólica debiera entenderse ante todo como un “no querer ser 
sí mismo”, es decir, en palabras de Kierkegaard, “por contraste con la 
desesperación de la autoafirmación del yo” (78). En efecto, la melancolía  
se presenta como un cierto estado pasivo, más no del todo, pues ella 
sí parece tener un grado de autoconciencia. Lo veíamos en el culposo 
reproche que el melancólico hace de sus capacidades y que lo termi-
na por inmovilizar. Pero quizás no sean propiamente las capacidades 
aquello con lo cual este se halla disconforme, sino con su propia debi-
lidad para ejercerlas:

Aquí el mismo desesperado comprende que es una debilidad tomar 
tan a corazón lo temporal y también comprende que desesperar es una 
debilidad, […] lo único que hace es hundirse todavía más en tal deses-
peración y gemir desesperadamente por su debilidad. (Kierkegaard 86) 

Justamente, este parece ser aquel peso que se hace sentir en cada 
relación fáctica del melancólico: una desesperación por la propia de-
bilidad. El melancólico, en efecto, puede creer que lo que le pesa es la 
constante amenaza del mundo exterior o la presencia horrorosa de su 
yo temático. Pero no advierte que la relación con ellos ya está articula-
da desde una pesadumbre de fondo, aquella que él mismo es en cuanto 
autorrelación y cuyo íntimo sentido radica en “no querer ser sí mismo”, 
intolerante de su debilidad, es decir, de su propia fragilidad e impoten-
cia. Así, viviendo junto a lo que se le presenta en su relación con lo otro, 
al melancólico le pasa inadvertido que esa particular autorrelación en 
su intimidad le permite vivir ahí, en el amenazante mundo exterior o 
junto a su yo reprochable, todos confrontándole con la intolerable fra-
gilidad por la que él desespera en la intimidad de su ensimismamiento. 
Y el peso de tal ensimismamiento tiñe de amargura cada una de sus re-
laciones fácticas. Por eso, aunque este crea entristecer porque las cosas 
no le ocurren como él las hubiese deseado o se lamente al modo de un 
condicional “si yo hubiese hecho esto o aquello, no habría pasado tal o 
cual” (Binswanger 362), o culpe al mundo exterior o a su yo de la carga 



ideas y valores • vol. lxxi • n.o 178 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 161-185

El melancólico ensimismamiento [181]

asfixiante que ellos resultan ser, no advierte, así Kierkegaard, que “la 
desesperación le carga por la espalda” (75), es decir, que la pesadumbre 
de su “mundo” no es sino una consecuencia de la pesadumbre de su 
sí mismo, aquel que se vuelve una cárcel cuyos “muros” no puede ver, 
porque tales muros son él mismo.

Así, entonces, se advierte que el existir melancólico, como todo 
existir, no vive junto a su íntima autorrelación, sino en lo que ella, a 
modo de luz, le presenta como su “mundo”. Empero, lo que particulariza 
a esta vuelta a sí melancólica de otras posibilidades de volver a sí es su 
distintiva autoanulación. Y en este sentido la melancolía arroja al existir 
junto a cosas que ya no le importan y frente a las cuales este ya no puede 
responder, esto es, junto a los otros que le exigen pagar deudas y junto 
a su yo reprochable. Todos ellos solo pueden aparecer y concretar su 
presencia desde un ensimismado afán de anulación. Esto es lo nefasto 
de esta autorrelación melancólica que ahora entendemos como autoa-
nulación. Mientras otros pueden entristecer, es decir, mientras pueden 
considerarse “como muerto[s] o como una sombra de sí mismo[s]” (cf. 
Kierkegaard 75) cuando no reciben del mundo lo que esperan, sí vuelven 
a vivir cuando lo reciben. Ellos, en efecto, son hombres “con vida” (ibd.), 
pues su relación con el mundo es autoafirmativa, y domina en ella un 
afán de restablecimiento. Por el contrario, en el melancólico no hay tal 
restablecimiento porque, lo que vive, lo hace desde su autoanulación. 
Esta es la razón por la cual el melancólico muchas veces no reconoce el 
motivo de su desesperación. Su malestar no es una reacción a lo otro. 
Más bien, su autorrelación autoanulante, anónima, atemática, le hace 
vivir así, instalándose como su ethos radical, como su auténtico endon, 
aquel –decimos– que configura una condición vital que desde dentro le 
mantiene sufriente y desesperado hacia lo “otro”.

Desde lo anterior podemos advertir, entonces, que en aquel endon 
de la melancolía se alberga silenciosa la sufriente paradoja del melan-
cólico. Negando su yo temático y el mundo exterior, él no sólo cree 
que puede huir, al menos momentáneamente, de su dolor, sino que 
está convencido de que su auténtico deseo radica en escapar de ellos, 
entendiéndolos como la fuente de sus pesares. Pero al melancólico le 
pasa por alto que ha estado anhelando todo el tiempo algo distinto: él 
realmente no quiere huir de lo otro, lo que se oculta tras ese deseo es 
deshacerse de sí mismo, abandonar por fin la cárcel de su desesperado 
ensimismamiento. Pues, aunque busque la soledad o busque distrac-
ción en el mundo exterior, incluso aunque todo le resulte como espera, 
tarde o temprano su desesperación nuevamente saldrá a flote, porque 
su estar junto a lo otro ya nace de ese ensimismamiento que él mismo 
es. Y, de ese ensimismamiento desesperado y estancado jamás se podrá 
liberar: “Un hombre –dice Kierkegaard– no puede deshacerse de esa 



Felipe Johnson

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

[182]

autorrelación; esto le sería tan imposible como deshacerse de su pro-
pio yo, cosa que por lo demás es idéntica a la primera, ya que el yo es la 
autorrelación” (37).

He ahí que podemos entender a la melancolía en su desesperación 
como una “enfermedad mortal”, una tal que configura el núcleo mismo 
de esa autorrelación que hace vivir al melancólico en la eterna paradoja 
de una ensimismada autoanulación. En cuanto persistente autoanula-
ción, el “tormento de la desesperación –decimos con Kierkegaard– es 
no poder morirse” (38). La desesperación melancólica, en efecto, es tan 
profunda, pues su movimiento a sí es fundamentalmente un hallarse 
“sin salida” de sí misma. En esto radica la dolorosa aporía del ensimis-
mamiento melancólico, a saber, ella es una vuelta a sí que prescribe al 
melancólico vivir junto a lo otro, en un íntimo hallarse sin auxilio, pues 
no acaba nunca de anularse. Y su anulación jamás será efectiva, justa-
mente porque ella solo es posible mientras la autorrelación misma se 
esté desplegando. En otras palabras, el íntimo ensimismamiento me-
lancólico es ya un desesperar en cuanto es una relación autoanulante 
durante tanto tiempo como él sea esa relación. Por ello, el melancólico, 
oímos de Kierkegaard, “desespera con todo de que no pueda devorarse 
a sí mismo” (39). En efecto, el tormento del melancólico durará de por 
vida, porque su propio despliegue es la aporía de una autoanulación 
que no puede destruirse: “Y es natural –advierte Kierkegaard– que no 
pueda destruirse, ya que la desesperación ha puesto fuego a una cosa 
refractaria al fuego, a algo que no puede ser pasto de las llamas, es de-
cir: al yo” (40).

Por esta vía observamos que esta paradójica autorrelación que solo 
es al autoanularse y que solo es en cuanto se autoanula, muestra lo si-
guiente: cuando el melancólico piensa en su suicidio, cuando piensa en 
la muerte como el descanso de su sufrimiento, no hace sino seguir pri-
sionero de su aporético ensimismamiento. Digámoslo así: el melancólico 
piensa en dos alternativas: o, por una parte, sobrellevar la desesperan-
te vida actual o, por otra, hallar descanso en la “muerte”. Pero aquello 
que él no advierte es que la oposición en la que se encuentra no es esta, 
sino la de hallar la paz efectiva en la transformación de su sí mismo en 
una autorrelación liberadora, que finalmente le deje junto a un mundo 
“ligero”. Pero como el melancólico, al igual que todo existir, vive prima-
riamente junto a lo otro, siempre a la luz de esta anónima autorrelación, 
cree que el problema está en el mundo que ella le permite ver, sin adver-
tir que, resentido con su “mundo tortuoso”, mira, a la vez, con simpatía 
lo que también ella le presenta: la muerte como descanso. Y todo esto 
ocurre al interior de los límites de su aporético ensimismamiento. Las 
alternativas de una “nueva vida” siempre nacen desde él, porque tal en-
simismamiento ya se ha fijado como los muros anónimos de su cárcel 



ideas y valores • vol. lxxi • n.o 178 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 161-185

El melancólico ensimismamiento [183]

y, por lo tanto, toda solución “mundana” que el melancólico pueda dar 
a su vida, incluida su muerte, aparece en el horizonte de su profundo 
hallarse sin salidas, es decir, en su más sufriente aporía.

Así, entonces, en su estancado ensimismamiento autoanulante, 
la melancolía persiste como fondo continuo de lo que el melancólico 
entiende por su vida. La melancolía, podríamos decir, está siempre 
en acto, porque ese sí mismo que le da unidad a su vida se despliega al 
modo de tal aporía: la de hallarse sin salidas porque su anulación le es 
imposible. Pues aunque él desespere porque el orden y su planifica-
ción se han interrumpido, o delire en la culpa de haber fallado a otro, 
no significa que ese fuera el instante en el que él enfermó. A diferencia 
de la enfermedad del cuerpo, en la cual sí podemos decir que el indi-
viduo ha “comenzado” a enfermar cuando los síntomas aparecieron y 
del cual podemos decir, siguiendo a Kierkegaard, que tal sujeto “esta-
ba antes sano y ahora está enfermo” (45), la manifestación explícita de 
las crisis de desesperación del melancólico no viene sino a confirmar, 
ante todo, que “tal sujeto ha sido un desesperado a lo largo de toda 
su vida anterior” (ibd.). Y he ahí la endogeneidad de la melancolía,  
entendida ahora como una aporética condición vital. La melancolía es, 
pues, una posición total del existir en el mundo, cuya “postura” tiene el 
sentido de una imposible autoanulación. No se trata, por ende, de que 
el mundo sea un problema para el melancólico, aunque él, en efecto, así 
lo crea. La aporía se ha hallado siempre en su sí mismo.

De este modo, las depresiones dadas debido a la mudanza del ho-
gar, por ejemplo, en la cual se manifiesta un desorden real del entorno, 
no se pueden explicar desde la mudanza misma. Las disposiciones del 
propio melancólico, dice Tellenbach, la vuelven una situación patoló-
gica (148). Así, lo endógeno de la melancolía jamás se interrumpe por 
causa de lo exterior, ni con la mudanza, ni con deslealtades, ni con la 
sobreexigencia en las tareas domésticas o laborales. “Se trata –dice el 
mismo Tellenbach– de dejar constancia de que el despliegue del en-
don es interrumpible a través de constelaciones específicas” (161). El 
melancólico, en su más íntima articulación, ya ha estado dispuesto a 
sucumbir ante su propio peso y sufrir delirantemente la asfixia de su 
aporía viviendo en el mundo. ¿No es acaso lo que enseñan sus cuadros 
de despersonalización? Ellos parecen ser el testimonio de ese sí mismo 
asfixiante que, lo veíamos, al hacerle creer al melancólico que es algo 
externo, no es sino él mismo, en su intimidad. Distinta a la desperso-
nalización esquizofrénica, en la cual es una subjetividad “otra” la que 
parece irrumpir en el individuo, la despersonalización del melancólico 
le hace sentir la irrupción de la más profunda impotencia (cf. Kraus 108). 
Y, si este es el caso, ¿no parece que es entonces cuando este, al sentir 



Felipe Johnson

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

[184]

aquel peso aparentemente externo, no hace otra cosa que confrontarse 
con su propio sí mismo desesperado?

En fin, entender la melancolía como una desesperada autorrelación 
impotente de anularse puede llevar a plantear muchas otras preguntas. 
Nuestras discusiones, sin embargo, solo han pretendido entender cuál 
es la naturaleza de su endon, aquel que hemos delimitado como la apo-
ría de su ensimismamiento y que nos ha hecho entender que ella, más 
allá de ser un “problema consigo mismo”, es ante todo una “aporía en el 
sí mismo”, pues se halla sin salida. Quizás podamos entender desde su 
aporético ensimismamiento que esta no sea, en último término, y como 
señalábamos al principio, una mera “característica” expresada al modo 
de una falta de interés y respuesta frente al mundo. Tales expresiones 
no aprehenden sino en su superficie lo que ocurre en las profundidades 
anónimas de su sí mismo. Mas, que al melancólico le pase inadvertido 
aquel movimiento íntimo y culpe a lo otro de su malestar solo puede con-
firmar que la desesperada autorrelación que él es y desde la que vive, es 
una tal que le domina porque siempre se ha tratado de él mismo, y es él, 
en última instancia, quien seguirá siendo la cárcel anónima de sí, y quien 
padecerá su propio peso, proponiéndose, en su desesperación, soluciones 
“mundanas”, siempre estancadas en sus propios límites.

Bibliografía
Aristóteles. Ética a Nicómaco. Madrid: Alianza, 2012.

Aristóteles. El hombre de genio y la melancolía. Problema xxx. Barcelona: Acantilado, 2007.

Berlanga, C. “El trastorno depresivo evaluado bajo una perspectiva fenomenológica.” 
Salud Mental 22 (1999): 26-32.

Binswanger, L. “Melancholie und Manie.” Ausgewählte Werke 4. Heidelberg: Asanger, 
1994. 351-428.

Blankenburg, W. “Vitale und existentielle Angst.” Das Angstphänomen: Pathologie, Genese 
und Therapie. Eds. Hermann Lang y Hermann Faller. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 
1996. 43-73.

Bollnow, O. Das Wesen der Stimmungen. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2009.

Boss, M. “The conception of man in Natural Science and Daseinsanalysis.” Comprehensive 
Psychiatry 3 (1962): 193-214.

Boss, M. Existential Foundations of Medicine & Psychology. Trad. Stephen Conway y Anne 
Cleaves. New York; London: Jason Aronson, 1983.

Burton, R. Anatomía de la melancolía. Madrid: Alianza, 2015.

Condrau, G. “Zur Phänomenologie der Angst.” Das Angstphänomen: Pathologie, Genese 
und Therapie. Eds. Hermann Lang y Hermann Faller. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 
1996. 32-42.



ideas y valores • vol. lxxi • n.o 178 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 161-185

El melancólico ensimismamiento [185]

American Psychiatric Association-apa. Diagnostic and statistical manual of mental di-
sorders. 5.a ed. (dsm-v). Arlington: American Psychiatric Publishing, 2013.

Freud, S. “Trauer und Melancholie.” Die Wahnwelten (endogene Psychosen). Eds. Erwin 
Straus y Jürg Zutt. Frankfurt a. M.: Akademische Verlagsgesellschaft, 1963. 323-336.

Fuchs, T. “Psychopatology of depression and mania: symtoms, phenomena and síndro-
mes.” Journal of Psychopatology 20 (2014): 404-413.

Fuchs, T. “The phenomenology of body, space and time in depression.” Comprendre 15 
(2005): 108-121.

Heidegger, M. Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer, 2001.

Heidegger, M. Phänomenologie des religiösen Lebens. Frankfurt a. M.: V. Klostermann, 1995.

Heidegger, M. Zollikoner Seminare. Frankfurt a. M.: V. Klostermann, 1994.

Kierkegaard, S. La enfermedad mortal. Madrid: Trotta, 2008.

Kraus, A. “Spezifität melanscholicher Verstimmung und Angst.” Das Angstphänomen: 
Pathologie, Genese und Therapie. Eds. Hermann Lang y Hermann Faller. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp, 1996. 103-121.

Maldiney, H. “L’existence en question dans la dépression et dans la mélancholie.” Penser 
l’ homme et la folie. Eds. Marie-Claude Carrara y Jérôme Millon. Grenoble: Millon, 
2007. 63-85.

Rovaletti, M. L. “Del ensimismamiento a la melancolía. La perspectiva antropológica de 
Ortega y Gasset.” Revista de Neuro-Psiquiatría 66 (2003): 63-72.

Straus, E. “Das Zeiterlebem in der endogenen Depression und in der psychopatischen 
Verstimmung.” Die Wahnwelten (endogene Psychosen). Eds. Erwin Straus y Jürg 
Zutt. Frankfurt a. M.: Akademische Verlagsgesellschaft, 1963. 337-251.

Tellenbach, H. Melancholie: Problemgeschichte-Endogeneität, Typologie-Pathogenese-
Klinik. Berlin: Springer, 1983.

Vázquez, F., Muñoz, R. F., y Becoña, E. “Depresión: diagnóstico, modelos teóricos y tra-
tamiento a finales del siglo xx.” Psicología Conductual 8 (2000): 417-449.

Von Gebsattel, “Die Störungen des Werdens und des Zeiterlebens im Rahmen psychia-
trischer Erkrankungen.” Die Wahnwelten (endogene Psychosen). Eds. Erwin Straus 
y Jürg Zutt. Frankfurt a. M.: Akademische Verlagsgesellschaft, 1963. 352-369.


