
ideas y valores • vol. lxxi • n.o 179 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 59–78

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

https://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v71n179.102674

Crítica y resistencia en Martin 
Heidegger y Theodor Adorno

•

Critique and Resistance in Martin 
Heidegger and Theodor Adorno

A Jairo Escobar Moncada

Leonardo Verano1

*

Universidad del Norte - Bogotá - Colombia

1	 Artículo recibido: 24 de octubre de 2019; aceptado: 17 de marzo de 2020.
*	 lverano@uninorte.edu.co / orcid: 0000-0001-7467-9018

Cómo citar este artículo:
mla: Verano, Leonardo. “Crítica y resistencia en Heidegger y Adorno.” Ideas y Valores 
71. 179 (2022): 59-78.
apa: Verano, L. (2022). Crítica y resistencia en Heidegger y Adorno. Ideas y Valores, 
71(179), 59-78.
chicago: Leonardo Verano. “Crítica y resistencia en Heidegger y Adorno.” Ideas y 
Valores 71, n.° 179 (2022): 59-78.

https://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v71n179.102674
mailto:lverano@uninorte.edu.co


[6 0]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Leonardo Verano

Resumen
El diálogo propuesto entre Heidegger y Adorno, específicamente en lo que concier-
ne a las ideas de crítica y de resistencia, no desconoce la importancia que adquiere 
para el último la crítica extensa que él mismo dirige a la ontología de Heidegger, 
ni para este su cuestionamiento de la filosofía dialéctica. El artículo busca mostrar 
que, en ambos autores, la idea de crítica y de resistencia se resuelve como indaga-
ción del sentido negativo de la experiencia. Se concluye que, destacando semejanzas 
y diferencias en sus planteamientos, la reivindicación del carácter negativo de la ex-
periencia equivale reivindicar el poder crítico de la filosofía y del arte.

Palabras clave: crítica, experiencia, expresión, negatividad, resistencia.

Abstract
The dialogue between these two authors, concerning specifically the ideas of critique 
and resistance, does not ignore the importance attributed by Adorno to the exten-
sive critique that himself addresses to Heidegger’s ontology, nor the one attributed 
by the latter to his questioning of the dialectical philosophy. The paper shows that 
in both authors the ideas of critique and resistance can be settled as an inquiry into 
the negative sense of experience. It is concluded that, highlighting similarities and 
differences in their approaches, the recognition of the negative trait of experience 
equals to claiming the critical power of philosophy and art.

Keywords: critique, experience, expression, negativity, resistance.



[61]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 179 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 59–78

Crítica y resistencia en Martin Heidegger y Theodor Adorno

En sus lecciones sobre ontología y dialéctica sostiene Adorno que 
la ontología ha incurrido en una posición abstracta e idealista del mun-
do (cf. 2002 16-17) y, en el caso concreto de Heidegger, su idealismo se 
ha resuelto, al igual que en Husserl, en una filosofía de la conciencia (cf. 
2003a 77). Heidegger, por su parte, en el parágrafo 9 titulado “Dialéctica 
y fenomenología”, de su libro Ontología: hermenéutica de la facticidad, 
sostiene que la dialéctica comete el mismo error de las filosofías de la 
tradición, en el momento en que pretende hablar de lo universal desde 
un orden preestablecido (cf. 1995 41). Por ello, pretender vincular, escribe 
Heidegger, la tendencia fundamental de la fenomenología con la dialéc-
tica “[…] es algo así como si se quisieran juntar fuego y agua” (1999 62). 
Las objeciones de Adorno y de Heidegger, dirigidas respectivamente al 
carácter abstracto e idealista de la ontología y de la dialéctica, permiten 
ver, sin embargo, un rasgo común esencial en sus planteamientos: la 
reivindicación del sentido negativo de la experiencia.

La negatividad aparece en la obra de Heidegger y Adorno como una 
experiencia de rechazo [Absage] del dominio ejercido por el pensamiento 
representacional,1 por el orden objetivo y acabado de los conceptos. Se 
trata de un rechazo, de una negación que no se da como obra del pen-
samiento representacional, como determinación del “yo pienso algo” o 
de la conciencia intencional dirigida a los objetos, sino que es constitu-
tiva de la propia experiencia. Preguntamos, en este sentido, por el tipo 
de relación [Verhältnis] sostenido entre el carácter negativo de la expe-
riencia y la idea de crítica y de resistencia. Afirmamos que la idea de la 
negatividad determina el sentido y alcance de la concepción de crítica 
y resistencia en ambos autores. Nuestro interés se limita a identificar 
aspectos comunes en su concepción de crítica y de resistencia, sin pre-
tender con ello ofrecer o bien una lectura marxista de la ontología de 
Heidegger, en dirección de la teoría crítica, o una lectura fenomenológica 
de la filosofía de Adorno.2 Con este planteamiento acentuamos que, como 

1	 Tanto Heidegger como Adorno utilizan diferentes términos para referirse a la negación 
[Negation] implicada en la idea de negatividad [Negativität]. Negación como rechazar 
[absagen], oponerse [sich sperren] huir [fliehen], esquivar [ausweichen], pero también 
coaccionar [zwingen], encubrir [verbergen], ser esquivo [spröde]. Véase, al respecto, 
Heidegger 2001 135; Heidegger 2003 42-43; Heidegger 2009 71; Adorno 2003a 148; 
Adorno 2003b 195. Lo que en cada caso se acentúa es el sentido inherente de la negación 
en la experiencia, en contraposición a la idea de una negación que es puesta [gestellt] 
en el juicio o en el enunciado cuando afirmamos que algo “no es”. 

2	 Son muy conocidos los trabajos que, en esta dirección, dedica Marcuse a la interpretación 
del materialismo histórico, al sentido ontológico de la dialéctica y a la noción de trabajo, 
desde la analítica del Dasein expuesta por Heidegger en Ser y Tiempo (cf. Romero 2010 
94-105; Romero 2011 100-104; Romero 2016 123-172, 197-200). Asimismo, Zuidervaart, 
en el capítulo “Heidegger and Adorno in Reverse”, propone una lectura marxista de la 
noción de autenticidad en Heidegger desde la noción de alienación (cf. 2007 89).



[62]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Leonardo Verano

veremos, la idea de crítica propuesta por ambos autores, entendida como 
reflexión sobre el sentido negativo de la experiencia, reivindica el ca-
rácter vivo y concreto de esta. Se trata de una crítica a nuestra propia 
experiencia, en tanto que son nuestros modos acostumbrados de ver 
y de pensar los que encubren el sentido de las cosas. Así, nos distan-
ciamos de las interpretaciones que, en el caso de Heidegger, ven en su 
propuesta filosófica una posición formalista que reduce, en últimas, el 
poder crítico de la filosofía al develamiento de las estructuras formales 
y apriorísticas del Dasein (cf. De Lara 2014 22-23). Consideramos que 
lo que caracteriza la filosofía de Heidegger y de Adorno, es el esfuerzo, 
llevado a cabo cada uno a su manera, de proponer una filosofía que no 
se deje atrapar en conceptos, que afirme la inherencia del sentido ne-
gativo de la experiencia.

En tres momentos damos cuenta de este propósito. i) Introducción. 
Retomamos, en primer lugar, el debate que se ha dado en torno a los 
alcances y límites de la propuesta filosófica de Heidegger y Adorno en 
dos nombres de referencia obligada, a saber, Habermas y Düttmann. En 
segundo lugar, referimos la crítica realizada por Heidegger a la idea de 
la negatividad en Hegel y la concepción de esta presentada por Adorno 
en su propuesta de una dialéctica negativa, destacando aspectos comu-
nes fundamentales en sus formas de concebir la negatividad, la crítica 
y la resistencia. ii) Comprensión y crítica en Heidegger. Desde las no-
ciones de comprensión [Verstehen] y crítica [Kritik] observamos que 
esta es concebida por Heidegger como una reflexión sobre el carácter 
negativo de la experiencia y sus formas de resistir. iii) Negatividad y re-
sistencia en Adorno. Una vez precisada la idea de crítica en Adorno nos 
detenemos en el sentido negativo de la experiencia estética y su poder 
de crítica y de resistencia. En el apartado de conclusiones presentamos 
una reconstrucción de los argumentos expuestos en cada numeral e 
identificamos algunos de los problemas que podrían desarrollarse en 
una futura investigación en torno a los alcances de la idea de crítica y de 
resistencia como reflexión sobre el sentido negativo de la experiencia.

Introducción
En el Discurso Filosófico de la Modernidad, Habermas afirma que 

la crítica dirigida por Horkheimer y Adorno a la ilustración comete el 
error de reducir la idea de la razón moderna a razón con arreglo afi-
nes, a razón instrumental (cf. 1989 140). El poder crítico de la razón 
moderna queda, en este sentido, neutralizado con la fusión llevada a 
cabo entre pretensiones de validez y de poder, de dominio (cf. id. 142, 
149). Es en virtud de esta fusión que la sospecha de toda pretensión de 
validez, llevada a cabo por la crítica a las ideologías, destruye los fun-
damentos mismos de la crítica, esto es, de la propia razón (cf. id. 146). 



[63]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 179 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 59–78

Crítica y resistencia en Martin Heidegger y Theodor Adorno

La crítica total de la razón –de sus propios fundamentos– conlleva a 
su destrucción. Así, concluye Habermas, los autores de la Dialéctica 
de la ilustración se entregaron a un desbocado escepticismo (cf. 1989 
161). Heidegger, por su parte, fundamenta, de acuerdo con Habermas, 
la totalización de la razón con arreglo afines, de una razón que todo 
lo calcula y mide, en el subjetivismo de la modernidad: la razón cen-
trada en el sujeto (id. 165). El olvido del ser por parte de la tradición 
filosófica equivale a la instauración del hombre como medida de todo 
ente. En la modernidad, siguiendo a Habermas, este olvido del ser es 
total (id. 166), y así Heidegger reduce la razón moderna, al igual que 
Adorno, a razón con arreglo a fines. En la interpretación realizada por 
Düttmann de Heidegger y Adorno en su libro The memory of thought 
encontramos que el precio que paga un pensar que, como el propuesto 
por ellos, concentra su poder en la irreductible resistencia al concepto, 
es precisamente el riesgo permanente de su conceptualización. La irre-
ductible indecibilidad de la palabra, afirma Düttman García a propósito 
de Adorno, exige la labor del concepto (cf. 2002 9), así como la idea de  
lo indestructible en Heidegger, en el contexto de su interpretación  
de la poesía de Hölderlin (cf. id. 37), pertenece a la devastación. El do-
minio de la razón instrumental, traducido en una conceptualización 
y en una destrucción total, es imposible tanto en Heidegger como en 
Adorno (cf. id. 14), debido a que la negatividad –lo que él denomina el 
punto ciego del pensar–, en la que se afirma la resistencia a la concep-
tualización, se encuentra entrelazada a esta, al trabajo conceptual, en 
palabras del autor, al poder –limitado– de nombrar del lenguaje. La crí-
tica de Heidegger a la metafísica y de Adorno a la ilustración es propia, 
por ello, de un pensar endeudado (cf. id. 14), esto es, un pensar que se 
alimenta de aquello mismo de lo que quiere distanciarse. En este sen-
tido, la idea del pensar propuesta por ellos no escapa, en palabras del 
autor, a la estructura mítica que soporta a la metafísica y a la ilustra-
ción (cf. 2002 25-26; 34, 35), en la que el cumplimiento del destino, antes 
que eliminar, afirma la resistencia a la conceptualización. Mientras que 
para Habermas el poder de crítica de la razón en Heidegger y Adorno 
es solo aparente, debido a que elimina la conceptualización, en la inter-
pretación de Düttmann el poder crítico del pensar no es posible sin la 
conceptualización. Nuestra propuesta de trabajo se distancia así de la 
lectura de Habermas y es más cercana a la interpretación de Düttmann.

Nos interesa ahora identificar, en esta parte preliminar, los as-
pectos comunes de la idea de negatividad en Heidegger y Adorno. La 
dialéctica negativa se propone, de acuerdo con Adorno, como una dia-
léctica “abierta” que, en oposición a las dialécticas idealistas, afirma el 
carácter constitutivo de lo no-conceptual (cf. 2003a 24), en el modo de 
una reflexión –crítica– que reconoce la presencia del sinsentido, de lo 



[64]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Leonardo Verano

no-conceptual, en la formación del sentido, del concepto. No se trata de 
asegurar, sostiene Adorno en el contexto de su crítica a la filosofía dia-
léctica tradicional, lo no-conceptual en el concepto (cf. id. 23), sino de 
reconocer su implicación mutua: la pertenencia de lo no-conceptual 
al concepto, del sin-sentido al sentido, de la no-verdad a la verdad. 
De acuerdo con esta relación dialéctica lo negativo –el sinsentido, lo 
no-conceptual, la no-verdad– y lo positivo –el concepto, el sentido, la 
verdad– son irreductibles el uno al otro. Lo negativo no se deja derivar, 
no es un “momento” de lo positivo y viceversa. Lo negativo pertenece 
al modo de ser de la experiencia y esto significa que hace parte de los 
actos explícitos de reflexión, de la manera en que esta –la reflexión– se 
práctica, en que se lleva a cabo el ejercicio mismo de su crítica.

Heidegger, al igual que Adorno, cuestiona en este punto la filosofía 
dialéctica tradicional, en particular la dialéctica de Hegel. La negati-
vidad, cuyo planteamiento es para Heidegger lo más originario de la 
filosofía de Hegel (cf. 2009 6), se encuentra extraída de la conciencia, de 
la representación (cf. id. 13). En el momento en que lo pensado es para 
Hegel objeto [Gegen-stand] de la conciencia, convierte la negatividad 
–lo que no es la conciencia– en una determinación de sí misma (cf. id. 
43-44), de la propia conciencia, en su propia verdad.3 De este modo 
Hegel, advierte Heidegger, no toma en serio la negatividad (cf. id. 47).4 
Tomar en serio la negatividad es pensarla en sentido radical, es decir, 
distinguirla de la conciencia, afirmar su diferencia irreductible en la 
mutua pertenencia [Zusammengehörigkeit] entre ser y nada: “La nada 
nunca es lo ‘nulo’ en el sentido del mero no existente,5 ineficaz, sin valor, 
no-ente, sino esenciarse del ser (Seyn) mismo como de lo anonadante 
abismal- abismado” (Heidegger 1987 101). El no de la nada no es, insis-
te Heidegger, carencia o vacío de ser, sino, todo lo contrario, “aquello” 
que lo determina esencialmente: el abismo [Ab-Grund], la apertura 
[Eröffung] que impide que el ser sea algo cerrado en sí mismo, a modo 
de un concepto, de un principio.6

3	 Para Heidegger (2009) el poder crítico del pensar en Descartes y Kant ha incurrido en 
la misma falta: hace de su saber un saber absoluto, incuestionable (cf. 51, 53).

4	 Al proponer Hegel la negatividad como constitutiva del objeto, en el sentido en que 
“ya ha sobreasumido el no en el sí” (Heidegger 1987 101); “[D]as Nicht schon in das ‘Ja’ 
aufgehoben hat” (Heidegger 2009 47), hace de ella algo positivo, una “negación de la 
negación”, un resultado de la síntesis operada por el pensamiento. Véase, asimismo, 
en Heidegger 2001 430 y ss. 

5	 Preferimos traducir al español Unvorhanden por “no existente”, en lugar de “no pre-
sente a la mano” como aparece en la traducción, ya que consideramos la idea de lo “no 
existente” más precisa en el contexto de la explicación de Heidegger. 

6	 Sobre la importancia de la pregunta por la nada como pregunta por el fundamento del 
ser en la filosofía de Heidegger, ver Gadamer 1990 262. 



[65]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 179 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 59–78

Crítica y resistencia en Martin Heidegger y Theodor Adorno

Pero Heidegger no habla dialécticamente de la negatividad, pues 
considera que, precisamente, el pensamiento dialéctico se cierra en sí 
mismo y elimina el poder crítico de la reflexión,7 al asignarle a lo nega-
tivo, como en la tradición filosófica, un sentido privativo.8 Encontramos 
en su obra, por nuestra parte, lo que llamaríamos una interpretación fe-
nomenológica de la negatividad: como “algo” constitutivo e irreductible 
del fenómeno, de lo que aparece. Solo en este sentido, insiste Heidegger, 
la negatividad es positiva. Refiriéndose a la descripción negativa que 
realiza en el parágrafo 12 del “estar en”, concebido como lo que no es, 
Heidegger escribe: “Pero este predominio de la caracterización negativa 
no es un azar. Por el contrario, la caracterización negativa manifiesta la 
peculiaridad del fenómeno, y es así positiva en un sentido genuino, que 
se ajusta al fenómeno mismo” (2012 79). La negatividad no es algo ocul-
to que se encuentre detrás de lo que aparece esperando ser descubierto 
–no es un momento de lo positivo–. La negatividad es constitutiva del 
ser del fenómeno, “lo que” permanece oculto, irreductible en su ma-
nifestación [Erscheinung]. El autor aclara al respecto que en alemán el 
significado predominante de la palabra manifestación [Erscheinung] 
no posee el sentido fenomenológico que él quiere destacar: “aquello” 
que muestra el ser mismo del ente. Erscheinung refiere generalmente la 
manifestación de algo que se oculta, que permanece “detrás” y nunca 
se muestra. En este caso el no implicado en el manifestarse, aquello que 
no se muestra, es privativo, no pertenece esencialmente al manifestar-
se. El sentido ontológico de la manifestación lo expresa Heidegger de 
esta forma: “Manifestarse es un no-mostrarse” (id. 49). El no del no-
mostrarse pertenece a la propia manifestación. La negación comporta, 
entonces, un mostrarse, un manifestarse. En nuestra opinión, una de 
las expresiones más precisas de esta idea de la negatividad la enun-
cia Heidegger casi cuarenta años después de la publicación de Ser y 
Tiempo, al preguntarse sobre cómo entender lo negado en el apagarse 
de la luz aludido por Heráclito en el fragmento 26: “En la oscuridad no 

7	 Para Heidegger todo pensamiento dialéctico se cierra en sí mismo al quedar atrapado 
por la lógica del enunciado y, en este sentido, por el principio de no contradicción (cf. 
2002 159-160). Véase, asimismo, Heidegger 1995 41, 46-47. 

8	 En varios pasajes de su obra Heidegger aclara que lo negativo, como lo contrario al ser, 
su negación, ha sido entendido en la tradición de la filosofía en un sentido privativo, 
esto es, como eliminación o aniquilación. En parágrafo 9 de Ser y Tiempo, dedicado al 
tema de la analítica del Dasein, Heidegger subraya la significación ontológica del sentido 
negativo de la inautenticidad de la existencia al concebirla como un modo de ser del 
Dasein y no simplemente como una “nada”, una aniquilación de la vida auténtica (2001 
43). De igual manera, Heidegger advierte en el parágrafo 6 que no se debe entender 
el sentido negativo de la tarea de la destrucción de la metafísica como un deshacerse 
[abschütteln] o dejar atrás a esta (id. 22). 



[6 6]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Leonardo Verano

veo nada y sin embargo veo” (Heidegger 1986 165) y, más adelante, “Lo 
oscuro es, cuando se enciende en él una luz, en cierto modo también 
una apertura” (id. 167).

Del énfasis puesto por ambos autores en el carácter negativo de la 
experiencia destacamos: 1. La reivindicación de la experiencia viva [le-
bendige Erfahrung]9 de las cosas, en la que su sentido no está gobernado 
por la lógica del concepto; en palabras de Heidegger, de la experiencia 
preteórica, prejudicativa; en palabras de Adorno, de la experiencia pre-
crítica, preindividual. 2. El reconocimiento del carácter negativo del 
fenómeno, de lo que aparece o se manifiesta en nuestra experiencia de 
las cosas. 3. La propuesta de un pensar crítico que no es, en sentido es-
tricto, del orden acabado de los conceptos, aunque tampoco excluya a 
estos. 4. El lugar de la crítica, en este sentido, no es el juicio, la enuncia-
ción, sino la propia experiencia de las cosas, en la que el sentido resiste 
a su expresión, a su conceptualización.

Comprensión y crítica en Heidegger
En sus lecciones sobre ontología del semestre de verano de 1923, 

Heidegger advierte que la fenomenología exige una extraordinaria 
capacidad crítica [ungewöhnliches Mass an Kritik] justamente porque 
cree en la evidencia de las cosas (cf. 1995 46), en su condición de fenó-
meno: ellas son lo que aparecen, su propia manifestación [Erscheinung]. 
Nuestra manera de ver las cosas, tanto en su percepción sensible direc-
ta como en las ideas o representaciones que tengamos de ellas, puede 
estar tan arraigada en la tradición que lo que comprendemos de forma 
inmediata, aquello que nos resulta evidente, encubre el ser de la cosa 
misma (cf. id. 75). Tal encubrimiento hace parte del ser de las cosas,10 
de su historia, de sus formas de manifestación. La crítica es, ante todo, 
acentúa Heidegger, una crítica histórica radical [grundsätzliche histo-
rische Kritik] (ibd).11

9	 Por esta experiencia viva de las cosas entendemos aquella experiencia que atiende a la 
“cosa misma” que, en palabras de Heidegger, la “deja hablar” y no le impone para su 
comprensión nuestras representaciones acostumbradas. (2003 45-47). Para Adorno 
el formalismo matemático asumido como modelo de investigación en las ciencias ha 
conducido a la pérdida y destrucción de la experiencia viva de las cosas (2003a 380). 
Se trata, frente a la destrucción de esta experiencia, cuya prueba más contundente es 
Auschwitz (cf. id. 344-345), de apostarle a su posibilidad. 

10	 “Si ahora destacamos que el ser en el modo del encubrirse y del velarse –y esto no ac-
cidentalmente sino por su-carácter-de-ser– es inherente al carácter-de-ser del ser que 
es objeto de la filosofía, tendremos entonces una noción verdaderamente rigurosa de 
la categoría de fenómeno” (Heidegger 1999 100). 

11	  Francisco de Lara ha mostrado cómo en los escritos de juventud, anteriores a Ser y 
tiempo, aparece ya el carácter esencialmente negativo que Heidegger le atribuye al 
pensar filosófico como crítica de los saberes heredados de la tradición (cf. 2014 17-18). 



[67]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 179 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 59–78

Crítica y resistencia en Martin Heidegger y Theodor Adorno

De la noción heideggeriana de crítica queremos resaltar el hecho de 
que esta siempre se mueve en una comprensión previa y es radical porque 
se reconoce en medio de esta, haciendo parte de la tradición. La crítica 
somete a cuestionamiento nuestros modos previos de comprender, nues-
tras maneras acostumbradas de ver y de pensar y, en este sentido, hace de 
nuestra experiencia antepredicativa el terreno de su indagación. Es una 
crítica que, en otras palabras, asume la tarea de indagar por los modos en 
que comprendemos los fenómenos de nuestra experiencia “antes” que sean 
objeto de una reflexión explícita. El vínculo íntimo entre comprensión y 
crítica se precisa en parte en lo expuesto por Heidegger cuatro años más 
tarde en su obra Ser y Tiempo, especialmente en los parágrafos 31 y 32, en 
torno a la relación entre comprensión e interpretación. Interpretar [aus-
legen] es desarrollar las propias posibilidades de la compresión (2001 148), 
lo que significa que la explicación llevada a cabo en la interpretación no 
consiste en elaborar conceptos “sobre” lo comprendido, sino en reconocer 
que su conceptualización se encuentra fundada –ontológicamente– en 
la comprensión previa (id. 149-150).12 Si no se trata de un círculo vicioso 
entre el comprender y el interpretar, se debe mostrar la radicalidad de la 
crítica en el trabajo de interpretación de la tradición. La crítica consiste 
en una destrucción [Destruktion] de los significados que se han impuesto 
en la tradición y que encubren el sentido de las cosas:

Esta tarea es lo que comprendemos como la destrucción, hecha al hilo 
de la pregunta por el ser, del contenido tradicional de la ontología antigua, en 
busca de experiencias originarias en las que se alcanzaron las primeras deter-
minaciones del ser, que serían en adelante las decisivas. (Heidegger 2012 43)

Queremos subrayar que se trata de una crítica de los “contenidos” 
de la filosofía antigua, de las “primeras determinaciones del ser”, esto es, 
una crítica a los conceptos de la tradición metafísica que son decisivos 
porque dominarán históricamente nuestra comprensión de las cosas. Es 
una crítica en “busca de experiencias originarias”, no porque intente re-
cuperar las experiencias del pasado, sino porque explora las posibilidades 
y límites de este en el modo de una crítica de nuestra propia experiencia, 
de nuestro presente (cf. Heidegger 2001 22-23). De esta relación estrecha 
establecida por Heidegger entre comprensión y crítica queremos enfa-
tizar que esta: 1. Como destrucción del orden de las significaciones fijas, 
de los conceptos, se lleva a cabo en la propia comprensión; 2. Solo es po-
sible en la apropiación del orden conceptual; 3. Es una reflexión sobre el 

12	 “Sea como fuere la interpretación se ha decidido siempre, definitiva o provisionalmente, 
por una determinada conceptualidad; ella se funda en una manera de entender previa 
(Vorgriff )” (Heidegger 2012 169). 



[68]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Leonardo Verano

carácter negativo de la comprensión; 4. Se da como confrontación del 
orden conceptual en el presente de nuestra experiencia.

Nos interesa ahora mostrar que esta idea de comprensión y de crítica está 
íntimamente ligada a la experiencia de resistencia [Widerstand]. Destacamos 
dos experiencias de resistencia. En primer lugar, hay resistencia al estado 
de abierto que define al Dasein como ser-en-el-mundo, a su experiencia de 
comprensión de sí mismo, esto es, resistencia a asumir su estado de arroja-
do [Geworfenheit] al mundo. En la vida cotidiana el Dasein vive absorbido 
en la ocupación con lo a la mano [Zuhandene], con los útiles [Zeuge] y, de 
este modo, esquiva su ser abierto como ser-en-el-mundo [zur-Welt-Sein]. 
Este mismo hecho de esquivar [ausweichen], de huir del compromiso con 
su propia existencia, de no ocuparse de su propio ser, advierte Heidegger, 
confirma que el Dasein vive ya en una comprensión de sí mismo como 
ser-en-el-mundo.13 Existir es comprender-se. La resistencia como evasión, 
huida de sí mismo, es una experiencia de negación que, antes que eliminar, 
confirma la relación originaria de comprensión que sostenemos con noso-
tros mismos. “Quien” resiste no es el sujeto cartesiano aislado del mundo, 
que ha convertido a este en objeto de su pensamiento, sino el propio ser del 
Dasein como ser-en-el-mundo (cf. Heidegger 2001 111-112). La experiencia 
de resistencia solo es posible, en el contexto de la vida cotidiana, porque 
nos encontramos absorbidos en el Uno [Man], en la ocupación de los entes 
a la mano. Quien rechaza su estado de abierto al mundo es el “sujeto” (cf. id. 
322) que, en la vida cotidiana, absorbido por los entes, experimenta su “yo” 
como absoluto (cf. id. 318), inmodificable, como sujeto metafísico. El huye 
de la mismidad [Selbstheit] que caracteriza el ser del Dasein, que no tiene 
la forma ni del yo trascendental que fundamenta todas nuestras represen-
taciones ni del yo cotidiano (cf. id. 321), sino la de nuestra propia existencia 
como seres-en-el-mundo. La crítica se dirige a la incomprensión que tene-
mos de nuestro propio ser, cuya mismidad es percibida inmediatamente 
como la identidad de un sujeto absoluto inmodificable –la identidad de la 
mismidad del Uno [Man]– y, de este modo, es crítica de los fundamentos 
metafísicos en que se encuentra soportada la vida del Dasein. Si bien esta 
relación originaria supone la primacía del comprender frente a la evasión o 
huida como experiencia de no apropiación o incomprensión de nuestro ser, 
no significa que la incomprensión sea un simple resultado de la compren-
sión. El “in” de la incomprensión, como señala Heidegger a propósito de lo 
impropio (cf. 2001 146), no separa la incomprensión de la comprensión, esto 
es, no excluye de ella su experiencia del mundo: la incomprensión es preci-
samente una comprensión en la que el Dasein no asume, no se apropia de 

13	 El fenómeno del comprender es para Heidegger, recordémoslo, un modo de ser originario 
del Dasein y no una propiedad o cualidad suya. Este es para Gadamer, dicho sea de paso, 
uno de los aportes más grandes y radicales de Heidegger a la filosofía (cf. 1990 263-264). 



[6 9]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 179 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 59–78

Crítica y resistencia en Martin Heidegger y Theodor Adorno

su ser-en-el-mundo. La crítica, en tanto que somete a cuestionamiento la 
verdad de la compresión de nuestra experiencia, no se resuelve ni como crí-
tica epistemológica ni como crítica de la conciencia, sino justamente como 
crítica de nuestra propia experiencia.14

En segundo lugar, esta crítica descubre, en el contexto de la expe-
riencia cotidiana de los entes a la mano, además de la huida de sí mismo 
del Dasein, una huida, una resistencia de estos entes. Ellos se rehúsan, en 
la experiencia que tenemos de ellos, a ser tratados como un simple útil, 
como un “ser para”. Hablar de la “resistencia de las cosas” no supone la 
existencia de un ser “en sí” de estas, en el modo de una naturaleza que 
exista independiente de nuestra experiencia. Este fue, de acuerdo con 
Heidegger, el error de Descartes, quien al plantear la oposición entre 
res cogitans y res extensa se ve conducido a hablar de una resistencia 
de las cosas como propiedad inherente a estas (cf. 2001 97-98). La re-
sistencia ofrecida por las cosas es precisamente una resistencia en la 
experiencia que tenemos de ellas. Es olvidándonos del útil –del vehí-
culo que conducimos, de la escalera o del martillo que usamos– como 
ellos muestran verdaderamente su ser de útiles, de seres a la mano.15 
En El origen de la obra de arte, publicado casi diez años después de Ser 
y tiempo, Heidegger muestra, en forma más detallada, el modo en que 
las cosas resisten a nuestra experiencia de interpretación y cómo tal 
resistencia es parte esencial de la verdad de las cosas. El útil comparte 
con la obra de arte el ser creado por el hombre y el ser una cosa entre 
las cosas, pero la obra de arte es “más” o “menos” que un útil, que algo 
a la mano. Los zapatos de campesina pintados por Van Gogh son un 
útil, han sido confeccionados “para” y el sentido de su ser útil se revela 
cuando la campesina no piensa en ellos, cuando simplemente los con-
fía al camino. Pero en la obra de arte, a diferencia del útil, no solo se 
muestra la verdad de este, sino la verdad de la obra de arte y con ella su 
forma esencial de resistencia. Heidegger afirma que en la experiencia 
de la obra de arte esta se desoculta en el momento en que se refugia [be-
hüten] en su materialidad: la escultura en la roca, la poesía en la palabra, 
la pintura en el color, la música en el sonido; y utiliza las palabras tierra 
[Erde] y mundo [Welt] para ilustrar el modo en que accedemos al ser de 
la obra como implicación mutua entre ocultamiento (tierra) y desocul-
tamiento (mundo). La tierra, referida a la materialidad de la que está 

14	 Angehrn destaca, refiriéndose entre otros autores a Heidegger y a Adorno, que un rasgo 
característico de la idea de crítica en la hermenéutica, es ser reflexión de una experiencia, 
de una situación concreta, y no como sucede con la idea de una crítica abstracta, una 
reflexión orientada al conocimiento (cf. 2009 325; 328-329). 

15	 “[…] cuanto menos sólo se contemple la cosa-martillo, cuanto mejor se eche mano del 
martillo usándolo, tanto más originaria será la relación con él, tanto más desvelada-
mente comparecerá como lo que es, como útil” (Heidegger 2012 91).



[70]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Leonardo Verano

hecha la obra, simboliza lo impenetrable, lo inagotable, lo que resiste a 
toda medida, a todo cálculo. ¿Qué es la tierra, se pregunta Heidegger, 
para que la obra se tenga que retirar, refugiar en ella? “La piedra pesa y 
manifiesta su pesadez. Pero al confrontarnos con su peso, la pesadez se 
vuelve al mismo tiempo impenetrable [...]” (Heidegger 2010 33). En este 
sentido, la tierra es refugio porque es lo que resiste toda invasión, toda 
intervención exterior que la objetivice, y resiste en su ser expuesto, en 
su modo de desocultarse, ya como materia prima, como conocimiento, 
como poema, como pintura. En otras palabras, la tierra ofrece refugio, 
protección, exponiéndose, arriesgándose, desocultandose; su ser im-
penetrable resiste en la penetración, esto es, en la mirada, en la palabra, 
en el tacto. La obra de arte resiste y esto quiere decir que nos habla, se 
desoculta, desde lo indescifrable, lo indecible. Llevar el color a la tela, 
la palabra al poema es, como advierte Heidegger, hacer lucir el color 
en su oscuridad, hacer resonar la palabra en su silencio (cf. 2003 32).

Crítica y resistencia en Adorno
Al inicio de la ponencia titulada “Crítica”, publicada en su libro Crítica 

de la cultura y de la sociedad II, advierte Adorno que, así como el concepto 
de política no refiere una esfera cerrada, cuyos procedimientos y reglas se 
manifiesten en las instituciones políticas, el concepto de crítica no se limita 
al ámbito político y puede llegar a comprenderse en relación con el juego de 
fuerzas de la sociedad (cf. 2003d 785). Pero debe agregarse que para Adorno 
la idea de crítica no se restringe ni al ámbito político ni social. La crítica 
debe ser, ante todo, en forma similar a lo planteado por Heidegger, autocrí-
tica, esto es, debe someter a cuestionamiento sus propios fundamentos (cf. 
id. 605). Justamente, la exigencia principal de la dialéctica negativa consiste 
en “pensar contra sí misma” (Adorno 2003a 397), pues solo así permanece 
abierta, impedida de erigir en absoluto su propio pensamiento.16 La crítica 
que es crítica frente a sí misma es crítica filosófica, en el sentido en que so-
mete a cuestionamiento no solo la verdad del saber filosófico, sino de todo 
tipo de saber y, en especial, de las ciencias humanas (cf. Adorno 2003d 607). 
La exigencia de esta crítica de “pensar contra sí misma” se traduce, como 
en Heidegger, en la necesidad de atenerse a la cosa pensada, lo que signi-
fica reconocer el sentido negativo de su experiencia: pensar es pensar algo 
distinto de sí mismo. La concentración y la entrega [Überantwortung]17 a 

16	 Evitar erigir en absoluta su propia conciencia es el propósito de la dialéctica negativa 
y esto solo lo puede hacer ejerciendo la autocrítica (cf. Adorno 2003a 397).

17	 Adorno observa que la enseñanza de los filósofos idealistas, en especial Kant, radica en que 
su posición subjetiva del pensar, al igual que su noción de la verdad, se encuentra fundada 
en la cosa misma [die Sache selbst] (cf. 2003d 600-603). La forma en que se ha desprestigiado 
para Adorno la exigencia de atenerse a la cosa misma, a la cosa pensada, es interpretar esta 
entrega –a la cosa– como la eliminación del sujeto en nombre de la verdad (cf. id. 602). 



[71]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 179 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 59–78

Crítica y resistencia en Martin Heidegger y Theodor Adorno

la cosa pensada, antes que suprimir al sujeto, pone en evidencia el sentido 
profundo de la crítica: asumir los riesgos de comprender, de interpretar 
lo que no conocemos; los riesgos de “[…] no dejarse atar por ningún consen-
so de lo previamente pensado” (Adorno 1973 14).18Afirmar que la crítica solo 
es posible como atención a la cosa pensada equivale a afirmar que ella 
solo es posible en la experiencia que tengamos de esta. El pensar crítico no 
fija de antemano el sentido de su experiencia –de la cosa pensada–, sino que 
lo vive como algo abierto, irreductible.19 La fuerza de su crítica está justo 
aquí: resistir a la imposición de lo establecido como verdad, a lo ya pensado 
(cf. Adorno 2003d 604).20

Teniendo en cuenta que para Adorno (2003b), como es sabido, el 
arte no solo comparte con el pensar filosófico el poder crítico,21sino que 
es concebido como el ejemplo de la experiencia negativa (cf. 2003b 60), 
nos detendremos en el sentido negativo de la experiencia estética y su 
poder de crítica y de resistencia. Frente al racionalismo del arte que 
convierte el poder crítico de este en una crítica “sobre” el arte, Adorno 
sostiene una idea de crítica de la obra de arte [Kunstwerk] referida a 
la misma experiencia que tenemos de esta, esto es, una idea de crítica 
de la propia experiencia estética (cf. 2009 21). Hay experiencia estéti-
ca en el momento en que en la –misma– experiencia de creación o de 
interpretación de la obra su sentido resiste a su expresión, a su concep-
tualización. De este modo entiende Adorno el carácter inmanente22de 
la crítica de la experiencia estética: un rechazo o negación del orden de 
los significados, del orden conceptual, que es el modo de ser mismo en 
que se efectúa esta experiencia. El arte es esta relación dialéctica de per-
manente tensión entre la aspiración a la expresión acabada, conceptual, 

18	 Adorno, en alusión a Nietzsche, quien para él comprendió la valentía, los riesgos del 
pensar, escribe: “[…] ‘Pensar peligrosamente’; espolear el pensamiento, no retroceder 
por nada ante la experiencia de la cosa, no dejarse atar por ningún consenso de lo 
previamente pensado” (2003d 605). 

19	 La dialéctica negativa “[n]o sería otra cosa que la experiencia plena, no reducida, en 
medio de la reflexión conceptual” (Adorno 2005 24). 

20	 “La fuerza del pensar, del que no nada en su propia corriente, consiste en resistir lo 
previamente pensado” (Adorno 1973 14). 

21	 La relación entre filosofía y arte en Teoría Estética no se limita a un ejercicio de compa-
ración. No se debe olvidar que para Adorno la verdad del arte “coincide” con la verdad 
del concepto filosófico: “La filosofía y el arte convergen en el contenido de verdad del 
arte: la verdad de la obra de arte que se despliega progresivamente no es otra que la 
verdad del concepto filosófico” (2004 224). 

22	 En sus cursos sobre estética Adorno señala ya el carácter abstracto de las teorías estéticas 
tradicionales que conciben la experiencia estética “desde arriba (von oben her), esto es, 
desde principios y categorías generales” (2009 14-15). El carácter inmanente de la experiencia 
estética refiere, por el contrario, una reflexión crítica hecha desde dentro (von innen her): 
desde la propia experiencia de la obra de arte (cf. id. 14). Véase, al respecto, Menke 2011 128.



[72]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Leonardo Verano

del sentido de su experiencia y la negación, la resistencia de esta misma 
expresión; es el entrelazamiento, en palabras de la Teoría Estética, de 
racionalidad y mímesis, en el que radica su carácter enigmático.23 La 
aspiración de la obra a la unidad, incluso en el arte que se propone como 
fragmentado, en tanto impregnada del momento mimético, no copia 
el orden categorial de la realidad sino que, por el contrario, lo niega. 
Si la obra de arte no imita propiamente la realidad (cf. Adorno 2003b 
199), sino que se imita a sí misma (cf. id. 190),24 lo es porque el artista 
no impone el sentido a su obra; la virtud de este consiste, más bien, en 
seguir la lógica inmanente de su obra (cf. id. 205-206), como lo hacen el 
músico o el actor en sus interpretaciones (cf. id. 189). Esta lógica propia 
del arte, en la que radica su carácter esencialmente enigmático, como 
entrelazamiento dialéctico de racionalidad y mímesis, corresponde a 
la articulación llevada a cabo en la experiencia estética entre lo estético 
y lo no-estético. En el modo de ser de esta articulación se encuentra el 
rasgo característico de la negatividad de la experiencia estética.

La experiencia estética es negativa porque rechaza la experiencia 
pre-artística como una experiencia gobernada por el orden de las sig-
nificaciones preestablecidas, que procede a través de la identificación 
automática de lo ya conocido. Pero lo que descubre en este rechazo, 
que no se da en el orden de las intenciones explícitas, es que el orden 
de la cultura y sus significaciones fijas no gobiernan en forma absoluta 
la vida de la experiencia preartística; que, por el contrario, la fuerza de 
su expresión la recibe del sentido aún no fijado, aún no establecido que 
habita esta experiencia.25 El poder mimético del arte consiste justo en 
expresar el sentido de esta experiencia preartística sin racionalizarlo, 
sin hacer de él algo comprensible. Se trata una vez más de la exigencia 
para el artista de entregarse a la experiencia de la cosa, el momento mi-
mético en el que sigue a esta, del esfuerzo, en palabras de Adorno, de 
mantener viva su experiencia (cf. Adorno 2003b 252).

23	 La debilidad de la tradición de la reflexión estética está, de acuerdo con Adorno (2003b), 
en que elimina la dialéctica de mímesis y racionalidad (cf. 2003b 86).

24	 La fuerza mimética del arte radica, por ello, en que quien imita se convierte en lo que 
imita (cf. Adorno 2009 70-71). Sobre el concepto de mímesis en Adorno ver al respecto 
Escobar 2014 176-177; 197-201; 205-207. 

25	 Lo característico del arte es mostrar sentidos que están más allá de los cánones estéticos 
de la época y del propio autor, aquello que no ha sido pensado o programado por él (cf. 
Adorno 2009 61-62). Al respecto Menke observa que uno de los errores en la interpre-
tación de la crítica de Adorno al placer estético está en pensar que para este el placer 
sensible queda reducido a la identificación automática con lo ya conocido, propia de la 
industria cultural (cf. 1997 32). Lo propio de la experiencia estética es negar justamente 
el poder de esta identificación automática (cf. ibd.). 



[73]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 179 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 59–78

Crítica y resistencia en Martin Heidegger y Theodor Adorno

El rechazo o negación de la experiencia preartística no debe ser entendi-
do, entonces, como su exclusión o eliminación del campo de la experiencia 
estética. Se trata, por el contrario, de reconocer el modo esencial de su ar-
ticulación, de su entrelazamiento: no hay, en sentido estricto, experiencia 
estética sin remisión a un sentido pre o extra-estético. Reconocer lo pre-
artístico como constitutivo de la experiencia estética significa afirmar 
que el sentido de esta no está gobernado por las intenciones de un sujeto 
cognoscente o de una conciencia trascendental constituyente del sentido, 
sino que este hunde sus raíces en la vida pre-individual, precrítica, incons-
ciente. Reconocer la articulación de la experiencia artística y preartística 
impide entender el “pre” de pre-crítico, pre-individual, así como “in” 
de in-consciente, en un sentido privativo. Se trata de una negación que 
contiene lo negado y, de este modo, de una reflexión, de una crítica, de una 
conciencia, posibles sin la toma de posición deliberada del sujeto, sin que 
este haga de su comprensión algo explícitamente reflexivo o consciente. El 
artista, observa Adorno, “hace consciente” lo difuso [diffus], lo escurridizo 
[entgleitende], sin racionalizarlo (cf. 2003b 88). Su trabajo en el sentido de 
la obra es un trabajo inconsciente, como lo es también el hecho de que en 
su obra hable un colectivo, un nosotros (cf. id. 249-250). Para quien hace 
la experiencia estética la exigencia de entrega a la cosa configura un “no-
sotros” que, como en Heidegger (cf. 2001 118), hace imposible la distinción 
entre un nosotros como “sujeto” y “lo” experimentado por nosotros (cf. 
Adorno 2003b 248-249). Sin embargo, tal entrega, al ser entendida en la 
Teoría Estética en términos de sujeto y objeto (cf. id. 248-249), enfatiza el 
poder mimético del sujeto de atender a la cosa, de unirse a ella. La obra es 
una creación subjetiva que, entendida dialécticamente, es objetiva porque 
responde a las necesidades de la cosa (cf. id. 248-249). El poder de decir 
de la obra está en el poder del sujeto de ceñirse, de unirse a ella. Sin esta 
fuerza, sostiene Adorno muy seguramente aludiendo a Heidegger, se cae 
en el cosismo [Dinghaftigkeit] (cf. id. 63). La fuerza subjetiva de entrega a 
la cosa en la experiencia estética es el modo en que el arte resiste al racio-
nalismo de lo previamente establecido, de lo ya pensado, sin la cual él no 
sería nada (cf. Adorno 2003b 65). Mientras Heidegger ve en la noción de 
sujeto la resistencia del pensamiento metafísico a la apertura, y con ello su 
evasión de la crítica radical, dado que tal noción permanece atrapada en los 
presupuestos de la metafísica que lo concibe como fundamento [Grund] 
absoluto, Adorno ve la posibilidad misma de tal crítica.

Referimos brevemente la concepción adorniana de expresión [Ausdruck] 
con el propósito de precisar el sentido dialéctico de la articulación, de la in-
terdependencia existente entre la experiencia estética y la pre-estética. La 
expresión artística es, como la expresión en la filosofía, fundamentalmente 
paradójica: consiste en expresar lo inexpresable (cf. Adorno 2003b 179). Toda 
obra de arte es negación de la coherencia, del concepto, de lo preestablecido 



[74]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Leonardo Verano

y, por ello, expresión de un sentido que no se deja fijar, que se forma en el 
momento mismo de la experiencia estética, en términos de Adorno, en su 
proceso de construcción. Así, el momento de construcción y de expresión 
están íntimamente ligados: una novela, un poema, un cuadro “dicen” y su 
“decir”, esto es, sus maneras de significar, son la expresión misma de su sentido. 
El sentido de la obra no preexiste propiamente a la expresión, a su manifesta-
ción, a su experiencia. Que la ex-presión “saque” el sentido de la experiencia 
preartistica, en el modo de una producción de sentido, significa que ella, la 
expresión, consiste en una transformación [Verwandlung] del sentido de 
esta experiencia y no en un traslado que deje intacto dicho sentido. Ella no 
expresa ex nihilo, sino que sublima, trasmuta el sentido de su experiencia 
en su aspiración a convertirse en eso que imita. El momento de expresión 
en el arte es el momento mimético en el que el artista o el intérprete deja 
de ser el sujeto que asigna el sentido a su experiencia, en el que la relación 
sujeto-objeto queda suprimida, en el que las obras comunican “[…] donde 
vibran con la prehistoria de la subjetividad” (Adorno 2004 194). El arte tiene 
el poder de revivir la experiencia arcaica, de los estadios más antiguos de 
la humanidad, en el que el hombre primitivo se comunicaba con los otros 
y con la naturaleza convirtiéndose en parte de ellos. El poder crítico de su 
expresión esta precisamente en que no imita la realidad, en que no se con-
vierte en ideología (cf. Horkheimer y Adorno 2003 40), en que reivindica 
la experiencia sensible de las cosas que hace posible “[…] oír con los pro-
pios oídos aquello que aún no ha sido oído, en tocar con las propias manos 
aquello que aún no ha sido tocado” (cf. Horkheimer y Adorno 1998 89).26 El 
trabajo de expresión, que es la obra de arte, consiste, en la terminología de 
Adorno, en producir el enigma, esto es, el asombro ante las cosas. Su poder 
crítico está en que rompe la familiaridad de estas –el sentido sedimentado 
de nuestra experiencia que se ha hecho habito en nosotros–, produciendo 
la extrañeza de las cosas en la experiencia viva de ellas. Si se trata de hablar 
del “lugar” del sentido de la experiencia estética este es su propia expresión, 
en palabras de Adorno, su proceso de construcción o de recepción.

Conclusión
Nuestro punto de partida consistió en indagar por el carácter ne-

gativo de la experiencia en la obra de Heidegger y Adorno con el fin de 
mostrar el sentido y alcance que adquieren en sus propuestas filosóficas 
la idea de crítica y de resistencia. A modo de introducción referimos, en 
primer lugar, las lecturas que hacen Habermas y Düttman de Heidegger y 

26	 El sistema de producción ha adaptado al cuerpo al manejo del aparato social, económico 
y científico, en el que predomina su funcionalidad y ha empobrecido su experiencia. 
El hombre de masas ha perdido el poder de sus sentidos de entrar en un contacto vivo 
con las cosas (cf. Horkheimer y Adorno 2003 89). 



[75]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 179 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 59–78

Crítica y resistencia en Martin Heidegger y Theodor Adorno

Adorno, en las que se sitúa buena parte del debate en torno a las alterna-
tivas ofrecidas por estos frente al dominio de la razón instrumental. Esta 
breve exposición nos permitió ubicar en el debate nuestra propuesta de 
lectura: reivindicamos el sentido radical de la idea de crítica en Heidegger 
y Adorno y por ello entendimos una crítica que se ejerce ante todo como 
crítica de nuestra propia experiencia. Sus propuestas filosóficas, antes 
que incurrir en la destrucción del poder de la crítica, antes que resolver-
se como una crítica solo aparente y abstracta, como sostiene Habermas, 
exige un desenmascaramiento permanente de nuestras propias maneras 
de sentir y de pensar. En segundo lugar, retomamos el cuestionamiento 
que tanto Heidegger como Adorno dirigen al pensamiento dialéctico 
tradicional que convierte la negación, el sinsentido, lo no-conceptual, 
la no-verdad, la nada, en un resultado de la vida de la conciencia o en un 
postulado de la razón. Destacamos en este punto un rasgo común esencial 
en ambos autores: la propuesta de un pensar crítico que no pertenece al 
orden acabo de los conceptos, pero que tampoco lo excluye; un pensar 
que comprende, en términos de Adorno, la relación de lo negativo y lo 
positivo como una relación dialéctica, en palabras de Heidegger como 
una relación de copertenencia mutua [Zusammengehörigkeit], en la que 
los elementos de la relación son irreductibles el uno al otro.

Nos aproximamos a las nociones de crítica y resistencia en Heidegger 
subrayando el vínculo íntimo que establece el filósofo alemán entre 
comprensión y crítica. Esta tiene como tarea la destrucción de las signi-
ficaciones fijas, de los conceptos de la tradición que se han convertido en 
nuestros modos acostumbrados de ver y de pensar. La destrucción de los 
conceptos heredados de la tradición se lleva a cabo, por ello, como una 
crítica de nuestra propia experiencia y no como una crítica epistemoló-
gica. Esta idea de crítica, referida fundamentalmente a la comprensión 
previa, nos permitió identificar dos formas de resistencia en Heidegger: 
como evasión o huida del Dasein y como huida de los entes a la mano. 
Vimos que, del mismo modo, la experiencia de la obra de arte consiste 
en resistir a la apertura del mundo ocultándose en los materiales de los 
que está hecha. En estas experiencias de resistencia pudimos observar 
que esta consiste, por un lado, en rehusar al desocultamiento, a una 
comprensión completa, transparente, y, por otro, que tal rechazo solo 
es posible en el desocultamiento. De esta manera quedaba planteado 
no solo el carácter inherente de la negatividad de la experiencia, sino su 
sentido y alcance: la resistencia como huida, ocultamiento, es el modo 
de ser esencial del desocultamiento. El poder de la crítica está en que 
muestra –desolculta– los encubrimientos de sentido en la imposición de 
conceptos heredados de la tradición, y lo hace resistiendo a un desocul-
tamiento definitivo. Así subrayamos que las posibilidades de la crítica 
se encuentran en la experiencia prejudicativa



[76]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Leonardo Verano

En relación con Adorno destacamos, en primer lugar, la idea de 
crítica como autocrítica y, de este modo, su similitud con la concepción 
heideggeriana. La crítica, para ser radical, debe someter a cuestiona-
miento sus propios fundamentos y esto significa no dar por sentado en 
su experiencia ningún principio, ningún concepto. Solo si se asume el 
carácter negativo de este postulado, esto es, la necesidad para el pensar 
de concentrarse en lo pensado, en lo que él no es, se evita proponer una 
crítica que se cierre en sí misma. Exploramos en la concepción de la 
experiencia estética de Adorno este sentido esencialmente negativo del 
pensar crítico. El poder crítico del arte está en rechazar toda expresión 
acabada, y, en este sentido, resistir a su conceptualización. Observamos 
que, bajo la noción de expresión, este poder crítico consiste en rechazar 
la experiencia preartística, gobernada por las significaciones disponibles, 
acabadas, y a su vez en reconocer que tal negación es posible si se reco-
noce la articulación de esta experiencia con la experiencia artística. Más 
aún: la crítica recibe su poder de la experiencia preartística, preindivi-
dual, de la fuerza mimética aún no gobernada por un sujeto cognoscente.

Será necesario continuar preguntando por los alcances de una con-
cepción de crítica y de resistencia que se resuelve como indagación del 
sentido negativo de la experiencia. La crisis del sentido, diagnosticada y 
tratada de distinta manera por ambos autores, significa una crisis del sen-
tido de la propia experiencia; de un pensar que, en palabras de Heidegger, 
ya no piensa, de una experiencia que, en palabras de Adorno, ya no es 
experiencia. ¿En qué relación se encuentran aquí la crisis del sentido, la 
negatividad, la crítica y la resistencia? La crisis del sentido, esto es, su sin-
sentido, su falsedad, su no-verdad, es la manifestación –la expresión en 
palabras de Adorno– del sentido de esta experiencia. La crisis del sentido 
no es un resultado de la crítica, sino la experiencia en la que esta descubre 
que ha perdido su poder de cuestionamiento. Se trata de una experiencia 
de comprensión de la crisis que es, ella misma, crítica, en palabras de 
Heidegger, huida, retira, distanciamiento; de una comprensión del sinsen-
tido que no significa, en palabras de Adorno, la disolución de su enigma 
–hacerlo comprensible–, sino su afirmación. Será necesario seguir indagan-
do, entonces, por las posibilidades de un comprender crítico que recibe su 
poder del sentido irreductible de la comprensión; de un poder crítico que, 
en tanto comprensión de la crisis, exige una transformación de nosotros 
mismos antes que ser una invitación a la resignación y a la pasividad, si 
por esta se entiende lo contrario a la responsabilidad y a la acción.

Bibliografía
Adorno, Theodor. Consignas. Traducido por Ramón Bilbao. Buenos Aires: Amorrortu, 1973.

Adorno, Theodor. Ontologie und Dialektik. Herausgegeben von Rolf Tiedemann. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp, 2002.



[77]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 179 • 2022 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 59–78

Crítica y resistencia en Martin Heidegger y Theodor Adorno

Adorno, Theodor. Negative Dialektik. Jargon der Eigenlichkeit. Herausgegeben von Rolf 
Tiedemann. Gesammelte Schriften, Band 6. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2003a.

Adorno, Theodor. Ästhetische Theorie. Ed. Rolf Tiedemann. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 
2003b.

Adorno, Theodor. Ku-lturkritik und Gesellschaft ii. Eingriffe. Herausgegeben von Rolf 
Tiedemann. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2003d.

Adorno, Theodor. Teoría estética. Traducido por Jorge Navarro Pérez. Madrid: Ediciones 
Akal, 2004.

Adorno, Theodor. Dialéctica negativa. La jerga de la autenticidad. Traducido por Alfredo 
Brotons Muñoz. Madrid: Ediciones Akal, 2005.

Adorno, Theodor. Ästhetik (1958/1959). Herausgegeben von Eberhard Ortland. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp, 2009.

Angehrn, Emil. “Hermeneutik und Kritik.” Was ist Kritik? Zusammengestellt von Jaeggi, 
R y Wesche, T. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2009. 319-342.

De Lara, Francisco. “Interpretación, historicidad y negación. Sobre el lugar político en 
la filosofía de Heidegger y de Adorno.” Revista Internacional de Fenomenología y 
Hermenética alea 12 (2014): 11-26.

Escobar, Jairo. “Mímesis en Platón y Adorno.” Eidos. Revista de Filosofía de la Universidad 
del Norte 20 (2014): 173-220.

Gadamer, Hans-Georg. Hermeneutik I. gw 1. Tubingen: Mohr Siebeck, 1990.

García, Duttmann Alexander. The memory of thought: an Essay on Heidegger and Adorno. 
Translated by Nicholas Walker. London: Continuum, 2002.

Habermas, Junger. El discurso filosófico de la modernidad. Traducido por Manuel Jiménez 
Redondo. Madrid: Taurus, 1989.

Heidegger, Martin. Hegel. Traducido por Dina V. Picotti C. Buenos Aires: Prometeo 
Libros, 1987.

Heidegger, Martin. Ontologie. Hermeneutik der Faktizität. ga Band 63. Ed. Käte Bröcker.

Oltmanns. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1995.

Heidegger, Martin. Ontología (Hermenéutica de la facticidad). Traducido por Jaime 
Aspiunza. Madrid: Alianza, 1999.

Heidegger, Martin. Holzwege. Herausgegeben von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. 
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 2003.

Heidegger, Martin. Hegel. Die Negativität. 2. Erläuterung der “Einleitung” zu Hegels 
“Phänomenologie des Geistes”. ga. Band. 68. Herausgegeben von Ingrid Schüssler. 
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 2009.

Heidegger, Martin. Caminos de bosque. Traducido por Helena Cortés y Arturo Leyte. 
Madrid: Alianza Editorial, 2010.

Heidegger, Martin. Ser y tiempo. Traducido por Jorge Eduardo R. Madrid: Editorial 
Trotta, 2012.



[78]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Leonardo Verano

Heidegger, Martin., y Fink, E. Heráclito. Traducido por Jacobo Muñoz y Salvador Mas. 
Barcelona: Editorial Ariel, 1986.

Horkheimer, Max. y Adorno, Theodor. Dialéctica de la ilustración. Fragmentos filosóficos. 
Traducido por Juan José Sánchez. Madrid: Editorial Trotta, 1998.

Horkheimer, Max. y Adorno, T. Dialektik der Aufklärung und Schriften 1940-1950. gs. 
Band 5. Herausgegeben von Alfred Schmidt und Gunzelin Schmid Noerr. Frankfurt 
am Main: Fischer, 2003.

Menke, Christoph. La soberanía del arte: la experiencia estética en Adorno y Derrida. 
Madrid: Visor, 1997.

Menke, Christoph. Estética y negatividad. Traducido por Peter Storandt Diller . Buenos 
Aires: Fondo de Cultura Económica, 2011.

Romero, José Manuel. H. Marcuse y los orígenes de la teoría crítica: contribuciones a una 
fenomenología del materialismo histórico (1928) y Sobre filosofía concreta (1929). 
Madrid: Plaza y Valdés, 2010.

Romero, José Manuel. Herbert Marcuse: entre fenomenología y teoría crítica. Artículos 
1929-1931. Barcelona: Herder, 2011.

Romero, José Manuel. Sobre Marx y Heidegger: escritos filosóficos (1932-1933). Madrid: 
Biblioteca Nueva, 2016.

Zuidervaart, Lambert. Social philosophy after Adorno. New York: Cambridge Universty 
Press, 2007.


