
355

Íkala, Revista de Lenguaje y CulturaÍkala, Revista de Lenguaje y Cultura
Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432

www.udea.edu.co/ikala

Recibido: 2017-09-17/ Aceptado: 2018-03-20
DOI: 10.17533/udea.ikala.v23n02a10

La alternancia cultural entre los musulmanes 
de la Isla de San Andrés

Cultural alternation among Muslims in San Andrés Island

L’alternance culturelle entre les musulmans de l’île de San Andrés

Resumen

La presente exploración se centra en la descripción y el análisis de la diglosia y 
el bilingüismo como fenómenos lingüísticos que ponen de relieve la alternancia 
cultural u orientaciones alternas en la comunidad musulmana de la Isla de 
San Andrés, en el Caribe insular colombiano. Se implementa el método de la 
etnografía del habla y la sociolingüística, gracias a lo cual se obtiene, como resultado 
fundamental, la comprobación de que la lengua árabe, en sus dos variedades, clásica 
y dialectal, son de uso cotidiano en la isla, a la vez que se evidencia una situación 
de contacto de lenguas español y árabe que define la isla como zona de contacto. 
Se concluye que la diglosia y el bilingüismo son evidencia de la alternancia cultural 
cotidiana, es decir, que existe un desplazamiento entre esferas de significación 
cultural que implica cambios y variaciones en los procesos de construcción de la 
identidad de los miembros de esta comunidad de habla.

Palabras clave: alternancia cultural, diglosia, bilingüismo, árabe, español, 
comunidad musulmana en la isla de San Andrés, integración cultural, diferencia 
cultural

Abstract

This inquiry focuses in the description and analysis of diglossia and bilingual-
ism as linguistic phenomena highlighting cultural alternation or alternative 
approaches within the Muslim community settled in San Andrés Island, in the 
Colombian insular Caribbean. An ethnographic method for speech and soci-
olinguistics was followed, which led us to find that Arabic language, in their 
classical and dialectal variances, has everyday usage in the island. Also, we could 
observe a language contact situation between Arabic and Spanish languages, 
which allow us define the island as a contact zone. We can conclude that diglos-
sia and bilingualism are proofs of cultural alternation in everyday life, that is, 
a displacement occurs between cultural signification spheres, implying changes 
and variations in the processes of identity-construction among this speech com-
munity members.

Keywords: cultural alternation, diglossia, bilingualism, Arabic, Spanish, Mus-
lim community in San Andrés island, cultural integration, cultural difference

Résumé

La présente exploration se centre sur la description et l’analyse de la diglossie 
et le bilinguisme comme des phénomènes linguistiques qui mettent en avant 

Carlos Jair Martínez Albarracín
Lingüista y Magíster en Lingüística, 
Universidad Nacional de Colombia. 
Doctorando Antropología Social, 
Universidad Nacional de Colombia.
E-mail: cjmartineza@unal.edu.co

Esta investigación contó con la finan-
ciación de la División de Investigación 
de la Facultad de Ciencias Huma-
nas de la Universidad Nacional de 
Colombia Sede Bogotá, en la moda-
lidad de Apoyo a Tesis de Postgrado, 
Código QUIPU 202010014425. Se 
desarrolló bajo el título Usos de la 
lengua árabe en la Isla de San An-
drés, con cuatro salidas de campo 
entre agosto de 2009 y diciembre de 
2010 (Martínez, 2010).  La investiga-
ción de la que se deriva este artículo 
se publicó originalmente como tesis 
de maestría, aprobada y publicada 
en Alemania (Martínez, 2011). El ar-
tículo se escribió gracias al apoyo de 
la Universidad Manuela Beltrán.



Íkala Carlos Jair Martínez Albarracín

356

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

l’alternance culturelle ou des orientations alternes dans la communauté 
musulmane de l’Île de San Andrés à la Caraïbe insulaire colombienne. Les 
méthodes de l’ethnographie de la parole et de la sociolinguistique ont été 
implémentées. Grâce à elles, nous sommes parvenus à confirmer que la langue 
arabe, avec ses deux variétés classique et dialectale, est utilisée quotidiennement 
sur l’île. En même temps, il reste évident une situation de contact entre les 
langues espagnole et arabe qui définit l’île comme une zone de contact. Nous 
avons conclu que la diglossie et le bilinguisme montrent l’alternance culturelle 
quotidienne, c’est à dire, qu’il existe un déplacement entre des sphères de 
signification culturelle impliquant des changements et des variations dans les 
projets de construction de l’identité des membres de cette communauté de 
parole.

Mots-clés : alternance culturelle, diglossie, bilinguisme, arabe, espagnol, 
communauté musulmane de l’ île de San Andrés, intégration culturelle, différence 
culturelle



Íkala La alternancia cultural entre los musulmanes de la Isla de San Andrés

357

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

Introducción

La rica diversidad étnica, lingüística y cultural que 
caracteriza la nación colombiana se evidencia no 
solo en la diversidad dialectal del español como 
lengua oficial, sino también en la existencia de un 
promedio de sesenta lenguas indígenas (según el 
Ministerio de Cultura de Colombia, s. f.) habla-
das hoy por hoy a lo largo y ancho del territorio 
nacional, desde La Guajira hasta el Amazonas; las 
lenguas criollas del Archipiélago de San Andrés y 
Providencia, y de San Basilio de Palenque; la len-
gua romaní de los gitanos, así como varias lenguas 
extranjeras, entre las que desatacan el inglés, el 
francés y el alemán, con presencia en el escenario 
de la educación.

Otra lengua extranjera cuyos hablantes en el terri-
torio nacional se remonta a finales de siglo xix es 
la árabe. Esta ha pasado casi que inadvertida en 
Colombia; de hecho, los estudios de Martínez 
(2006, 2012) son los primeros en dar cuenta, en 
el país, de las características del dialecto árabe 
hablado en Colombia y de otros aspectos socio-
lingüísticos, ya que las miradas a estos grupos 
inmigrantes provenientes de Siria, Palestina y 
Líbano (Vargas y Suaza, 2007) se han centrado en 
los procesos de adaptación, contribución cultural 
o participación económica y política en la socie-
dad nacional.

Algunos aportes que dan cuenta, desde la perspec-
tiva histórica y periodística, de esta contribución 
cultural e incluso de la integración económica de 
los inmigrantes árabes son los escritos de Behaine 
(1980), Daccarett, Daccarett y Lizcano (2007), 
Dajer (1993), Kabchi (1997), Fawcett y Posada 
(1998), Viloria de la Hoz (2004) y Zogby (2002). 
Respecto a la coyuntura social, histórica y econó-
mica que propició la primera oleada migratoria, 
Karpat (1972, 1978 y 1985) es de los escasos 
autores que ofrece una panorámica de la época, 
incluido un censo en el que los otomanos ejercían 
control de la región del Levante.

A los primeros inmigrantes de finales del siglo xix 
que arribaban tanto a Colombia como a otros paí-
ses latinoamericanos con el pasaporte de Turquía 
se les etiquetaba —y aún en la actualidad se hace— 
como “turcos”, encasillamiento que no permite 
la distinción de los procesos de diferencia, inte-
gración y asimilación, que son distintos para los 
palestinos, sirios y libaneses en el caso colombiano. 

En este estudio, a dicha migración se hace refe-
rencia con el término “migración árabe levantina” 
—como bien lo usan Crowley (1974), Glade 
(1983) y Nancy y Picard (1998) para el caso de 
este proceso en Argentina—, porque los migran-
tes que se asentaron en prácticamente todos los 
países latinoamericanos pertenecen al Levante 
y comparten las principales características de los 
dialectos árabes (sirios, palestinos y libaneses) de 
aquella región (véanse Alfaro, 1997; Bruckmayr, 
2010, y Morrison, 2005). 

En Colombia, serían los libaneses quienes logra-
ron consolidar comunidades de habla árabe, 
mediante la integración comercial y la diferencia 
establecida en el sistema de creencias.

Los inmigrantes libaneses fueron pioneros en 
el comercio en la Isla de San Andrés a partir de 
1950, suceso que dará origen al denominado 
“Sanandresito”, espacio comercial presente hoy en 
todas las ciudades principales de Colombia.1 

Paralelamente, uno de los resultados de este 
proceso migratorio y de asentamiento es la con-
formación de las minorías musulmanas. En este 
sentido, el sistema de creencias del islam fue acti-
vado en cuanto religión, y en estas comunidades 
entró a desempeñar un rol fundamental como 
condicionante de los procesos de integración y 
diferencia en relación las sociedades de acogida, 

1	 Que los migrantes libaneses, en las sociedades a las que 
arriban, se asienten alrededor de prácticas comercia-
les está registrado también en otras latitudes, como lo 
exponen Binet (1975) y Bierwirth (1999) en África oc-
cidental, Convy (2008) en Australia, y Lindsay (2001) 
en Estados Unidos y Canadá.



Íkala Carlos Jair Martínez Albarracín

358

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

como elemento modelizador de una identidad 
religiosa fuerte.

En principio, las comunidades cristianas que habi-
taban en las zonas de migración recibieron el 
impacto de la islamización, aunque no en todos los 
casos, lo que se evidencia en la presencia de fami-
lias cristianas del Líbano (Martínez, 2006). A lo 
largo del siglo xx, los migrantes árabes levantinos 
fueron en su mayoría musulmanes (Bruckmayr, 
2010) que, con el apoyo de instituciones pro 
islámicas de Oriente Próximo, Asia y África, cons-
truyeron espacios para la activación del árabe 
clásico, como centros de oración o mezquitas. 
Este proceso es evidente en la región del Caribe 
colombiano, Maicao, Guajira, Barranquilla y San 
Andrés Isla, así como en toda la región del Caribe, 
incluyendo el Caribe insular, es decir, en la región 
del Gran Caribe. De hecho, en Trinidad y Tobago 
hay “17 organizaciones y 100 mezquitas” (Nasser, 
1997, p. 253). 

Así, la inmigración levantina ha posibilitado la 
configuración de unas minorías musulmanas a 
lo largo y ancho de Latinoamérica y el Caribe. 
Colombia no es la excepción, porque congrega a 
las minorías musulmanas de la Isla de San Andrés, 
Maicao, Guajira y otras en procesos históricos ya 
conformados en Barranquilla o Bogotá, y otras 
ciudades, como Pasto o Bucaramanga o Cali, cada 
una con un espacio “sagrado” o mezquita, desti-
nado a la activación del árabe clásico y el sistema 
de creencias del Islam. 

Hoy por hoy, las minorías musulmanas son una 
realidad en Colombia. Las hay constituidas por 
individuos inmigrantes de habla árabe, y otras 
cuyos individuos no tienen la lengua árabe como 
lengua materna, como es el caso de la comunidad 
chiita de Buenaventura o los musulmanes afrodes-
cendientes de Cali (véanse Castellanos, 2014, y 
Murillo, 2012), quienes se adhieren a los referentes 
discursivos de la Nación del Islam de Malcolm x o 
El-Hajj Malik El-Shabazz.

Tal condición ha posibilitado la emergen-
cia de situaciones estables de diglosia2 árabe en 
estas comunidades de habla árabe, principal-
mente musulmanas, conformadas por individuos 
inmigrantes levantinos y nativos (de primeras, 
segundas, terceras y hasta cuartas generaciones) 
que usan la lengua árabe como lengua materna 
(L1), o segunda lengua (L2). A su vez, estas mino-
rías musulmanas de habla árabe están expuestas 
al contacto cultural con las sociedades de aco-
gida, son bilingües o multilingües, y se enfrentan 
a la negociación cultural para redefinirse y rein-
ventarse en un nuevo contexto de práctica e 
interacción social.

En las minorías musulmanas han sido poco 
abordadas las causas y consecuencias de que sus 
miembros estén expuestos a influencias, dinámicas 
de contacto cultural que evidencian una alta varia-
ción en los procesos de construcción de identidad 
y la búsqueda de un equilibrio. Las orientaciones 
alternas es un concepto acuñado por Stuart y Ward 
(2011, p. 259), que corresponde a un enfoque en 
el que diferentes componentes de la identidad se 
enfatizan dependiendo del ambiente dentro de 
la cual tiene lugar la comunicación. Surgió como 
una estrategia de comportamiento para lograr un 
equilibrio, dada la necesidad de establecer diferen-
tes tipos de comportamiento, así como distintos 
roles en los contextos de interacción. 

En este estudio se opta por denominar esta reali-
dad sociocultural y de acción comunicativa como 
alternancia cultural, que consiste en la variación 
de la expresión de la identidad, dada la itineran-
cia o el paso frecuente o cotidiano por parte de 
los miembros de una comunidad de un sistema 
cultural a otro, en este caso del sistema cultural 
árabe al nacional de Colombia, con las especifi-
cidades propias del contexto isleño. Por su parte, 
la diglosia consiste en la distribución funcional de 

2	 La diglosia se define como el uso alterno de dos 
variedades de una misma lengua en diferentes con-
textos de praxis comunicativa, en este caso implica 
al árabe clásico y al árabe dialectal.

Ika1a
Resaltado
Luisa! perdón... podrías dejar este en mayúscula? sin versalitas?



Íkala La alternancia cultural entre los musulmanes de la Isla de San Andrés

359

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

dos variedades de una misma lengua en diferentes 
contextos de acción comunicativa, en este caso el 
árabe clásico y el árabe dialectal del levante. Por 
último, el bilingüismo es el uso cotidiano, y en 
contextos de uso de la lengua definidos, de dos sis-
temas lingüísticos diferentes.

El objetivo de la investigación es caracterizar la 
diglosia y el bilingüismo como fenómenos que 
ponen en evidencia y dinamizan la alternancia 
cultural o el cruce de fronteras culturales en la vida 
cotidiana por parte de los miembros de la comuni-
dad musulmana de la Isla de San Andrés.

El artículo está dividido en los siguientes apar-
tados: en el primero se presenta la orientación 
metodológica mixta (cuantitativa y cualitativa) de 
la investigación.

El segundo muestra las características del árabe 
clásico y se centra en la diglosia como factor cons-
titutivo de una conciencia asociada al sistema de 
creencias del Islam y que constituye el principal 
índice de la diferencia en las minorías musulma-
nas. En este apartado, se hace un acercamiento a 
la función del árabe clásico en la minoría musul-
mana de San Andrés Isla, Colombia, y a algunas 
modalidades por las que resulta expuesto a los 
miembros de aquella, y posibilitan el continuo de 
la diglosia.3

El tercer apartado se ocupa del bilingüismo, en 
tanto permite evidenciar los procesos de integra-
ción cultural necesarios para la supervivencia de 
estos grupos minoritarios en las sociedades de 
acogida. 

Al final se enuncian las conclusiones del estudio.

Orientación metodológica

El presente estudio incorpora algunos de los resul-
tados obtenidos en el trabajo de campo durante 
los años 2009 a 2011 con la comunidad levantina 

3	 Es un continuo, en tanto es de uso cotidiano en el tiempo 
y porque el árabe clásico es un código de larga duración.

asentada en la Isla de San Andrés. Esta comunidad 
está conformada, en su mayoría, por individuos 
de origen libanés, habiendo sirios y palestinos en 
menor proporción, y algunos jordanos y egipcios, 
como es el caso del sheij.4 Algunos en menor pro-
porción son cristianos maronitas, y la mayoría son 
musulmanes sunitas /sunnati/, algunos chiitas /
šīʿa/ y drusos /durūz/. 

No es posible definir con precisión la población 
total que conforma la comunidad de habla árabe 
de la Isla, dado que hay dos tipos de población: 
una asentada de manera permanente y una flo-
tante. Para el estudio, la población permanente 
actual que conforma la comunidad levantina de 
la Isla se estimó de la siguiente manera: hay 107 
individuos jefes de núcleo de hogar registrados 
en el directorio telefónico de San Andrés; en la 
Cámara de Comercio hay registrados 180 nego-
cios de inmigrantes levantinos (estos incluyen los 
107 enunciados), y dado que el promedio de indi-
viduos que forman el núcleo familiar es de 3, se 
calcula que el número aproximado de la población 
radicada de manera permanente en la Isla de San 
Andrés es de 321 individuos desde la década de los 
cincuenta del siglo xx. Por su parte, la población 
flotante es difícil de calcular. Según los miembros 
de la comunidad raizal y continental de Colombia, 
esta población duplica los asentados. 

La metodología contempló un enfoque mixto, 
cuantitativo y cualitativo. En lo cuantitativo, se 
implementó un cuestionario sociolingüístico 
cuyos ítems recaban información sobre el uso de 
la lengua en esta comunidad, la adquisición de las 
lenguas, la situación del bilingüismo, entre otra 
(acerca de esta metodología, véanse López, 1989; 
Moreno, 1990; Sankoff, 1980, y Silva, 1989), que 

4	 El sheij es el pastor de la comunidad, es el representan-
te avalado y autorizado por instituciones islámicas para 
enseñar el islam, efectuar casamientos y, en general, 
adoctrinar a los miembros de una comunidad en el siste-
ma de creencias del islam. Por otro lado, véase Martínez 
(2011) para un mayor detalle de las características socia-
les de la comunidad.



Íkala Carlos Jair Martínez Albarracín

360

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

permite establecer frecuencias, así como tablas de 
contingencia.5

El cuestionario se implementó con una muestra de 
54 individuos: 23 de ellos mayores de 31 años, 17 
entre los 18 y 30 años, y 14 menores de 17 años, 
todos musulmanes. El tamaño de esta muestra 
equivale al 17 % del total del estimado de la pobla-
ción radicada, por lo que este estudio es de alcance 
exploratorio y descriptivo de una situación social y 
lingüística propia de las minorías musulmanas de 
habla árabe, que ha sido poco abordada. Debido a 
ello, este estudio no plantea la generalización del 
análisis de la muestra al conjunto completo de la 
población; sin embargo, sí permite una primera 
aproximación a la complejidad de los fenómenos 
lingüísticos y a las dinámicas de alternancia cultu-
ral que se registran en estas comunidades de habla 
árabe, conformadas mayoritariamente por indivi-
duos musulmanes.

Respecto a la perspectiva cualitativa de inves-
tigación, enfoque principal del estudio, se 
desarrollaron las técnicas de recolección de 
información propias de la etnografía del habla 
y de la comunicación (véanse Bauman, 1974; 
Ferguson, 1964; Hymes, 1964, y Sherzer, 1974). 
En este sentido, la observación directa y partici-
pativa, así como el registro sonoro de entrevistas 
a los miembros de la comunidad, constituyeron 
un ejercicio constante.6

La observación directa y participante, así como la 
implementación de encuestas se desarrollaron fun-
damentalmente en tres espacios: la mezquita, los 
almacenes y algunos hogares de los miembros de la 
comunidad, primando el espacio de los almacenes, 

5	 Por razones de espacio, no se presentan aquí todos los 
ítems de la encuesta sociolingüística, sino solo los con-
siderados relevantes para el análisis de la situación de 
diglosia y bilingüismo en relación con las dinámicas de 
alternancia cultural.

6	 Las transcripciones de algunas entrevistas aquí presen-
tadas no alteran la voz del entrevistado con correcciones 
de tipo gramatical, sino que se transcriben tal cual co-
rresponde con el registro sonoro.

todo el ejercicio desarrollado en la zona de North 
End o Punta Norte.

La diglosia: factor de configuración  
de la diferencia

El fundamento significante que sostiene los con-
tenidos del sistema de creencias del Islam es el del 
árabe clásico. Este, o al-luġa al-‘arabiyya al-fuṣḥā, 
tiene su origen en el dialecto de quraish, hablado 
en la actual península arábiga, en el que el profeta 
Mohammed escribió las revelaciones y es la len-
gua en que está escrito el Corán (Qurʾān) (véase 
Blau, 1977).

Es, además, una lengua que goza de alto prestigio 
entre sus usuarios. Recrea en su estructura pro-
sódica las propiedades de la poesía preislámica7 
(véase Rabin, 1955). Es un código de larga dura-
ción8 que soporta, bajo la modalidad del libro, la 
doctrina y los contenidos del sistema de creencias 
del Islam. 

El árabe clásico —también llamado árabe 
moderno estándar o árabe literario— es hoy la 
cuarta lengua más hablada en el mundo, con 279 
millones de hablantes. (Simons y Fennig, 2018), 
así como la cuarta lengua más influyente en inter-
net (Internet World Stats, 2018), y también una 
de las que cuenta con más escribientes del mundo, 
una de las más influyentes económicamente, y fue 
la tercera lengua franca del mundo en la década de 
los noventa:

[…] es la única lengua aparte del inglés y el francés que 
se utiliza en un “campo” internacional. Es la lengua del 
Islam y como tal utilizada en innumerables escuelas 
coránicas entre Marruecos e Indonesia. Posee un gran 
flujo lingüístico internacional y tiene una influencia 

7	 Esto es, las formas de pronunciación, la manera en que se 
profiere cada una de las palabras del árabe; por ejemplo, 
la extensión vocálica característica de esta lengua.

8	 La larga duración, o longue durée, es un concepto acu-
ñado por Fernand Braudel, de la famosa escuela francesa 
Annales, que implica la sostenibilidad de modelos o 
esquemas culturales o institucionales a lo largo de la his-
toria y diversos periodos de tiempo.



Íkala La alternancia cultural entre los musulmanes de la Isla de San Andrés

361

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

que es bastante independiente de Occidente y como tal, 
es poco notado o apreciado allí (Weber, 1999, p. 27).9

En lo citado, Weber señala que el árabe clásico es 
la lengua del Islam, y este sistema de creencias es 
el más extendido hoy en el mundo y será el domi-
nante para el año 2050 (véase Pew Research Center, 
2015). En este sentido, el Islam corresponde a un 
sistema modelizador (Lotman, 1998) de la cul-
tura de alto impacto, que configura la memoria 
colectiva, como bien señalara Iuri Lotman: “el fun-
cionamiento de un sistema comunicativo supone 
la existencia de una memoria común de la colec-
tividad, sin memoria común es imposible tener un 
lenguaje común” (1998, p. 155).

Cuando el árabe clásico es activado en un espa-
cio particular, recreado para tal fin, como son las 
mezquitas, las sociedades y comunidades árabes 
minoritarias, estas se configuran como comuni-
dades imaginadas (Anderson, 1993), ya que el 
árabe clásico entra a tener un rol fundamental 
en la construcción y la reinvención de la memo-
ria colectiva y la memoria de comunidad. Como 
señala Anderson: “el uso de una lengua constituye 
la etapa decisiva en la formación de una concien-
cia nacional” (1993, p. 111).10 

Como quedó establecido en la introducción de 
este artículo, la diglosia se define como el uso 
alterno de dos variedades de una misma lengua en 
diferentes contextos de praxis comunicativa; en 
este estudio en particular implica al árabe clásico 
y al árabe dialectal. El árabe clásico se encuentra 
en situación de diglosia con las diferentes varie-
dades dialectales de esta lengua, que se hablan 
desde África hasta Asia y en comunidades reli-
giosas alrededor del mundo, incluyendo la región 
Caribe (véanse Martínez, 2012, y Rabin, 1955). 
La diglosia árabe define una realidad social del 
lenguaje referente a la distribución funcional de 
dos sistemas lingüísticos en una sociedad o una 

9	 Todas las traducciones del inglés son del autor.
10	 En otras palabras, el árabe clásico como los dialectos 

configuran la conciencia nacional.

comunidad, como es aquí el caso (el árabe clásico 
y las variedades dialectales) (véase Alshamrani, 
2012; Ferguson, 1959; Fishman, 1967; Kaye, 
1975, y Marcais, 1930). La situación del árabe en 
los veintidós países miembros de la Liga Árabe11 
constituye un ejemplo bastante acertado de lo que 
es la diglosia.

La diglosia árabe surge como experiencia social 
cuando el sistema significante del árabe clásico es 
activado en un momento histórico concreto; en 
este sentido, no tiene un origen preislámico, en 
espacios y medios concretos. 

Los repertorios del árabe clásico y el árabe dialec-
tal tienen una distribución funcional dentro de 
la comunidad de habla. El árabe clásico tiene una 
función religiosa e institucional, mientras el árabe 
dialectal se usa en el contexto del hogar y para la 
comunicación informal con los demás actores del 
colectivo de habla. 

Para nuestro caso de estudio, la comunidad de la 
minoría musulmana de San Andrés Isla recrea sus 
prácticas comunicativas a partir del uso de dos 
variedades de una misma lengua: el árabe clásico y 
el dialecto árabe libanés. Estos dos repertorios tex-
tuales configuran la situación de diglosia en San 
Andrés Isla. Con estos dos códigos, la comunidad 
recrea episodios de interacción comunicativa coti-
diana, en los que queda plasmada la experiencia del 
lenguaje, y generan, en consecuencia, la activación 
del mecanismo de organización y conservación de 
información en la memoria de la comunidad 
de habla. 

Hay que señalar que, a diferencia del repertorio 
simbólico, legitimado y estático del árabe clásico, 
la variedad dialectal del árabe libanés usada en 
San Andrés se caracteriza por su dinamismo y por 
poseer rasgos distintivos que no forman parte del 
árabe clásico, como lo es, por ejemplo, la presencia 
del fonema /ə/, el cual es causa del amplio campo 

11	 Conformada por veintidós países.



Íkala Carlos Jair Martínez Albarracín

362

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

de dispersión alofónica de los sonidos nucleares 
breves.12

La diglosia árabe se configura como hecho social 
y lingüístico en la comunidad a partir de la década 
de los ochenta del siglo xx, con la construcción del 
Centro Islámico, mejor conocido en la Isla como la 
mezquita de San Andrés (véase figura 1). La comu-
nidad, después de cuatro décadas de actividad 
comercial en San Andrés, optó por la construcción 
del centro religioso, el cual contó y cuenta con el 
respaldo de instituciones pro islámicas. Con esto, 
el repertorio de la doctrina del Islam quedó a dis-
posición de los individuos de la comunidad. Esta 
activación social posibilitó la emergencia del con-
tinuo diglósico característico de las sociedades de 
habla árabe (véase Ryding, 1991), al entrar en inte-
racción con el árabe dialectal hablado en la isla 
desde la década de los cincuenta. En otras pala-
bras, la apertura, por parte de la comunidad, de un 
espacio destinado a recrear la memoria, los textos 
del Islam y las modalidades de interpretación del 
mundo y la sociedad propios de la cultura árabe, 
marcó el inicio de la situación de la diglosia árabe 
emergente en San Andrés Isla:

12	 Sobre las diferencias fonético-fonológicas del árabe clá-
sico y el dialectal de San Andrés, véase la tesis de maestría 
“Usos de la lengua árabe en la Isla de San Andrés” (Mar-
tínez, 2010) y Martínez (2011).

Yehia Elarcasouse (YE):13 […] sí, tenemos [una] mez-
quita bien bonita aquí de hace sino 15 años, más de 15 
años, y hay [por “ahí”] practicamos todos los días los 
rezos y tenemos el cura de la mezquita, el sheij, un se-
ñor egipcio, muy bueno, se llama Jamal, pero ahora no 
está aquí, él está de vacaciones en su tierra en Egipto 
[…] (Entrevista, octubre de 2010).

Este escenario religioso cumple con todas las nor-
mas establecidas por la arquitectura islámica, de 
manera que quien llega dispone de un lugar espe-
cial para el lavado de manos y pies. En un nivel 
superior se encuentra el espacio para las mujeres, 
que puede albergar cómodamente a cien. La mez-
quita cuenta con una tarima para el sheij, que es de 
madera, y está por encima del nivel de la alfombra 
verde, sobre la que están los individuos. Desde allí, 
el sheij, que en todo momento viste pulcramente 
con túnicas blancas, exhorta a los fieles sobre 
aspectos relacionados con el Qurʾān, la vida diaria 
del musulmán, todo esto en árabe clásico.

El sheij Jamal estudió el islam en Egipto, y es este 
país quien le provee de un salario suficiente para 
sostenerse. Vive en un pequeño apartamento 
ubicado al lado derecho del edificio central, y su 
dedicación es de tiempo completo a la vida reli-
giosa y a impartir la enseñanza del árabe clásico a 
los niños de la comunidad o a quien desee apren-
derlo en la isla de San Andrés.

En este lugar también se recrean todas las fechas 
sagradas del Islam, como la jutba de cada viernes 
o el ramadán:

Carlos Jair Martínez Albarracín (CJMA): ¿Hace 
cuánto fue el ramadán?

YE: Hace 15 días más o menos. Tú sabes que es el mes 
que Dios mandó el Qurʾān y este es un mandamiento 
nuestro que Dios es uno y el profeta es su mensajero; 
segundo, [pronunciar] el salat [la oración] cinco ve-
ces al día; tercero [practicar] el ramadán; el cuarto, 
el izaka,14 la [norma que dice] que uno tiene que dar 

13	 Es propietario de la cadena de almacenes Géminis, con 
presencia en San Andrés Isla desde hace treinta años.

14	 En este caso, el entrevistado profirió izaka para referirse 
al zakat, es decir, la caridad. No se modifica la transcrip-

Figura 1 Mezquita de San Andrés Isla

Fuente: Fotografía tomada por el autor. Salida de campo, 
julio de 2009.



Íkala La alternancia cultural entre los musulmanes de la Isla de San Andrés

363

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

parte de su plata a los pobres; el quinto es ir a la Meca15 
si puede, y es [el ramadán] un mes de treinta días, es 
prohibido comer nada de cinco de la mañana a siete de 
la noche […] (Entrevista, octubre de 2010).

De esta manera, uno de los aspectos sociales en que 
ha repercutido la activación social del árabe clásico 
en San Andrés Isla es la recitación del Qurʾān, pues 
esta implica el seguimiento de unas normas prosó-
dicas que posibilitan la reproducción tanto de los 
fonemas del árabe antiguo, como de los espacios de 
significación a que este sistema significante remite. 
La recitación del Qurʾān es uno de los aspectos más 
representativos del continuo diglósico que presenta 
la comunidad de habla. Todos los individuos perte-
necientes a la comunidad de habla entrevistados a 
la fecha, niños, jóvenes y adultos nativos, pudieron 
recitar de memoria algunas suras del Qurʾān, espe-
cialmente la fatiha.16

Los textos y la memoria que el árabe clásico confi-
gura se actualizan en la sociedad o, como es aquí el 
caso, en la comunidad musulmana minoritaria, a 
partir del momento histórico concreto de su acti-
vación. Cuando se activa, entra en contacto con 
alguna variedad dialectal del árabe y da lugar a una 
relación entre dos sistemas cuyas principales con-
tradicciones se presentan a nivel de la distribución 
funcional y el prestigio. A continuación se revisan 
estos aspectos.

La distribución funcional

El árabe clásico en la comunidad de habla se distri-
buye funcionalmente de la siguiente manera: 1) es 
usado y escuchado en las modalidades de la lectura 
y la escritura en la mezquita todos los días; 2) es 
usado para asuntos formales dentro de la comuni-
dad, como comunicados o cartas para efectos de 
reuniones en el centro religioso; 3) es escuchado 
todos los días en los medios masivos de comuni-
cación del eje árabe, esto es, canales de televisión 

ción enunciada por el entrevistado, cuya variación es 
consecuencia del tránsito de una lengua a otra.

15	 Lugar sagrado del islam.
16	 Es la primera de las suras en las que se divide el Qurʾān.

y diferentes modalidades de la inter-red, y 4) es 
enseñado de manera formal en la mezquita, por el 
sheij a los niños y jóvenes que así lo deseen. 

Los niños de la comunidad saben leer y escribir el 
árabe clásico, de manera que esto es tanto eviden-
cia de la adquisición del árabe literario dentro de 
la comunidad, como de la ausencia del analfabe-
tismo en lengua árabe, el cual solo se registra en 
aquellos individuos que no son musulmanes.

YE: […] mi hijo musulmán y mi hija musulmana, sí, 
gracias a Dios, leen y rezan y todo. Tú sabes, hoy no es 
como cuando los viejos que no había televisión, no ha-
bía satélite, para estas generaciones ahora es más fácil 
[…] mira los canales árabes que tengo aquí, este es de 
Dubai y este es árabe; en la casa tenemos satélite, un 
plato especial para nosotros.

CJMA: ¿Reciben más canales?

YE: Claro, recibimos a Siria o a Sudán, a Arabia Sau-
dita, Libia, todo eso, como quince canales árabes más 
[…] (Entrevista, octubre de 2010).

Con el desarrollo de la tecnología en los medios de 
comunicación, la comunidad dispone de canales 
de televisión del eje árabe (países de la Liga Árabe) 
todos los días. De hecho, la señal de recepción sate-
lital permanente que reciben los habitantes de la 
isla cuenta con dos canales en lengua árabe, uno es 
del Líbano y el otro es de Emiratos Árabes, inclui-
dos los hoteles. Sumado a esto, algunos hogares 
poseen un dispositivo de recepción por satélite 
que les permite recibir más de diez canales en len-
gua árabe provenientes de países distintos, como 
Libia, Arabia Saudita, Siria o Jordania. 

El contacto con los medios masivos de comu-
nicación del eje árabe les posibilita actualizar la 
información del eje, ver las noticias a diario, que 
los niños y jóvenes escuchen música y vean novelas 
(las más vistas son las de Líbano y Egipto). Nótese 
que, de acuerdo con los resultados de la investiga-
ción, el 75,9 % de los individuos a quienes se les 
aplicó el cuestionario manifiesta ver canales de 
televisión en lengua árabe en la Isla de San Andrés 
(véase tabla 1).



Íkala Carlos Jair Martínez Albarracín

364

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

Tabla 1 ¿Usted ve canales de televisión en árabe?

Válidos Frecuencia Porcentaje ( %)
Sí 41 75,9
No 13 24,1
Total 54 100

Fuente: Elaboración propia.

Lo más representativo de la exposición de los indi-
viduos a medios de comunicación del eje árabe es 
el contacto que pueden tener con la lengua árabe 
dialectal, porque en las novelas del Líbano se usa 
esta variedad, mientras el árabe moderno estándar 
se usa en las noticias y los programas informativos 
sobre política o economía. Esto permite a los indi-
viduos reconocer la lengua árabe en sus diferentes 
modalidades dialectales e identificar las caracte-
rísticas propias del árabe clásico. En este sentido, 
la comunidad ha sido objeto de la estandariza-
ción del dialecto que usa en la isla, porque estos 
medios posibilitan la corrección de los cambios 
por el contacto (Martínez, 2011).  Por otra parte 
hay que señalar que existen algunas diferencias 
entre el árabe clásico y el árabe moderno estándar 
o árabe medio y que este último ha tenido un pro-
ceso de consolidación a lo largo del siglo xx que es 
bien detallado por Garduño (2012, pp. 155-175).

A partir de las observaciones y entrevistas rea-
lizadas en algunos almacenes, los propietarios 
cuentan con un televisor donde ven programas y 
noticias en árabe moderno estándar. La relación 
que se establece en este caso es la de la ruptura del 
espacio y la de la configuración de una represen-
tación en la que el cosmos simbólico de la cultura 
árabe se hace presente en el diario devenir de San 
Andrés.

Hay espacios de acción lingüística a los que el 
árabe antiguo no puede acceder, dado que la len-
gua de la administración en la Isla es el castellano; 
sin embargo, la comunidad activa el uso del árabe 
clásico siempre y cuando les sea posible, porque es 
la variedad de prestigio entre sus miembros, por 

encima de la lengua oficial de Colombia: el caste-
llano, y de las otras variedades lingüísticas usadas 
en la Isla: el inglés y el creole.

El prestigio

El prestigio es una de las características más sobre-
salientes de la situación de diglosia árabe en la 
comunidad. El árabe clásico es, por encima de 
todas las lenguas que usan los individuos miem-
bros de la comunidad, la lengua “legítima”; es la 
lengua sobre la que las nociones de valores del 
Islam se integran. En este orden de ideas, tanto el 
dialecto árabe libanés o el castellano son conside-
radas lenguas inferiores en estatus. 

El árabe clásico es comprendido y proyectado en el 
colectivo de habla como el único medio para acce-
der a la herencia discursiva del Islam y la cultura 
árabe. El árabe clásico es la lengua de mayor presti-
gio entre los musulmanes; para estos, la lengua en 
que está escrito el Qurʾān es la lengua revelada por 
Dios, y desde esta instancia es la única lengua con 
que puede establecerse una comunicación verda-
dera con él.

CJMA: Para usted, ¿cuál es la lengua sagrada?

Bashir Harb (BH):17 El Qurʾān es nuestro libro 
sagrado.18

CJMA: ¿Y el español es sagrado?

BH: Sí, sagrado también, pero como nosotros prac-
ticamos el Islam, para nosotros es más importante el 
Qurʾān.

CJMA: ¿Por qué ese prestigio?

BH: Eso Dios quiere así, Dios quiere así […] (Entre-
vista, octubre de 2010).

El sistema de creencias del Islam está configu-
rado por una serie de enunciados que designan la 

17	 Administrador de cadena de perfumerías y líder de la co-
munidad musulmana de San Andrés Islas.

18	 Aquí se establece una equivalencia entre lengua y li-
bro, en tanto el Qurʾān y la lengua que lo soporta son 
sagrados.



Íkala La alternancia cultural entre los musulmanes de la Isla de San Andrés

365

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

revelación divina que recibió Mahoma. La doc-
trina religiosa del Islam se asienta sobre la base de 
esta lengua árabe, y bajo la modalidad del libro, 
este discurso encuentra su soporte y la posibilidad 
de ser transmitido socialmente. 

El Qurʾān es un texto contenedor del Islam, y en 
este sentido, es un texto sagrado que goza de toda 
la legitimidad dentro de la comunidad de habla. 
El texto del Qurʾān, además, se constituye en un 
mecanismo modelizador de la cultura y a partir de 
esto se configura como modalidad instrumental 
que posibilita el anclaje del Islam en la memoria 
colectiva o de comunidad. 

Esto es un hecho evidente, porque en la Isla de 
San Andrés, los individuos de la comunidad, jóve-
nes y niños, lo leen a diario y pueden disponer del 
mismo en su hogar o en la mezquita. La doctrina 
islámica, por tanto, circula en la comunidad y se 
ha afianzado como discurso legítimo que regula 
las formas de interacción con la alteridad.

CJMA: ¿Tú crees que para comunicarte con Dios, lo 
haces mejor en árabe o español?

BH: Bueno, es más fácil para mi en árabe, nosotros de-
cimos que Dios habla árabe, no habla español [risas]. 
Como el Qurʾān es libro que Dios mandó, lo mandó 
en árabe, no en otro idioma. Para nosotros, uno no 
sabe cuándo Jesús estaba acá, qué hablaba Jesús, me 
imagino que árabe o hebreo, no sé. Nosotros, según 
el Qurʾān, que hablaba árabe, porque él conversa con el 
profeta en árabe. Nosotros creemos en Jesús como 
un profeta, no como hijo de Dios, como un profeta.

CJMA: ¿Y Mahoma?

BH: Mahoma es el mensajero de Dios, mensajero de 
Dios.

CJMA: Usted puede recitar una sura del Qurʾān?

BH: ¡Claro! Esta que voy a decir es la sura del comien-
zo del Qurʾān, la más importante en la entrada del 
Qurʾān […] (Entrevista, octubre de 2010).

Obsérvese que, en el texto del Qurʾān, están acu-
ñados los símbolos grafemáticos del árabe clásico 
y a partir de este es posible el acceso al sistema de 
creencias del Islam. 

El árabe clásico, además de ser la lengua del 
Qurʾān, es la lengua en la que se considera que 
puede haber una comunicación efectiva con Dios, 
es la lengua de la espiritualidad, es la lengua más 
bella, es la lengua que reúne todas las propiedades 
que la constituyen en “lengua sagrada”, y uno de 
sus aspectos más destacados radica en el hecho de 
que es la única lengua en que puede ser transmi-
tida con efectividad la memoria del Islam y de la 
cultura árabe. 

La lengua árabe es la lengua que porta la mayor 
riqueza y complejidad gramatical. 

El árabe clásico, para los miembros de la comuni-
dad de San Andrés, es una lengua que ha influido 
en otras lenguas, como puede ser, por ejemplo, el 
español. Este hecho es reconocido por los miem-
bros de la comunidad:

Alí Ahmed Chauchar:19 Tú sabes que los árabes es-
tuvieron setecientos años en España; hay muchas 
[palabras], como aceituna, la azúcar, igual como no-
sotros, almohada, es lo mismo, hay mucha palabra 
español y árabe que significa igual […] (Entrevista, 
julio de 2009).

En efecto, hay algunas centenas de unidades léxi-
cas heredadas del árabe y que son usadas todos 
los días por los usuarios de la lengua española, 
desapercibidos de su origen y configuración (ver 
Corriente, 1977). En este sentido, algunos miem-
bros de la comunidad reconocen que una lengua 
es el código más la historia, más la memoria. 

Dado que el árabe clásico es la lengua de prestigio y es 
en esta que se recrea la memoria y el Islam, en cuanto 
fenómeno religioso, se implementó una pregunta 
con la finalidad de establecer si los individuos entien-
den los contenidos escritos en el árabe clásico. Los 
resultados de la tabla 2 cruzan la variable “Origen” 
con “Lee y entiende el Qurʾān”, y resultan notables y 
complementarios de las habilidades lingüísticas que 
en esta lengua tienen los individuos. Nótese que, del 

19	 Propietario de los almacenes Chaucharito y la relojería 
Swatch. Miembro de la comunidad de habla árabe de 
San Andrés Isla.



Íkala Carlos Jair Martínez Albarracín

366

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

grupo de no nativos, el 91,3 %, es decir, 21 indivi-
duos de 23 manifiestan leer y entender el Qurʾān; 
un 8,7 % indica leerlo un poco y ningún individuo 
de este grupo señala que le es imposible leer y enten-
der el Qurʾān en árabe. Por otra parte, en el grupo de 
los nativos, las respuestas fueron diferentes, porque 
un 38,7 %, es decir, 12 individuos de 31 manifesta-
ron que sí leen y entienden.

Tabla 2 Origen y lectura y entendimiento del Qurʾān 
en árabe

Origen*
Sí

Lee y entiende usted el 
Qur’an en árabe

Total

No Un poco
Nativo Frecuencia 12 5 14 31

 % de “Origen” 38,7 16,1 45,2 100
 % de “Lee y 
entiende usted 
el Qur’an en 
árabe”

36,4 100 87,5 57,4

No 
nativo

Frecuencia 21 0 2 23
 % de Origen 91,3 0 8,7 100
 % de “Lee y 
entiende usted 
el Qur’an en 
árabe”

63,6 0 12,5 42,6

Los nativos son nacidos en la Isla de San Andrés o en 
Colombia; los no nativos son todos oriundos del Líbano, 
muy pocos de Palestina y Siria, y uno que otro de Egipto o 
Jordania.

Fuente: Elaboración propia.

Se hace evidente que no todos los nativos leen y 
entienden el Qurʾān, debido a que se inscriben en 
otra vertiente de pensamiento religioso, y porque 
sus competencias en árabe se los imposibilitan. 
Algunos han tratado de leerlo en alguna versión 
traducida al español, pero un mediano conocedor 
del sistema de creencias del Islam reconocería que 
esto no es ni la mínima expresión de la complejidad 
gramatical que puede representar la comprensión e 
interpretación del texto sagrado; sin embargo, lo 
relevante es que la mayor parte lo entiende y ejer-
cita la práctica de la lectura. 

Con esto se pone de manifiesto que la doctrina y 
la memoria del Islam se activan en la comunidad 
de habla permanentemente, bien porque los indi-
viduos lo hacen en la intimidad, por ser vehículo 
de la espiritualidad, o porque lo activan en alguna 
reunión en el centro religioso.

La tabla 3 muestra las respuestas a la pregunta: “¿Le 
gustaría aprender más el árabe fuṣḥā?”.20 El 96,3 % 
respondió de manera afirmativa, es decir, que sí 
les gustaría aprenderlo más y dentro de estos, a 
algunos cristianos. Esta respuesta afirmativa es un 
índice de que el árabe clásico es percibido como 
una lengua legítima, que encapsula la memoria, la 
cultura y el pasado de los inmigrantes en la Isla de 
San Andrés.

Tabla 3 ¿Le gustaría aprender más el árabe fuṣḥā?

Válidos Frecuencia Porcentaje ( %)
Sí 52 96,3
No 2 3,7
Total 54 100

Fuente: Elaboración propia.

Aquellos que tienen habilidades suficientes en esta 
variedad también señalan de modo afirmativo su 
interés en aprender más el árabe literario, e incluso 
se mostraron a favor de implementar un programa 
que posibilitará esto no solo a los miembros de la 
comunidad, sino también a todos los residentes de 
la isla:

BH: […] se está proyectando a un corto plazo crear un 
pequeño jardín infantil que sea donado por la colonia 
en un futuro, diría yo para que se pueda programar el 
habla árabe. En la mezquita se da el árabe una vez a 
la semana, debido a que los muchachos estudian en el 
transcurso de la semana en sus colegios. Pero hay un 
día especial en el que el Centro Islámico [la mezqui-
ta] sí da clases de árabe y en otra ocasión da clases de 
religión; pero el enfoque es, como te digo, hacer una 
escuela como jardín pequeño, para regalar una hora 

20	 El término fuṣḥā traduce elocuente o culto, y suele ir 
acompañado en el muy conocido enunciado: al-luġa 
al-’arabiyya al-fuṣḥā, que traduce “la lengua árabe más 
elocuente o culta”.

ˉ

ˉ

ˉ



Íkala La alternancia cultural entre los musulmanes de la Isla de San Andrés

367

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

de clase de árabe a cualquiera de la comunidad sanan-
dresana. Ese es el enfoque en un futuro cercano que 
queremos la comunidad árabe, para poder transmitir 
el idioma árabe a quien quiera aprenderlo […] (Entre-
vista, octubre de 2010).

La situación de diglosia árabe en la comunidad 
implica el reconocimiento de las funciones por 
las que el árabe clásico se ha incorporado como 
variedad lingüística de uso cotidiano en las prác-
ticas religiosas y en los medios de comunicación 
del eje árabe. Destaca el hecho de que el continuo 
diglósico es posible por los espacios que el árabe 
literario, como soporte del Islam, se ha ganado en 
la comunidad. En particular, con la construcción 
de la mezquita como espacio de conmemoración 
religiosa, la presencia permanente de los canales 
de televisión del eje árabe, por su enseñanza por 
parte del sheij a los niños de la comunidad y por 
ser considerado lengua legítima, sagrada y variedad 
influyente en otras culturas a lo largo de la historia. 

Otro aspecto que emerge como consecuencia de 
esta situación de diglosia en la comunidad es que 
los individuos tienen los elementos para recons-
truir su memoria y anclarse con firmeza en las 
formas de la identidad que provee la cultura árabe. 
De la misma manera, el sistema de creencias del 
Islam se actualiza en el presente, por la cristali-
zación de su doctrina en el sistema significante 
del árabe clásico, constituyendo así en un meca-
nismo de modelización lingüística y cultural en la 
comunidad.

El bilingüismo: factor configurador  
de la integración

Uno de los principales aspectos que entran en 
juego en las minorías musulmanas es la integración, 
para el caso de aquellos individuos que son nativos 
que adoptaron el Islam; para quienes descienden 
de primeras, segundas y sucesivas generaciones de 
inmigrantes, o bien los inmigrantes que tienen 
como lengua materna una distinta a la de la socie-
dad de acogida. Esto, debido a que es necesario un 
vínculo con la otredad que permita la realización 
personal, económica, profesional y familiar.

En mis trabajos con minorías musulmanas y de 
habla árabe —en Maicao, La Guajira, la Isla de san 
Andrés y Barranquilla— que llevan ya más de una 
década, la negociación cultural es un elemento que 
se evidencia en la cotidianeidad; no obstante, como 
hemos visto en el apartado anterior, hay elemen-
tos innegociables. De modo que la aculturación, 
hoy por hoy, no se da de manera completa, dada la 
presencia de los espacios religiosos, y de un aspecto 
fundamental: por el contacto cotidiano con los 
medios de comunicación masiva de radio y TV del 
eje árabe, así como por las nuevas tecnologías de la 
información y la comunicación (TIC), en las que 
predomina el uso del árabe moderno estándar.

Sin embargo, hay excepciones. Veamos el caso que 
tuvo lugar en la Isla de San Andrés, Caribe insu-
lar colombiano, de un proceso de aculturación 
que implica la relación matrimonial con isleños 
afrodescendientes:

Patricia Abdulazis Elneser (PA):21 […] a mí me criaron 
en un ambiente completamente árabe, o sea, aquí mi 
papá era una persona muy musulmana, iba todos los 
viernes a su mezquita a rezar. Yo me fui a la universi-
dad a Bogotá a estudiar. Igual, creo que el factor que 
más influyó fue que yo estudié en un colegio cristiano 
católico acá; entonces, me incliné más hacia esa parte, 
luego regresé y la anécdota es que me casé con mi espo-
so, pues, que es isleño […] hay un muchacho árabe que 
está casado con una muchacha isleña, Nancy Corpus; 
él se llama Isam Mustafa y él ahora, también como yo, 
se cambió de religión y está en la iglesia bautista; este 
es el otro caso […] (Entrevista, julio de 2009).

Estos casos son excepcionales, porque esta prác-
tica tiene serias consecuencias en la vida familiar 
y de comunidad en la minoría musulmana, como 
puede ser la expulsión de la misma.

En esta misma línea, Stuart y Ward (2011) acu-
ñan, como resultado de su proceso de investigación 
cualitativa con las minorías musulmanas, el con-
cepto de buscando un equilibrio, para satisfacer las 

21	 Integrante de la comunidad árabe libanesa de San An-
drés Isla. Microbióloga, trabaja en la Corporación para 
el Desarrollo Sostenible del Archipiélago de San An-
drés, Providencia y Santa Catalina (Coralina).



Íkala Carlos Jair Martínez Albarracín

368

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

expectativas de los demás, así como las expecta-
tivas de los jóvenes musulmanes sobre su propio 
éxito: “alcanzar un equilibrio también significa 
resistir influencias que socavarían valores y creen-
cias, y específicamente, mantener valores morales a 
lo largo del proceso de adaptación” (Stuart y Ward, 
2011, p. 259).

Otro de los conceptos que resultan interesan-
tes de la mencionada investigación de Stuart y 
Ward (2011, p. 260) es el de orientaciones alternas, 
porque corresponde a un enfoque en el que dife-
rentes componentes de la identidad se enfatizan 
dependiendo del ambiente dentro de la cual tiene 
lugar la comunicación. Surgió como una estrate-
gia de comportamiento para lograr un equilibrio, 
dada la necesidad de establecer diferentes tipos de 
comportamiento, así como distintos roles en los 
contextos de interacción. 

Este aspecto lo podemos ejemplificar en el caso del 
Caribe insular colombiano, ya que los individuos 
se ven en la necesidad de entrar y salir permanen-
temente de los referentes de significación propios 
de la comunidad minoritaria, para adentrarse en 
los de la sociedad mayoritaria, y en este tránsito 
continuo y cotidiano surgen las nuevas identi-
dades, que se cristalizan en categorías culturales 
como la de colombo-árabes:

Yehia Naji (YN): […] y siempre estamos a favor de la 
madre patria que es Colombia, porque nunca, nunca, 
jamás nosotros estuvimos un día, la comunidad árabe 
libanesa, con las ideas o las bolas que lanzaron mu-
chos aquí contra Colombia. Yo soy colombo-libanés, 
colombo-árabe, yo tengo mis posiciones en favor de 
Colombia, yo soy condecorado dos veces por Colom-
bia, con todo el honor, todo el orgullo, tengo mi foto, 
me dieron honor de darme esta medalla, que son muy 
pocos los colombianos que la tienen […] (Entrevista, 
octubre de 2010).22

Las orientaciones alternas, la búsqueda per-
manente de un equilibrio y las necesidades de 

22	 Integrante de la comunidad musulmana árabe libanesa de 
San Andrés Isla. El señor Naji ha sido condecorado por la 
Armada Nacional con la Orden del Almirante Padilla.

integración para el logro de las aspiraciones 
constituyen aspectos que determinan la con-
solidación de la identidad de las minorías 
musulmanas (véanse Mandaville, 2003, y 
Vertovec y Rogers, 1998). 

La situación lingüística en las minorías musul-
manas es rica en su diversidad; por tal razón, se 
ejemplifica aquí un acercamiento a este aspecto, 
que envuelve la alternancia cultural, porque los 
individuos entran y salen permanentemente de 
una esfera simbólica a otra, a la par que usan sis-
temas lingüísticos diferentes dentro del marco del 
bilingüismo. 

El bilingüismo, como fenómeno lingüístico, ha sido 
y es hoy ampliamente abordado por múltiples estu-
diosos (véanse Bialystok, 1991, y Cummins, 1976). 

En la minoría musulmana de San Andrés Isla se 
evidencian, por su uso cotidiano, tres reperto-
rios lingüísticos: el árabe dialectal, el árabe clásico 
y el español. Ni el inglés ni el creole son de uso 
frecuente, aunque algunos miembros de la comu-
nidad hablan algo de creole e inglés o francés 
especialmente, siendo el portugués otra lengua 
que se puede evidenciar; sin embargo, son casos 
aislados.

La razón por la que algunos no nativos hablan 
francés es porque, en Líbano, el francés y el inglés 
tienen espacios como lenguas en el ámbito de la 
educación, junto con la lengua árabe.

YN: […] yo hablo el árabe, español, francés y un 
poquito de inglés […] aprendí a hablar en árabe, yo 
hablo muy bien, escribo muy bien el árabe, soy orador 
[…] el español también lo hablo, leo, escribo […] mi 
papá, que en paz descanse, lo leía y lo escribía, y mis 
abuelos, obvio, me imagino que sí, porque yo conocí 
un abuelo que leía y escribía, se murió en Brasil, y era 
comerciante también; mis hermanos lo leen y escriben 
perfectamente […] (Entrevista, julio de 2009).

Veamos ahora el ítem de la encuesta sociolingüís-
tica que recoge información sobre las lenguas que 
habla el miembro de la comunidad musulmana: se 
observa que solo el 3,7 % de los individuos señaló 



Íkala La alternancia cultural entre los musulmanes de la Isla de San Andrés

369

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

hablar solo el español, mientras que el 96,3 % 
manifiesta hablar ambas lenguas, esto es, árabe23 y 
español. 

Tabla 4 ¿Qué lengua habla?

Frecuencia Porcentaje ( %)
Solo español 2 3,7
Ambas (árabe y español) 52 96,3
Total 54 100

Fuente: Elaboración propia.

El establecimiento de unos estados24 del bilin-
güismo implica efectuar un acercamiento a las 
diferentes modalidades de adquisición de las 
lenguas involucradas en el uso lingüístico, iden-
tificando cuál es la lengua materna (L1) y cual la 
segunda lengua (L2). 

La lengua materna designa a la primera lengua 
que adquiere un individuo dentro del seno de la 
familia y la sociedad. Esta lengua lleva el sello de 
la cultura e impreso el sello del registro de la varie-
dad dialectal, en sus diferentes modalidades de 
variación. La lengua materna es la que se adquiere, 
porque es el vehículo de comunicación legitimado 
en una sociedad. La lengua en que se aprende a 
hablar debe reflejar este espectro de posibilida-
des. Claro está, también debe ser reflejo de una 
habilidad lingüística.

A la pregunta: “¿En qué lengua aprendió a 
hablar?”, el 48 % responde que en lengua árabe, 
mientras que un porcentaje del 25,9 % señala que 
en español, y nótese que un porcentaje similar 
sostiene que aprendió a hablar en ambas lenguas 
(véase tabla 5). 

23	 Es importante señalar que en este estudio no se pro-
fundiza sobre las dinámicas del uso del árabe dialectal 
y el árabe clásico ya que al ser variedades de una misma 
lengua se abordaron de forma unificada. No obstante se 
considera importante desarrollar estudios que profundi-
cen esta realidad del uso social de la lengua.

24	 Entendidos como tipos de bilingüismo.

Tabla 5 ¿En qué lengua aprendió a hablar?

Frecuencia Porcentaje

Árabe 26 48,1

Español 14 25,9

Ambas 14 25,9

Total 54 100

Fuente: Elaboración propia.

Los resultados de la tabla 5 evidencian una hetero-
geneidad en la respuesta, y dada la importancia de 
reconocer con más cercanía el proceso de adqui-
sición lingüística, se presentan las tablas 6 y 7, 
que cruzan las variables “Edad” y “Origen” con 
la variable “¿En que lengua aprendió a hablar?”. 
Estos resultados posibilitan una aproximación al 
fenómeno de adquisición del árabe y el español en 
los hablantes de la comunidad.

Tabla 6 Edad y “¿En qué lengua aprendió a hablar?”

Edad
“¿En qué lengua 

aprendió a 
hablar?”

Total

31 años 
en 
adelante

Frecuencia 15 5 3 23

 % de Edad 65,2 21,7 13,0 100

 % de “¿En que 
lengua aprendió a 
hablar?”

57,7 35,7 21,4 42,6

Entre 18 y 
30 años

Frecuencia 8 3 6 17

 % de Edad 47,1 17,6 35,3 100

 % de “¿En que 
lengua aprendió a 
hablar?”

30,8 21,4 42,9 31,5

Entre 6 y 
17 años

Frecuencia 3 6 5 14

 % de Edad 21,4 42,9 35,7 100,0

 % de “¿En que 
lengua aprendió a 
hablar?”

11,5 42,9 35,7 25,9

Fuente: Elaboración propia.



Íkala Carlos Jair Martínez Albarracín

370

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

Tabla 7 Origen y “¿En que lengua aprendió a hablar?”

Origen
“¿En que lengua 

aprendió a hablar?”
Total

Nativo

Frecuencia 3 14 14 31
 % de Origen 9,7 45,2 45,2 100
 % de “¿En que 
lengua aprendió a 
hablar?”

11,5 100 100 57,4

No nativo

Frecuencia 23 0 0 23
 % de Origen 100 0 0 100
 % de “¿En que 
lengua aprendió a 
hablar?”

88,5 0 0 42,6

Fuente: Elaboración propia.

Por edades, puede observarse que, del grupo de 
31 años en adelante, en un 65 % afirma que apren-
dió a hablar en lengua árabe y un 21 % en español. 
Obsérvese que estos que aprendieron a hablar en 
árabe representan el 57,7 % del total de 26 que 
manifestaron aprender a hablar en esta lengua. 
Un porcentaje del 13 % de este mismo rango eta-
rio indica que aprendió a hablar en ambas lenguas. 
Se trata de casos como los de Abdul Hendaus, que 
son nativos de San Andrés Isla y mayores de treinta 
años; estos individuos presentan una dinámica 
del uso caracterizada por la alternancia lingüís-
tica (véase Mabule, 2015), ya que en este tipo de 
individuos la mezcla y el cambio de código consti-
tuye una de las características propias del hablante 
bilingüe que ha estado expuesto desde sus prime-
ros estadios de la vida a dos lenguas, en este caso 
el árabe y el español, en el contexto sanandresano.

Del grupo entre 18 y 30 años, el 47 % señala haber 
aprendido a hablar en lengua árabe, un 17 % en 
español y el 35 % en ambas lenguas, como es el caso 
de Bashir Harb; nótese que hay un incremento en 
la frecuencia de respuesta de haber aprendido a 
hablar en ambas lenguas. 

Del grupo de 6 a 17 años, un 21 % afirma haber 
aprendido a hablar en árabe, un 42,9 % en espa-
ñol y un 35,7 % en ambas lenguas. Este resultado 

implica reconocer que algunos individuos nativos 
sostienen que la lengua árabe es su lengua materna 
en San Andrés Isla, y esto a causa de la percepción 
de ser adquirida al interior del núcleo familiar y 
ser de uso social en el seno de la comunidad de la 
isla, y de otras que se asientan en el caribe nacional 
e internacional.

¿Por qué algunos individuos nativos, es decir, 
nacidos en la Isla, indican haber aprendido a 
hablar en lengua árabe? La respuesta a esta pre-
gunta radica en el hecho de que en hablantes 
como Osama Hamed, todo el espectro de la len-
gua y la cultura árabe le resultan los propios de 
su configuración como individuo social, y esto a 
razón de poseer unas habilidades lingüísticas bue-
nas en las dos lenguas, por haber estado expuesto 
al árabe y al castellano en el núcleo familiar, por 
aprender y usar a diario el repertorio de textos del 
Islam en la isla y haber viajado al Líbano. Estos 
elementos se constituyen en un sesgo ideológico 
que genera que la lengua castellana sea vista como 
la lengua en que se imposibilita el diálogo con los 
esquemas propios de la memoria del Islam y la cul-
tura árabe (véase Haeri, 2000). Sin embargo, hay 
que señalar que por la exposición tanto a las dos 
variedades del árabe como al español, este tipo 
de individuos se inscribe en el grupo de aquellos 
que han aprendido a hablar en ambas lenguas, por 
lo que en consecuencia registran un bilingüismo 
simultáneo.

La tabla 7, que muestra los resultados del cruce 
entre la variable “Origen” y la variable “¿En qué 
lengua aprendió a hablar?”, resulta esclarecedora 
de las modalidades de adquisición lingüística 
en los nativos y los no nativos. Obsérvese que el 
9,7 % de los individuos nativos señala que la len-
gua árabe es su lengua materna, el 45 % manifiesta 
haber aprendido a hablar en español, y otro por-
centaje igual, haber aprendido a hablar en ambas 
lenguas. Estos catorce individuos que indican 
haber aprendido a hablar en español o en ambas 
lenguas representan el 100 % del total, a razón de 
que en el grupo de no nativos ninguno señala estas 
dos variables de adquisición. 



Íkala La alternancia cultural entre los musulmanes de la Isla de San Andrés

371

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

Un aspecto a considerar es que de los individuos 
no nativos, todos manifestaron haber aprendido a 
hablar en árabe; ninguno de estos se equivocó o 
indicó haber aprendido a hablar en español o en 
ambas lenguas, como sí sucedió con los individuos 
nativos para el caso de la lengua árabe, similar a 
como sucede en el caso inglés (véase Al-Khatib, 
2003). Esto es un índice del prestigio que repre-
senta para los individuos nativos tanto la variedad 
literaria del árabe, como la importancia que reviste 
el dialecto como vehículo en el que se establece el 
diálogo íntimo.

La dinámica de la adquisición de las dos lenguas 
en los miembros de la comunidad evidencia que 
tanto el árabe como el español son lenguas mater-
nas en los individuos que la conforman, de manera 
que tanto el árabe dialectal como el español com-
parten el estatus de lengua materna en algunos 
casos cuando los padres son no nativos. El árabe 
y el castellano son percibidos desde los primeros 
estadios de la vida y en esta directa medida es reco-
nocido por los individuos que manifiestan haber 
aprendido a hablar en ambas lenguas. 

Destaca en los resultados presentados que la tota-
lidad de los hablantes no nativos indiquen que el 
árabe es su lengua materna (L1) mientras que en 
los nativos la L1 es el español y en varios casos ellos 
indican que tanto árabe como español comparten 
el estatus de L1 en el contexto isleño. Este último 
aspecto, en el que las dos lenguas son consideradas 
L1, se debe a la resistencia que se evidencia en la 
comunidad para evitar una asimilación total en la 
sociedad de acogida.

Otro aspecto que se suma a las posibilidades de 
aproximación a la adquisición es el tránsito por 
el bilingüismo a través de la vida, porque deriva 
precisamente de la exposición y el uso de las dos 
lenguas desde los primeros estadios de la vida. 

El acercamiento al tránsito por el bilingüismo 
acorde con los rangos de edades posibilita el esta-
blecimiento de algunos patrones que configuran al 
sujeto bilingüe árabe/castellano de la comunidad 

objeto de estudio y permiten el establecimiento de 
unas características sobre la adquisición.

El bilingüismo es un fenómeno heterogéneo y de 
naturaleza oscilante, en tanto está condicionado y, 
a su vez, definido por el individuo bilingüe (véase 
Hamers y Blanc, 2000). En este sentido, la adqui-
sición lingüística está condicionada a la frecuencia 
de uso del árabe en la familia o al sistema de creen-
cias a que se adhiere la misma por lo que respecta a 
su aprendizaje. Esta característica oscilante a nivel 
del individuo bilingüe es propia de las comunida-
des o sociedades que usan dos lenguas. 

Los individuos pueden transitar por uno de los 
siguientes casos de bilingüismo:

1.	Los hablantes bilingües nativos presentan un 
bilingüismo temprano y activo en la directa 
medida en que ambas lenguas son adquiridas en 
el hogar desde los primeros estadios de la vida y 
usadas en diferentes contextos de situación.

2.	Los hablantes nativos presentan, en unos casos, 
una bilingualidad simultánea y, en otros, una 
aditiva, por cuanto se evidencia un perfeccio-
namiento continuo de su segunda lengua sin 
perder el uso de la primera.

3.	Los nativos registran, en prácticamente todos 
los casos observados, un bilingüismo balan-
ceado —notando que la competencia en lengua 
árabe varía por el conocimiento que cada indivi-
duo posee del árabe clásico; la lengua castellana 
todos la entienden, hablan, leen y escriben—.

La distinción de estos tres tránsitos por el eje de 
oscilación bilingüe a través de la vida permite 
identificar dos aspectos de la adquisición:

1.	Los nativos adquieren el español como len-
gua materna; esto es manifiesto en la habilidad 
cultural adquirida para la manipulación de 
los fonemas del español y en la praxis de unas 
competencias comunicativas que evidencian 
procesos de interacción social propios del con-
texto sanandresano.



Íkala Carlos Jair Martínez Albarracín

372

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

2.	En algunos casos, el árabe y el español son len-
guas que se aprenden desde los primeros años 
de vida en San Andrés y han estado expuestos a 
las mismas a lo largo de la vida. De manera que 
es posible afirmar que, en la mayor parte de los 
individuos de la muestra, se presenta un bilin-
güismo simultáneo. 

En el caso específico que nos ocupa, el acer-
camiento a los estados del bilingüismo en los 
individuos no nativos evidencia tres fases de trán-
sito por el eje de oscilación bilingüe:

1.	Los no nativos registran, en el mayor porcentaje 
de los casos, un bilingüismo tardío; aunque hay 
niños no nativos en los que se registra un bilin-
güismo temprano, pero no corresponden a la 
mayoría.

2.	Hay un bilingüismo aditivo, por cuanto hay 
una tendencia a reforzar la L2, en este caso, el 
español, en todos los niveles, incluyendo la lec-
tura y la escritura. 

En estos hablantes se registran dos modalidades 
de interferencia: de L1 a L2 y de L2 a L1. En 
el primer caso, la interferencia registrada es de 
tipo fonológico y se ejemplifica en la frecuencia 
total de la retención de la fricativa dento-alveo-
lar sorda en posición final de silaba. En el 
segundo caso hay una influencia e interferencia 
que se evidencia en el préstamo o la alternancia 
lingüística.

3.	Los no nativos presentan un bilingüismo balan-
ceado; en particular los del grupo mayores de 
31 años cuando llevan más de diez años en la 
isla, esto por la necesidad que tienen de esta-
blecer unas relaciones sociales de producción 
económica con la sociedad de acogida.

La exposición y el uso del árabe y el castellano 
desde la infancia en los individuos que conforman 
la comunidad involucran en estos un tránsito por 
el bilingüismo en el que algunos, como consecuen-
cia de factores sociales diversos, como el grado de 
exposición a las lenguas, uso en el hogar, origen, 

edad, sistema de creencias, entre otros, presentan 
diferentes estados de bilingualidad (véase Eviatar 
e Ibrahim, 2000). Lo anterior es una evidencia de 
que en la comunidad el bilingüismo constituye 
un fenómeno heterogéneo, pues si bien todos sus 
individuos poseen algún nivel de bilingüismo, en 
todos se registran diferentes estados de este.

Uno de los aspectos que destacan es el hecho de que 
la comunidad bilingüe está conformada por indi-
viduos que adquieren el árabe y el español como 
lenguas maternas, y como ya se dijo, por un alto 
porcentaje de nativos que las adquieren de manera 
simultánea. En este orden de ideas, un aspecto a 
considerar es si el tránsito por el bilingüismo a 
través de la vida en los nativos y no nativos de la 
comunidad posibilita que el individuo consiga 
constituirse como bilingüe balanceado al llegar a la 
edad adulta, dominando ambas lenguas para dife-
rentes propósitos comunicativos. 

A continuación se transcribe un fragmento de una 
entrevista en la que se hace evidente que los indivi-
duos no nativos inician su proceso de adquisición 
del español en Colombia como segunda lengua:

YN: […] entre los catorce y dieciocho hablé solo ára-
be porque no he salido del Líbano; después, hasta los 
treinta, hablé español, empecé a aprender el español en 
Colombia, donde mi papá, mi papá y los paisanos y yo 
siempre hablábamos en árabe, pero la gente del comer-
cio así vender, todo español por supuesto, pero empecé 
a aprender, porque yo sabía francés; entonces, me pa-
reció muy fácil, porque yo lo leía bien, el español, pero 
no entendía que quiere decir […] después de los treinta 
uso todos; viene, por ejemplo, el canadiense y le atiendo 
en inglés, y si viene de Quebec, le atiendo en francés, y 
los que vienen en español, español, y los que vienen en 
árabe, en árabe […] (Entrevista, julio de 2009).

Para el caso que se transcribe a continuación, el 
tránsito por el bilingüismo árabe/castellano ini-
cia con la migración a Colombia y representa 
un ejemplo de los retos comunicativos en dife-
rentes escenarios a que se exponen los hablantes 
monolingües del árabe. En este tipo de casos, 
el bilingüismo es aditivo, porque los hablantes 



Íkala La alternancia cultural entre los musulmanes de la Isla de San Andrés

373

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

añaden el español, pero sin que haya pérdida del 
árabe, tanto en las competencias como en el uso:

YH: […] voy a contarte un chiste así para mí. Una 
noche, en mi casa, cuando estábamos durmiendo, es-
taba reunida la familia y la mayoría de la familia de 
mi señora es médico aquí en la Isla, y en Barranquilla. 
En eso había un grupo de médicos y yo estoy todavía 
en nada de español, algunas palabras; entonces, toda 
la noche hablando de Bety, de Bety, y mi esposa tiene 
una hermana que se llama Bety. Después que termi-
nó la noche y cada uno se fue a la casa y ahí con mi 
señora, ahí, en el cuarto charlando después de la reu-
nión, le digo: “Mi amor, cuéntame una cosa”. “Claro” 
—diciendo en árabe—. “¿Qué tiene tu hermana Bety, 
todo el mundo hablando de Bety?”. Y empezó a reír 
mi señora, pero con una carcajada tremenda. “Pero 
¿qué pasa? ¿Qué pasó? Cuéntame, ¿porque está rien-
do de mí?”. Me dice: “No mi querido, Yehio, no estaba 
hablando de mi hermana, estaba hablando de diabete 
[sic], del azúcar” […] (Entrevista, octubre de 2010).

En los individuos nativos, el tránsito por el bilin-
güismo resulta más heterogéneo que en el de los no 
nativos, porque están expuestos a las dos lenguas 
desde el nacimiento, variando la bilingualidad 
del individuo dependiendo de las condiciones 
de existencia y de interacción comunicativa a que 
este sujeto. Por ejemplo, los individuos nativos 
que manifiestan usar más el español que el árabe 
registran, en algunos casos, un bilingüismo pasivo, 
porque se entiende, pero se dificulta hablar la len-
gua árabe; en otros casos, se registra una pérdida de 
la lengua árabe adquirida en el contexto de la isla, 
habiendo tenido un tránsito por el bilingüismo 
simultáneo o sucesivo, porque cambian los con-
textos de uso y las modalidades de interacción. 

Uno de estos casos se transcribe a continua-
ción, como evidencia de la heterogeneidad y la 
diversidad de la manifestación del fenómeno del 
bilingüismo en el colectivo de habla:

PA: […] antes de los trece hablé más español que árabe 
[…] yo nací en Beirut y me trajeron a los dos meses a 
Maicao y duré [allí] seis meses, y después llegué acá a 
San Andrés. De los catorce a los dieciocho hablé más 
español que árabe y de los 19, igual hasta ahora.

CJMA: ¿Usa el árabe?

PA: No, actualmente, no, lo usaba hace dos años […] 
Cuando yo tenía once o doce años, aquí había un co-
legio árabe, yo lo hablaba, lo escribía, lo leía bien; pero 
como no lo seguí practicando, se me olvidó […].

Conclusiones

Por lo anotado en esta exploración, podemos con-
cluir que la Isla de San Andrés, en el Caribe insular 
de Colombia, es escenario de acogida de un proceso 
migratorio árabe levantino, es decir, de individuos 
sirios, palestinos y libaneses, a partir de la década 
de los cincuenta del siglo xx. El proceso de asen-
tamiento se da por la declaración de la Isla como 
puerto libre, es decir, que el principal atractivo fue 
económico en principio. Uno de los resultados de 
este proceso en la isla ha sido que los inmigrantes 
recrearan mecanismos para sostener la diferencia 
como estrategia para evitar la asimilación o la diso-
lución cultural total en la sociedad de acogida. 

Concluimos que hay actualmente una presencia 
del sistema de creencias del Islam y, por ende, del 
árabe clásico, que son activados discursivamente 
en la mezquita de la Isla San Andrés cotidiana-
mente. Esta minoría inmigrante, conformada 
en su mayoría por musulmanes y en muy menor 
medida por árabes levantinos, que son cristianos 
maronitas, se enfrenta a la dualidad de atender 
los procesos de configuración de su identidad, 
mediante mecanismos de establecimiento de una 
diferencia y de procesos de integración con la socie-
dad de acogida. En este trabajo se evidencian estos 
dos procesos a través de la situación de diglosia y la 
situación de bilingüismo, respetivamente.

Se ha hecho referencia a que el árabe clásico está 
dentro las cinco primeras lenguas más influyentes 
del mundo y que es una de las pocas lenguas ver-
náculas de la actualidad, junto con el inglés y el 
francés. El árabe clásico es, además, la lengua de 
prestigio, que encapsula al sistema de creencias que 
más se extiende actualmente en el mundo: el Islam. 

Este sistema de creencias es activado en la comuni-
dad árabe levantina de la Isla de San Andrés, con 
la construcción de la mezquita, lugar sagrado, en 



Íkala Carlos Jair Martínez Albarracín

374

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

la década de los noventa en North End o Punta 
Norte. 

A partir de este momento histórico concreto, el árabe 
clásico comienza su contacto con el árabe coloquial, 
en este caso, la variedad dialectal del Levante árabe, 
emergiendo entonces la situación de diglosia dentro 
de la comunidad musulmana de la Isla, porque se da 
una distribucional funcional respecto del uso de estas 
dos variedades de la misma lengua. 

Concluimos también que esta situación de diglosia 
constituye una evidencia de las formas de establecer 
la diferencia con la sociedad de acogida. Hemos des-
tacado que, en la situación de diglosia, el árabe clásico 
es la lengua de más prestigio, por encima del árabe 
dialectal y del español, los cuales son adquiridos en 
la isla. El árabe clásico es un elemento innegociable, 
es el principal constituyente de la identidad y de la 
construcción discursiva de la memoria colectiva, así 
como principal factor de cohesión en esta minoría 
musulmana de la Isla de San Andrés. Este sistema, 
portador del sistema de creencias del Islam, es acti-
vado en los canales en árabe que hay en la isla y en la 
mezquita, donde su uso y aprendizaje es reforzado 
por el sheij.

Hemos visto que la integración con la sociedad 
de acogida es una necesidad para estas minorías 
musulmanas, al igual que las orientaciones alternas 
y la búsqueda permanente de un equilibrio para 
el logro de las aspiraciones sociales y personales, 
constituyendo estos aspectos un factor determi-
nante en la consolidación de la identidad de los 
musulmanes en San Andrés, caso este que hemos 
ejemplificado con la categoría de colombo-árabe, 
la cual es índice de un entrar y salir permanente y 
cotidiano de una esfera de significación a otra, de 
una alternancia cultural permanente y constante 
en la vida cotidiana. Esta alternancia cultural se 
evidencia en el transito cotidiano de una frontera 
cultural a otra, de la cual el proceso y dinámicas 
del bilingüismo son una evidencia. 

El bilingüismo (en algunos casos multilingüismo, 
porque algunos hablan francés, inglés y creole) se 

da como resultado del uso del árabe dialectal y 
el español en diferentes contextos de interacción 
comunicativa de la isla; todos los individuos están 
expuestos a estas dos lenguas en la isla, desde que 
arriban o desde su nacimiento en la isla. 

Se concluye que tanto el árabe dialectal como el espa-
ñol son lenguas presentes en la isla y se destaca que 
un alto porcentaje de individuos nativos manifiesta 
haber aprendido a hablar en ambas lenguas en el 
contexto isleño, lo cual es un índice del bilingüismo 
simultáneo por el que transitan los miembros nati-
vos. Los individuos bilingües nativos presentan un 
tránsito por el bilingüismo temprano, activo y adi-
tivo, para finalizar en un bilingüismo equilibrado 
árabe/castellano en la edad adulta. En los no nati-
vos se registra un tránsito por el bilingüismo tardío 
y aditivo, para culminar en el balanceado, en los 
adultos que llevan radicados más de quince años en 
la isla de San Andrés.

Esta exploración permite establecer que, como 
resultado del uso cotidiano del árabe y el español en 
contextos de interacción cotidiana, la alternancia 
lingüística se manifiesta y evidencia en el cambio 
y la mezcla de los códigos. Esta situación pone de 
relieve una situación de bilingüismo social, en la 
que la Isla de San Andrés es una zona en la que el 
árabe y el español están en situación de contacto. 
Claro está que la integración de esos individuos en 
algunos casos es total y exitosa en diferentes ámbi-
tos, como pueden ser la económica, la artística, y 
en profesiones varias como la medicina, y particu-
larmente en la política, que es un escenario donde, 
como hemos señalado, en estas breves páginas se 
han integrado con éxito, teniendo así el reconoci-
miento social de sus habilidades administrativas. 

Finalmente, hemos de destacar que esta minoría 
musulmana de San Andrés Isla es una comunidad 
imaginada, anclada en la identidad que le provee el 
repertorio del sistema de creencias del Islam, y que 
usa una lengua global y vernácula (tal es el árabe 
como mecanismo para evitar la asimilación total). 
La comunidad, entonces, desarrolla procesos coti-
dianos de alternancia cultural, diferenciados en la 



Íkala La alternancia cultural entre los musulmanes de la Isla de San Andrés

375

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

diglosia y el bilingüismo, entre los cuales se esta-
blecen espacios liminales, en donde la negociación 
cultural es inevitable, y se cambia de un estado de 
identidad a otro permanentemente. Así emerge 
la identidad de los colombo-árabes, la cual nos per-
mite ejemplificar la riqueza de la realidad de la 
relación entre lengua e identidad.

Referencias

Alfaro, T. (1997). The historiography of Arab immigration 
to Argentina: The intersection of the imaginary and 
the real country. Immigrants & Minorities, 16(1-2), 
227-248.

Al-Khatib, H. (2003). Language alternation among Arabic 
and English youth bilinguals: Reflecting or construc-
ting social realities? International Journal of Bilingual 
Education and Bilingualism, 6(6), 409-422.

Alshamrani, H. (2012). Diglossia in Arabic TV stations. 
Journal of King Saud University – Languages and 
Translation, 24(1), 57-69.

Anderson, B. (1993). Comunidades Imaginadas. Reflexiones 
sobre el origen y la difusión del nacionalismo. México: 
Fondo de Cultura Económica.

Bauman, R. (1974). Speaking in the light: The role of the 
Quaker minister. En R. Bauman y J. Sherzer (Eds.), 
Explorations in the Ethnography of Speaking (pp. 
144-160). Cambridge: Cambridge University Press.

Behaine, G. (1980). Anotaciones sobre inmigraciones liba-
nesas a Colombia. Revista Javeriana, (467), 3.

Bialystok, E. (Ed.) (1991). Language Processing in Bilingual 
Children. Cambridge: Cambridge University Press.

Bierwirth, C. (1999). The Lebanese communities of Cote 
d’lvoire. African Affairs, 98(390), 79-99

Binet, J. (1975). Les Libanais en Afrique francophone. Kro-
niek van Afrika, 3(6), 258-265.

Blau, J. (1977). The beginnings of Arabic diglossia: A study 
of the origins of the neoarabic. Afroasiatic Linguis-
tics, 4, 175-202.

Bruckmayr, P. (2010). Syro-Lebanese migration to Colom-
bia, Venezuela and Curacao: From mainly christian 
to predominantly Muslim phenomenon. European 
Journal of Economic and Political Studies, 3 (Special 
Issue), 151-178.

Castellanos, D. (2014). Etnicidad y religión en la comu-
nidad musulmana de Buenaventura. Memoria y 
Sociedad, 18(37), 61-74.

Colombia, Ministerio de Cultura (s. f.). Lenguas nativas y 
criollas en Colombia. Recuperado de http://www.
mincultura.gov.co/areas/poblaciones/APP-de-len-
guas-nativas/Paginas/default.aspx

Convy, P. (2008). Lebanese Settlement in New South Wales. 
A Thematic History. Australian Lebanese Historical 
Society: Nedlands. The Migration Heritage Centre.

Corriente, F. (1977) A Grammatical Sketch of the Spanish 
Arabic Dialect Bundle. Madrid, Instituto Hispano 
Árabe de Cultura. 196 p.

Crowley, W. (1974). The Levantine Arabs: Diaspora in the 
New World. Proceedings of the Association of Ameri-
can Geographers, 6, 137-142.

Cummins, J. (1976). The influence of bilingualism on cog-
nitive growth: A synthesis of research findings and 
explanatory hypotheses. Working Papers on Bilin-
gualism, (9), 1-43.

Daccarett, E. Y., Daccarett, K. D., y Lizcano Angarita, M. 
(2007). La migración árabe en la construcción cul-
tural del Departamento del Atlántico: 1905-2005. 
Barranquilla: Ediciones Universidad del Norte, 
Gobernación del Atlántico, Secretaría de Cultura y 
Patrimonio.

Dajer, C. (1993). Una familia libanesa en Colombia. Bogo-
tá: Editorial Arte. 

Eviatar, Z., e Ibrahim, R. (2000). Bilingual is as bilingual 
does: Metalinguistic abilities of Arabic-speaking 
children. Applied Psycholinguistics, 21(4), 451-471.

Fawcett, L. y Posada, E. (1998). Árabes y judíos en el de-
sarrollo del caribe colombiano, 1850-1950. Boletín 
Cultural y Bibliográfico, 35(49), 1-29.

Ferguson, C. (1959). Diglossia. Word, 15(2), 325-340.

Ferguson, C. (1964). Baby talk in six languages. American 
Anthropologist, 66(6), 103-114.

Fishman, J. (1967). Bilingualism with and without diglossia; 
Diglossia with and without bilingualism. Journal of 
Social Issues, 23(2), 29-38.

Garduño, M. (2012). Corán y lengua árabe: entre el dia-
lecto, el árabe medio y el fushà. Estudios de Asia y 
África, vol. XLVII, núm. 1, pp. 153-177.

Glade, W. (1983). The Levantines in Latin America. Ameri-
can Economic Review, 73(2), 118-122.

Haeri, N. (2000). Form and ideology: Arabic sociolinguis-
tics and beyond. Annual Review of Anthropology, 29, 
61-87.

Hamers, J., y Blanc, M. (2000). Bilinguality and Bilingua-
lism. Cambridge: Cambridge University Press.



Íkala Carlos Jair Martínez Albarracín

376

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

Hymes, D. (1964). Language in Culture and Society: A Re-
ader in Linguistics and Anthropology. New York: 
Harper & Row.

Internet World Stats (2018). Internet World Users by Lan-
guage. Top 10 Languages. Recuperado de http://
www.internetworldstats.com/stats7.htm

Kabchi, R. (1997). El mundo árabe y América Latina. Ma-
drid: Unesco.

Karpat, K. (1972). The transformation of the Ottoman Sta-
te, 1789-1908. International Journal of Middle East 
Studies, 3(3), 243-281.

Karpat, K. (1978). Ottoman population records and the 
census of 1881/82-1893. International Journal of 
Middle East Studies, 9(2), 237-274.

Karpat, K. (1985). The Ottoman emigration to America. 
International Journal of Middle East Studies, 17(2), 
175-209.

Kaye, A. (1975). More on diglossia in Arabic. International 
Journal of Middle East Studies, 6(3), 325-340.

Lindsay, C. (2001). The Lebanese Community in Canada. 
En: Profiles of Ethnic Communities in Canada, Cata-
logue n.° 89-621-XIE, (15).

López, H. (1989). Sociolingüística. Madrid: Gredos.

Lotman, I. (1998). La memoria de la cultura. En La semiosfe-
ra II. Semiótica de la cultura, del texto, de la conducta 
y del espacio. Madrid: Fronesis, Cátedra, Universitat 
de Valencia.

Mabule, D. (2015). What is this? Is it code switching, code 
mixing or language alternating? Journal of Educatio-
nal and Social Research, 5(1), 339-350.

Mandaville, P. (2003). Towards a critical Islam: European 
Muslims and the changing boundaries of transna-
tional religious discourse. En S. Allievi y J. Nielsen 
(Eds.), Muslim Networks and Transnational Com-
munities in and Across Europe (pp. 127-145). 
Leiden: Brill.

Marcais, W. (1930). La diglossie árabe. L’Enseignement Pu-
blic, (97), 401-409.

Martínez, C. (2006). Introducción a la situación sociolin-
güística de la comunidad árabe de Maicao, Guajira 
(Colombia). Estudios de Dialectología Norteafricana 
y Andalusí, 10, 7-51.

Martínez, C. (2011). La lengua árabe en San Andrés Isla. En 
Anthropology and Linguistics. Languages of the World 
40. München, Alemania: Lincom Europa. 172 pp.

Martínez, C. (2010). Usos de la lengua árabe en la Isla de 
San Andrés (Tesis de Maestría en Lingüística, lí-

nea lenguaje y sociedad), Facultad de Ciencias 
Humanas,Universidad Nacional de Colombia Sede 
Bogotá. 175 pp.

Martínez, C. (2011). El contacto de lenguas árabe-castella-
no en Colombia. Lenguas en Contacto y Bilingüismo. 
Revista Digital, (3), 1-12. Instituto Caro y Cuervo, 
Bogotá.

Martínez, C. (2012). La lengua árabe en Colombia. En: El 
lenguaje en Colombia. Realidad lingüística de Co-
lombia (tomo I, pp. 801-813). Bogotá: Academia 
Colombiana de la Lengua, Imprenta Patriótica, Ins-
tituto Caro y Cuervo.

Moreno, F. (1990). Metodología sociolingüística. Madrid: 
Gredos.

Morrison, S. (2005). “Os Turcos”: The Syrian-Lebanese 
Community of Sao Paulo, Brazil. Journal of Muslim 
Minority Affairs, 25(3), 423-438.

Murillo, S. (2012). Afrocolombianos musulmanes en Cali: 
procesos de conversión religiosa en la Fundación Islá-
mica kauzar (Tesis de pregrado), Universidad del 
Valle, Cali.

Nancy, M., y Picard, É. (Eds.) 1998. Les Arabes du Levant 
en Argentine. Institut de recherches et d’études 
sur le monde arabe et musulman. Paris, Francia. 
doi:10.4000/books.iremam.2943

Nasser, M. (1997). The influence of Indian Islam on funda-
mentalist trends in Trinidad and Tobago. Sociological 
Bulletin, 46(2), 245-265.

Pew Research Center (2015). The Future of World Religions: 
Population Growth Projections, 2010-2050. Recupe-
rado de http://www.pewforum.org/2015/04/02/
religious-projections-2010-2050/

Rabin, C. (1955). The Beginnings of classical arabic. Studia 
Islamica, (4), 19-37.

Ryding, K. (1991). Proficiency despite diglossia: A new ap-
proach for Arabic. Modern language Journal, 75(2), 
212-218.

Sankoff, G. (1980). The Social Life of Language. Filadelfia: PUP.

Sherzer, J. (1974). Namakke, sunmakke, dormakke: Three ty-
pes of Cuna speech event. En R. Bauman y J. Sherzer 
(Eds.), Explorations in the Ethnography of Speaking (pp. 
263-82). Cambridge: Cambridge University Press.

Silva-Corvalán, C. (1989). Sociolingüística. Teoría y análisis. 
Madrid: Alhambra Universidad.

Simons, G. F., y Fennig, C. D. (Eds.) (2018). Summary by 
language size. En Ethnologue: Languages of the World, 
21.a ed. Dallas, Texas: SIL International. Recuperado 
de https://www.ethnologue.com/statistics/size



Íkala La alternancia cultural entre los musulmanes de la Isla de San Andrés

377

Medellín, Colombia, Vol. 23, Issue 2 (May-August, 2018), pp. 355-377, ISSN 0123-3432
www.udea.edu.co/ikala

Stuart, J., y Ward, C. (2011). A question of balance: Explo-
ring the acculturation, integration and adaptation of 
muslim immigrant youth. Psychosocial Intervention, 
20(3), 255-267.

Vargas, P., y Suaza, M. (2007). Los árabes en Colombia. Del 
rechazo a la integración. Bogotá: Planeta.

Vertovec, S., y Rogers, A. (Eds.) (1998). Muslim European 
Youth: Reproducing Ethnicity, Religion, Culture. Al-
dershot, UK: Ashgate Publishing.

Viloria de la Hoz, J. (2004). Los “turcos” de Lorica: presen-
cia de los árabes en el Caribe colombiano, 1880-1960 
(Monografías de Administración), Universidad de 
los Andes, Bogotá.

Weber, G. (1999). The world’s 10 most influential langua-
ges. AATF National Bulletin, 24(3), 22-28.

Zogby, E. (2002). Relato corto sobre la migración ára-
be a San Andrés. Opiniones, (1). San Andrés Isla, 
Colombia.

How to reference this article: Martínez Albarracín, C. J. (2018). La alternancia cultural entre los musul-
manes de la Isla de San Andrés. Íkala, Revista de Lenguaje y Cultura, 23(2), 355-377. DOI: 10.17533/
udea.ikala.v23n02a10

Ika1a
Resaltado
en redonda

Ika1a
Lápiz




