
Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

*	 Profesor Titular Ordinario de la Facultad de Derecho de la Pontificia Universidad Católica Argentina Santa María de los Buenos Aires. 
jg_portela@yahoo.com.ar

Construcción del consenso 
moral del consenso y ley natural
Construction of the moral consensus
of the consensus and law nature

Jorge Guillermo Pórtela*

Recibido: 15 de abril de 2015 / Aceptado: 10 de junio de 2015
http://dx.doi.org/10.17081/just.20.28.1033

Resumen
En el presente trabajo se intenta precisar el origen del término “consenso”, 

sus implicaciones y alcances a la luz de la doctrina del derecho natural clásico. 
Se intenta demostrar cómo el uso moderno de la palabra “consenso” se en-
cuentra totalmente separado del concepto de verdad. Se efectúa un análisis de 
los principales autores contractualistas y neocontractualistas confrontando sus 
teorías con las de algunos representantes del iusnaturalismo contemporáneo.

Abstract
In this work, I will try to state accurately the origin of the word “con-

sensus”, its implications and its connotations, enlightened by the doctrine 
of classic natural law. I will try to demonstrate how modern use of the word 
“consensus” is totally separate from the notion of truth. An analysis of main 
contractualism and new contractualism authors is done; and their theories are 
compared with those belonging to some authors which represent contempora-
neous iusnaturalism.

Palabras clave:
Consenso, Contractualismo, Derecho, 

Objetividad y Verdad.

Key words:
Consensus, Contractualism, Law, 

Objectiveness and Truth.

Referencia de este artículo (APA): Pórtela, J. G. (2015). Construcción del consenso moral del consenso y ley natural. En 
Justicia, 28, 32-55. http://dx.doi.org/10.17081/just.20.28.1033



33

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Construcción del consenso moral del consenso y ley natural

El estado moderno fabrica las opiniones 
que recoge después respetuosamente con el 

nombre de opinión pública.
Nicolás Gómez Dávila, 

Escolios a un texto implícito.

Para transformar la idea de ‘contrato so-
cial’ en tesis eminentemente democrática se 

necesita el sofisma del sufragio. Donde se su-
ponga, en efecto, que la mayoría equivale a la 

totalidad, la idea de consenso se adultera en 
coerción totalitaria.

Nicolás Gómez Dávila, 

Escolios a un texto implícito.

El voto de un país débil y pequeño puede 
hacer que la balanza se cargue de un lado o se 
cargue de otro lado (…). Y ahora llego yo, que 

soy de peso pluma como quien dice, y según 
donde yo me coloque, de ese lado seguirá la 

balanza. ¡Háganme el favor! ¿No creen ustedes 
que es mucha responsabilidad para un solo ciu-
dadano? No considero justo que la mitad de la 
humanidad, sea la que fuere, quede condenada 

a vivir bajo un régimen político y económico 
que no es de su agrado, solamente porque un 

frívolo embajador haya votado, o lo hayan he-
cho votar, en un sentido o en otro.

Mario Moreno, “Cantinflas”. Parte del céle-

bre monólogo del film “Su Excelencia”, 1967.

INTRODUCCIÓN
En todos lados se habla de “consenso”. Más 

allá de pensar que nos encontramos, sin duda, 

ante una palabra clave que nos puede ayudar, 

incluso, para comprender más profundamente 

nuestra postmodernidad “líquida”; conviene de-

tenernos a meditar acerca de sus orígenes y de su 

alcance. El alcance del término “consenso” nos 

remite, por otra parte, a una cuestión no menor: 

su relación con la verdad, ni más ni menos.

La temática referida a la verdad, empero, 

causa alguna irritación cuando la trasladamos 

a la esfera de lo público. En realidad, puede 

verse que su uso es “políticamente incorrecto”. 

Sin embargo, el problema de la verdad resulta 

crucial y supone un total rechazo de cualquier 

especie de relativismo o de formalismo, incluso.

Este estudio, por ende, pretende demostrar 

que: 1.) es posible alcanzar la verdad; 2.) la ver-

dad es preferible al error; 3.) la esfera de lo pú-

blico y la de la política reclaman a gritos que sus 

dirigentes no les mientan; 4.) pensar que cada 

uno dice la verdad o es dueño de ella, es una 

de las formas más perversas de relativismo; 5.) 

la función de la política es hacer buena la exis-

tencia en sociedad, no ser una máquina creadora 

de agentes de la duda; 6.) el consenso muchas 

veces se elabora con técnicas de persuasión to-

talmente alejadas de la idea de verdad.

Ciertamente, esta especie de “ética sin ver-

dad” se traslada al campo de lo jurídico. Se ha-

bla entonces, análogamente, de un “derecho sin 

verdad”, totalmente formalizado y, por ende, 

construido sobre la base de un profundo des-

precio por la realidad. Sin embargo, el término 

“consenso” como tal, como veremos ensegui-

da, ha tenido un origen relativamente moderno. 

Hobbes no lo utiliza expresamente, prefiriendo 

hablar de “mayorías” en el origen mismo de la 



34

hipótesis contractual originaria. Locke es el pri-

mero que se expresa utilizando este concepto en 

materia política; y Rousseau, posteriormente, 

retoma la idea hobbesiana de las mayorías al re-

ferirse a la voluntad general.

Analicemos más profundamente, entonces, la 

génesis del término “consenso”, para luego estu-

diar el alcance que el mismo tiene desde el punto 

de vista político y jurídico, respectivamente.

Origen moderno del término “consenso”
Aclaramos desde ya que en este trabajo no 

se emplea la expresión “consenso” como noción 

“prepolítica”, como cuando decimos, v.gr., que 

deben alcanzarse ciertos acuerdos básicos para 

hacer posible la vida en sociedad o para poner en 

marcha a la comunidad política. Tampoco utili-

zamos el término en un sentido “débil”, como, 

por ejemplo, cuando hablamos de que hemos 

acordado con otra persona hacer algo determi-

nado o realizar alguna conducta en lugar de otra.

Aquí, en consecuencia, el concepto de “con-

senso” hace referencia al tipo de acuerdo que se 

genera en la asamblea política y a partir del cual 

se crean normas jurídicas o se implementan de-

terminadas acciones de gobierno. En realidad, 

debe reconocerse que este es el sentido más 

usual en el que se utiliza dicho vocablo. 

Hecha esta aclaración previa, debemos se-

ñalar que, pese a que podría suponerse lo con-

trario, la utilización del término “consenso” en 

la literatura política es relativamente moderna, 

si tenemos en cuenta que el concepto ha sido 

empleado en sentido análogo al de “mayoría”. 

No puede sino pensarse, en consecuencia, que 

el “consenso” resulte ser, en condiciones prác-

ticas y lógicas, un “consenso de mayorías”, es 

decir, un acuerdo al que ha arribado la mayoría 

del cuerpo político, más allá que por consenso, 

en sentido amplio; por una convergencia de vi-

siones en torno a opiniones o creencias (Pintore, 

2005, p.181).

Resulta ilustrativo indicar aquí que ambos 

términos: “consenso” y “mayoría”, respectiva-

mente; han sido empleados a destajo por el con-

tractualismo clásico, es decir, aquel que fuera 

esbozado por Hobbes en su Leviatán (una ver-

sión dura, por cierto, del pactismo, que Hannah 

Arendt denomina “vertical”), luego corregido 

por Locke en su Segundo Ensayo sobre el Go-
bierno Civil (un modelo que la misma Arendt 

denomina, por oposición al primero, “horizon-

tal”) y posteriormente refundido en la concep-

ción de Rousseau, plasmada principalmente en 

el Contrato Social y solo secundariamente en 

Emilio o la Educación.

Desde la publicación del Leviatán, en 1651, 

pasando por el Segundo Ensayo lockeano, que 

diera a la luz en 1689, hasta el Contrato Social 
de Rousseau, surgido entre 1760 y 1761, han 

pasado poco más de 100 años. Y en ese corto 

periodo, por obra de estos tres autores, se sen-

taron las bases ideológicas de la noción que hoy 

en día tenemos de consenso, como veremos más 

adelante.

Ahora bien, entre Hobbes, Locke y Rousseau 

no encontramos una evolución del concepto de 

consenso que podríamos llamar “lineal”. Basta 

acudir a las fuentes para constatar que Hobbes 

es el que comienza a hablar de “mayoría”; que 

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Jorge Guillermo Pórtela



35

Locke utiliza directamente la expresión “con-

senso” como análoga a la de “mayoría”, tal 

como adelantamos más arriba; y que en Rous-

seau ya hay una total fusión de ambos térmi-

nos. Veamos, entonces, los textos que permiten 

abonar lo hasta aquí expuesto, prestando debida 

atención, asimismo, al sentido en el que los au-

tores nombrados utilizan dichos conceptos.

Advirtamos, de paso, que la misma idea de 

contrato forma parte de un juego de suscitacio-

nes siempre presente en la escena político-jurí-

dica. Así, por ejemplo, fue Alexis de Tocqueville 

el que constató que en los Estados Unidos cada 

ciudadano tiene una especie de interés personal 

en que todos obedezcan las leyes, porque el que 

ahora no forma parte de la mayoría estará qui-

zá mañana en sus filas. En efecto, para el gran 

pensador francés, el ciudadano común en Nor-

teamérica se somete a la ley sin esfuerzo, no so-

lamente como a la obra del mayor número, sino 

también como si ella fuera su propia obra, por-

que la considera desde el punto de vista de un 

contrato en el que hubiera tomado parte.

Pero, volviendo a nuestro hilo respecto al 

contractualismo clásico, sin duda, para Hobbes 

el origen del Estado es el contrato: “(…) un Es-

tado ha sido instituido cuando una multitud de 

hombres convienen y pactan, cada uno con cada 

uno, que a un cierto hombre o asamblea de hom-

bres se les otorgará, por mayoría, el derecho de 

representar a la persona de todos (es decir, de ser 

su representante). Cada uno de ellos, tanto los 

que han votado en pro como los que han votado 

en contra, deben autorizar todas las acciones y 

juicios de ese hombre o asamblea de hombres, 

lo mismo que si fueran suyos propios, al objeto 

de vivir apaciblemente entre sí y ser protegidos 

contra otros hombres” (Leviatán, Parte II, Cap. 

XVIII). 

Hay aquí dos ideas importantes: la primera 

es la noción de “representación”. La persona (o 

asamblea) que resulte electa mayoritariamente 

se transforma, por una ficción, en el represen-

tante no solo de sus electores sino también de la 

minoría: tanto los que han votado a favor como 

en contra tendrán similar “mandatario”. La se-

gunda ya es típicamente hobbesiana: el contrato 

que me permite vivir en el estado de sociedad 

me otorga una intrínseca seguridad que evita el 

estado de naturaleza, es decir, la lucha de todos 

contra todos.

Ciertamente, ese hombre o mayoría de indi-

viduos elegida mayoritariamente es el sobera-

no. Y ciertamente, en un sistema así, la facultad 

primordial que posee es la de dictar leyes. Pero 

¿qué piensa Hobbes acerca de la ley? Recorde-

mos que, por una ficción, nuestro representante, 

transformado en tal por el voto mayoritario, rea-

liza acciones, formula juicios; y que esas con-

ductas con trascendencia política han de consi-

derarse como hechas por nosotros mismos. El 

remate de semejante concepción no puede ser 

más interesante: “No entiendo por buena una ley 

justa, ya que ninguna ley puede ser injusta. La 

ley se hace por el poder soberano, y todo cuanto 

hace dicho poder está garantizado y es propio de 

cada uno de los habitantes del pueblo; y lo que 

cada uno quiere como tal, nadie puede decir que 

sea injusto. Ocurre con las leyes de un Estado 

lo mismo que con las reglas de un juego: lo que 

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Construcción del consenso moral del consenso y ley natural



36

los jugadores convienen entre sí no es injusto 

para ninguno de ellos” (Leviatán, Parte II, Cap. 

XXX). 

Sabemos que la idea que encierra este pá-

rrafo es la clave de bóveda del positivismo ju-

rídico. Una idea que, como veremos enseguida, 

desarrollará más tarde Rousseau y que es el leit-
motiv de nuestra conferencia: la ley que emana 

del consenso, la norma jurídica que nace de la 

mayoría, a juicio de uno de los padres fundado-

res del contractualismo clásico, jamás puede ser 

injusta. Nos encontramos nuevamente frente a 

una ficción, un “mito”, un “constructo” –en el 

sentido de algo creado idealmente por la mente 

humana–: todas las leyes positivas son conside-

radas justas porque surgen del “consenso”.

En fin, sabido es que en una situación así, al 

hombre se le anula su razón y su conciencia, lo 

que el mismo Hobbes denomina su “conciencia 

privada”. El único cartabón es la “razón públi-

ca”, equivalente a la razón del supremo repre-

sentante de Dios. Pero como ocurre que la figura 

del soberano coincide con la de ese intermedia-

rio con la divinidad, en la medida en que por el 

pacto le hemos dado –como ya vimos– el poder 

soberano, él podrá hacer todo lo necesario para 

nuestra seguridad y defensa. De hecho, como 

ya lo reconoce una de las más crudas máximas 

hobbesianas: la autoridad –en el sentido de “po-

der”–, no la verdad, es la que hace las leyes.

Con Locke, en cambio, nos encontramos 

frente a una versión “suave” del contractualis-

mo, ya que las decisiones que adopte el mayor 

número tienen el límite impuesto por el bien co-

mún. De todas maneras, Locke no resulta dema-

siado preciso a la hora de explicar el contenido 

de ese bien común, que a veces resulta identifi-

cado con un vago y genérico “bien del pueblo”, 

a partir del cual nuestro autor, apartándose de 

Hobbes, justifica cierto derecho de resistencia a 

la opresión. Pero no nos desviemos de nuestro 

tema.

Locke tiene un punto de vista sumamente 

crítico respecto de la filosofía hobbesiana, pero, 

sin embargo, ambos coinciden en un punto: nos 

encontramos frente a dos contractualistas con-

vencidos, ya que ambos autores, a diferencia de 

lo que ocurrirá con Rousseau y lo que sostendrá 

posteriormente Rawls, opinaban que el contra-

to no era una mera hipótesis, una construcción 

ideada al sólo efecto metodológico, sino que el 

pacto había tenido realmente lugar en algún mo-

mento, in illo tempore.

Locke utiliza conscientemente la palabra 

“consenso”, puesto que advierte que sin un régi-

men de mayorías el sistema de gobierno demo-

crático no puede funcionar:

Será, pues, preciso que el cuerpo se traslade en la 

dirección que lo impulsa la fuerza mayor, la cual 

no puede ser otra que la que surge del consenso 

de la mayoría. En consecuencia (…) el acto de la 

mayoría pasa a ser el acto de la totalidad y, por 

supuesto, sus resoluciones son definitivas, pero se 

entiende, por ley natural y racional, que cuenta 

con el poder de dicha totalidad (Segundo Tratado, 

Cap. VIII, nº 96).

Mediante una ficción, entonces, la mayoría 

–que no es, por propia definición, la totalidad– 

se “transforma” entonces en “totalidad”. De tal 

modo, según Locke (1689) en su Segundo Tra-

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Jorge Guillermo Pórtela



37

tado, los hombres “se ponen a sí mismos bajo 

obligación, ante los miembros de esa sociedad, 

de someterse a la determinación y resoluciones 

de la mayoría” (Segundo Tratado, Cap. VIII, nº 

97). Esto resulta obvio puesto que un compro-

miso con la sociedad no tendría ningún valor si 

no estuviéramos obligados a obedecer las deci-

siones que, en forma de normas jurídicas, ema-

nan del consenso.

Inmediatamente, Locke admite que solo un 

constructo, una ficción, es capaz de hacernos 

creer que el consenso de la mayoría es obra de 

la totalidad, pues resulta imposible que medie el 

consentimiento de todos y cada uno de los indi-

viduos, debido a la variedad de opiniones e inte-

reses que inevitablemente conviven en cualquier 

colectivo humano: “(…) allí donde la mayoría 

no se impone a los demás, resulta imposible que 

el cuerpo político actúe como tal cuerpo único y, 

consecuentemente, se disolverá de nuevo inme-

diatamente” (nº 98).

Ahora bien, este sistema de ficciones y mitos, 

tan característico del contractualismo, tiene su 

concreción en el que probablemente sea el más 

conocido, aunque paradójicamente menos leído, 

de los pactistas clásicos: Juan Jacobo Rousseau.

Rousseau toma elementos de Hobbes y Loc-

ke y lleva a su más álgida expresión la noción 

de consenso mayoritario. En tal sentido, su lógi-

ca es irrefutable, puesto que de la afirmación de 

que el soberano está formado por los particula-

res que lo componen y, por lo tanto, no tiene ni 

puede tener un interés contrario al suyo, conclu-

ye inmediatamente: “el poder soberano no tiene 

ninguna necesidad de garantía para los súbditos 

porque es imposible que el cuerpo quiera lesio-
nar a todos sus miembros” (Contrato Social, Li-
bro I, Cap. VII).

En palabras de Rousseau, el soberano, so-
lamente por serlo, es siempre lo que debe ser. 
Con lo cual elabora, sin quererlo, un argumen-
to refutatorio de la conocida falacia naturalista 
de Hume, tan poderoso es su constructo. Como 
cuando sostiene: “La voluntad general es siem-
pre recta y tiende siempre a la utilidad pública” 
(Libro II, Cap. III), que nos recuerda la tesis de 
Hobbes a la que ya hicimos referencia al hablar 
de la justicia de la ley. En efecto, para Rousseau 
no hay que preguntar a quién corresponde hacer 
las leyes “puesto que son actos de la voluntad 
general (…), ni si la ley puede ser injusta, por-
que nadie es injusto consigo mismo; ni cómo 
se puede ser libre y estar sometido a las leyes, 
puesto que no son estas sino registros de nuestra 
voluntad” (Libro II, Cap. VI).

Indudablemente, Rousseau advierte que el 
consenso unánime es una utopía. Solo puede 
exigirse unanimidad en la ley que constituye el 
pacto social. Y, de un modo absolutamente au-
daz, escribe: 

Cuando se propone una ley en la asamblea del 

pueblo, lo que se les pregunta no es precisamente 

si aprueban la proposición o la rechazan, sino si 

es conforme o no a la voluntad general que es la 

suya; cada uno, al emitir su voto, expone su pa-

recer sobre el particular, y del posterior escrutinio 

se deduce la declaración de la voluntad general. 

Así pues, cuando es la opinión contraria a la mía 

la que prevalece, eso no demuestra otra cosa sino 

que yo estaba equivocado, y que lo que tenía por 

voluntad general no lo era (Libro IV, Cap. II).

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Construcción del consenso moral del consenso y ley natural



38

Esta fórmula es, sinceramente, increíble. Se 

han sentado las bases que van a explicar las tesis 

de los más importantes autores contemporáneos, 

entre los que debemos mencionar de un modo 

inequívoco a Rawls y Habermas, para citar solo 

a dos autores en los que se demuestra la impor-

tancia que ha adquirido la utilización del térmi-

no “consenso” en la teoría política de nuestros 

días.

Empero, por razones de espacio, nos refe-

riremos únicamente a la noción de “consenso” 

tal como se encuentra en John Rawls, y tan solo 

marginalmente nos ocuparemos de las tesis de 

Habermas.

Algunas aporías. El punto de vista Rawl-
siano

Sin duda que las tesis de Hobbes y Rousseau 

generan más de una dificultad. ¿Acaso el con-

senso mayoritario no ha producido, histórica-

mente, más de una monstruosidad? Referirse a 

ello es hoy casi un lugar común pues ya nadie 

discute que la mayoría, contra lo que suponían 

dichos autores, pueden equivocarse y de hecho 

han errado malamente.

El punto de vista escéptico respecto de la 

regla de la mayoría, sin embargo, no es nuevo. 

Ya Thoreau en 1848, en páginas que han sido 

utilizadas indistintamente tanto por teóricos de 

izquierda como de derecha, decía: 

Las votaciones son una especie de juego, como 

las damas o el backgamon que incluyesen un sua-

ve tinte moral; un jugar con lo justo y lo injusto, 

con cuestiones morales; y desde luego incluye 

apuestas. No se apuesta sobre el carácter de los 

votantes. Quizás deposito el voto que creo más 

acertado, pero no estoy realmente convencido 

que eso deba prevalecer. Estoy dispuesto a dejarlo 

en manos de la mayoría. Su obligación, por tanto, 

nunca excede el nivel de lo conveniente. Incluso 

votar por lo justo es no hacer nada por ello. Es tan 

solo expresar débilmente el deseo de que la jus-

ticia debiera prevalecer. Un hombre prudente no 

dejará lo justo a merced del azar, ni deseará que 

prevalezca frente al poder de la mayoría (Tho-

reau, 1987, p.36).

Podríamos incluso ir más atrás, si queremos. 

La desconfianza respecto del error en el que 

puede incurrir la mayoría –o el “consenso”, en 

términos actuales–, ya está expresada con pala-

bras proféticas en el Antiguo Testamento. Lee-

mos: “No sigas la muchedumbre para obrar mal, 

ni en el juicio te acomodes al parecer del ma-

yor número, si con ello te desvías de la verdad” 

(Éxodo, 23, 2).

La tradición veterotestamentaria toca aquí un 

tema clave que no debemos soslayar cada vez 

que examinemos el consenso: el funcionamiento 

de la regla de la mayoría y su relación ni más 

ni menos que con la noción de verdad. Después 

de todo, tenemos derecho a ello si tenemos en 

cuenta que, tal como hemos visto, el mismo 

Rousseau utilizó el mito de la voluntad general 

como sinónimo de rectitud al señalar que cuan-

do ella triunfa sobre mi opinión, eso demuestra 

simplemente que “yo estaba equivocado”.

Si estoy equivocado, he caído en el error. 

Desde luego, la noción de error solo tiene sen-

tido si poseo previamente la noción de verdad. 

Resulta pertinente, por ende, analizar el concep-

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Jorge Guillermo Pórtela



39

to de consenso y su relación con el de verdad. 

Desde ya adelantamos que aquí tiene que mos-

trarse el aporte que, respecto de ambos términos, 

el de consenso mayoritario y el de verdad, reali-

za a la ciencia política la ley natural.

Adelantemos, a simple título de ejemplo, que 

Benedicto XVI, en su encíclica Caritas in Ve-
ritate, ha dicho con gran precisión: “(…) si los 

derechos del hombre se fundamentan solo en las 

deliberaciones de una asamblea de ciudadanos, 

pueden ser cambiados en cualquier momento y, 

consiguientemente, se relaja en la conciencia 

común el deber de respetarlos y tratar de conse-

guirlos. Los gobiernos y los organismos interna-

cionales pueden olvidar entonces la objetividad 

y la cualidad de “no disponibles” de los dere-

chos” (Cap. IV, nº 43).

Ahora bien, estas aporías –la denunciada por 

Thoreau en pleno siglo XIX, la anunciada por 

el Éxodo en el Antiguo Testamento y la descrita 

con mucha precisión por la doctrina pontificia– 

han sido relativizadas por lo que podría llamarse 

la “teoría del consenso contemporánea”, cuya 

cara visible más conocida está representada por 

las teorías del neocontractualista John Rawls.

Sabido es que Rawls publica su obra más 

importante, Teoría de la justicia, en 1971. Ese 

trabajo representó un punto de maduración de 

algunas tesis que el autor había elaborado en 

Justicia como equidad, cuya primera versión 

fue escrita en 1958. Sin embargo, el pensamien-

to de Rawls continuó evolucionando y, luego 

de sucesivas reelaboraciones y rectificaciones, 

finalmente dio a la luz su libro El liberalismo 
político, que puede considerarse como la ver-

sión definitiva de la Teoría de la Justicia. Es en 

el libro El liberalismo político en el que Rawls 

insiste, una y otra vez, en la idea de “consenso 

entrecruzado” –también denominado “super-

puesto” o “traslapado”–, que procuraremos ex-

plicar, sintética y objetivamente, dada la impor-

tancia que ha representado dicha noción en el 

desarrollo de la teoría política contemporánea. 

Las tesis del contractualismo clásico, en orden 

a la importancia que le asignara al consenso y 

a la mayoría, han hecho eclosión en este autor, 

por lo que no debe omitírselo a la hora de abor-

dar un estudio completo de dichas nociones y la 

relación que podamos encontrar entre ellas y el 

contenido de la ley natural. Por otra parte, en el 

caso de este autor, la noción de consenso bascu-

la siempre entre lo “prepolítico” –como cuando 

habla de la situación originaria– y lo puramente 

político y asambleario.

Ahora bien, para Rawls el problema que 

presenta una sociedad democrática moderna se 

caracteriza por una pluralidad de doctrinas com-

prehensivas religiosas, filosóficas y morales que 

son incompatibles entre sí y, sin embargo, son 

razonables. Ninguna de esas doctrinas es abra-

zada por los ciudadanos de un modo general. El 

liberalismo político parte del supuesto de que, 

a efectos políticos, una pluralidad de doctrinas 

comprehensivas razonables pero incompatibles 

es el resultado normal del ejercicio de la razón 

humana en el marco de las instituciones libres de 

un régimen constitucional democrático (Rawls, 

2006, p.12).

De inmediato, Rawls concluye que el proble-

ma del liberalismo político es entonces respon-

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Construcción del consenso moral del consenso y ley natural



40

der al siguiente interrogante: ¿Cómo es posible 

que pueda existir a lo largo del tiempo una socie-

dad estable y justa de ciudadanos libres e iguales 

profundamente divididos entre ellos por doctri-

nas religiosas, filosóficas y morales razonables? 

¿En qué términos equitativos puede establecerse 

una cooperación social entre ciudadanos carac-

terizados como libres e iguales y, sin embargo, 

divididos por un conflicto doctrinal profundo? 

(Rawls, 2006, p.21).

Así pues, el liberalismo político busca una 

concepción política de la justicia –política, no 

metafísica– en la esperanza de atraerse, en una 

sociedad regulada por ella; el apoyo de un con-

senso entrecruzado de doctrinas religiosas, filo-

sóficas y morales. Aquí Rawls comete el primer 

tropiezo: saca de la cuenta a todas aquellas doc-

trinas que posean un fundamento y un sustra-

to metafísico. Pero como sucede que una muy 

buena parte de dichas doctrinas y posturas posee 

precisamente una base metafísica, ellas son ex-

cluidas a priori del cálculo racionalista propues-

to por nuestro autor.

La estructura misma de la sociedad comienza 

siendo, por ende, arbitraria.

Tenemos así, en consecuencia, que para 

Rawls “una sociedad bien ordenada ha de apo-

yarse en un “consenso entrecruzado” en el que 

los valores y los compromisos políticos más ge-

nerales de los ciudadanos sean aproximadamen-

te los mismos” (Rawls, 2006, p.63).

En una concepción así, el concepto de “razo-

nabilidad”, utilizado una y otra vez por Rawls, 

resulta central. En efecto, para nuestro autor, las 

personas son razonables cuando se encuentran 

dispuestas a proponer principios y criterios en 

calidad de términos equitativos de cooperación 

y a aceptarlos de buena gana siempre que se les 

asegure que los demás harán lo mismo.

Las personas razonables, a juicio de Rawls, 

no están movidas por el bien general como tal, 

sino por el deseo mismo de un mundo social 

en el que ellas, como libres e iguales, puedan 

cooperar con las demás en términos que todo el 

mundo pueda aceptar.

Quizás Rawls sea incapaz de concebir a un 

hombre en términos de entrega desinteresada 

hacia el otro. Fiel al contractualismo más cru-

do, en su esquema siempre hay algo de egoísmo, 

pues el hombre hará algo en pro de la sociedad 

siempre que sepa que los demás harán lo mismo, 

pese a que pinte su concepción con cierto barniz 

de filantropía (Rawls, 2006, p.89). Desde luego, 

aunque nuestro autor no lo quiera reconocer, nos 

encontramos en las antípodas de la concepción 

clásica de la justicia, para la cual el hombre justo 

es aquel que reconoce la presencia del otro dán-

dole por eso mismo lo que le corresponde.

El segundo tropiezo de Rawls surge, segui-

damente, al aludir que una sociedad bien orde-

nada está regulada por una concepción pública 

efectiva de la justicia. Y añade curiosamente: 

Puesto que deseamos que la idea de una tal so-

ciedad sea aceptablemente realista, partimos del 

supuesto de que existe en las circunstancias de la 

justicia. “(…) Las instituciones de la estructura 

básica de la justicia son justas y todos los dotados 

de razón lo reconocen” (Rawls, 2006, p.97).

Así las cosas, Rawls tiene que terminar por 

confesar que sus principios de justicia solo pue-

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Jorge Guillermo Pórtela



41

den ser definidos de una manera realista, no ra-

cionalista. “Alguien solo puede reconocer algo 

en la medida en que ese “algo” –como veremos 

rápidamente– se encuentre anclado en la reali-

dad. Pero sucede que esa concepción política 

de la justicia, que se apoya en principios que no 

pueden omitirse, es un constructo puramente ra-

cionalista: ellos no se eligen porque son buenos; 

son buenos porque se eligen” (Vallespín, 1985, 

p.64). Su concepción de la justicia es puramente 

procedimental, formal. No se ve claramente, por 

ejemplo, por qué razón las partes, en la posición 

original, no puedan escoger otros principios en 

lugar de los de libertad e igualdad.

Esta concepción es denominada por Rawls 

como “constructivista”. De esta manera, “el ple-

no significado de una concepción política cons-

tructivista descansa en su vínculo con el hecho 

del pluralismo razonable y con la necesidad que 

una sociedad democrática tiene de garantizar la 

posibilidad de un consenso entrecruzado acerca 

de sus valores políticos fundamentales” (Rawls, 

2006, p.121). Pero “el constructivismo político 

prescinde, en su formulación de la concepción 

política, del concepto de verdad” (Rawls, 2006, 

p.125). 

Recordemos esta omisión, a sabiendas, del 

concepto de verdad. Con lo cual, Rawls debe 

fijar, “anclar”, en algo la razonabilidad de los 

principios que se elegirán en la situación ori-

ginaria. Para ello utiliza la conocida teoría del 

“observador ideal”: “las concepciones políticas 

son objetivas –objetividad es aquí sinónimo de 

estar fundada en un “orden de razones”– si es 

el caso que personas razonables y racionales, 

lo suficientemente inteligentes y consientes a la 

hora de ejercer sus facultades de razón práctica, 

y cuyo razonamiento está libre de los habitua-

les defectos del razonar, pueden llegar a aceptar 

esas convicciones o menguar significativamente 

sus diferencias acerca de ellas” (Rawls, 2006, 

p.150).

Así termina de armar Rawls ese fabuloso e 

ingenioso constructo en que consiste su idea de 

la sociedad política. Como acabamos de ver, 

sus puntos centrales son: 1) la elección de unos 

principios en la situación del contrato original; 

2) esos principios se escogen a través de un pro-

ceso que no está presidido por el concepto de 

verdad; 3) la concepción de un consenso entre-

cruzado de doctrinas comprehensivas razona-

bles; 4) la unidad social se basa en un consenso 

en torno a la concepción política.

A juicio de Rawls, la estabilidad es posible 

cuando las doctrinas partícipes en el consenso 

son abrazadas por los ciudadanos políticamente 

activos de la sociedad.

Esta idea del consenso entrecruzado es de una 

gran belleza teórica y de un ingenio admirable. 

“Se edulcora con la afirmación casi platónica de 

que lo justo y lo bueno son complementarios. 

Tranquiliza a los inferiores cuando calla frente 

a la evidencia de que hay diferencias de capaci-

dades morales e intelectuales entre los distintos 

individuos, para asegurar rápidamente que “nin-

guna de esas diferencias entre los ciudadanos 

deja de ser equitativa y da pie a la injusticia” 

(Rawls, 2006, p.166); y calma a los filántropos 

cuando afirma que en una sociedad bien orde-

nada se comparte el objetivo de prestar apoyo a 

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Construcción del consenso moral del consenso y ley natural



42

instituciones justas y ser, por consiguiente, jus-

tos los unos con los otros.

Todo esto es muy bello. Demasiado optimis-

mo antropológico choca, sin embargo, frente a 

algunas realidades que no son alcanzadas por 

el “eficaz” consenso entrecruzado, por ejemplo, 

el aborto. Aquí, curiosamente, nos encontramos 

con doctrinas comprehensivas que a su juicio 

“resultan incompatibles con un balance razona-

ble de los valores políticos”.

A juicio de Rawls, en el caso del aborto, de-

bemos considerar: 1) que estamos frente a mu-

jeres adultas y maduras; 2) que debemos con-

siderar tres valores políticos importantes: a) el 

debido respeto a la vida humana; b) la reproduc-

ción ordenada de la sociedad política a lo largo 

del tiempo; c) la igualdad de las mujeres. Rawls 

concluye: 

Yo creo, entonces, que cualquier balance razona-

ble entre estos tres valores dará a la mujer un de-

recho debidamente cualificado a decidir si pone o 

no fin a su embarazo durante el primer trimestre. 

La razón para ello es que, en esta primera fase 

del embarazo, el valor político de la igualdad de 

las mujeres predomina sobre cualquier otro, y se 

necesita ese derecho para darle a ese valor toda 

su substancia y toda su fuerza. Aunque los intro-

duzcamos en el balance, otros posibles valores 

políticos no cambiarían en mi opinión esta con-

clusión. Un balance razonable podría permitirle a 

la mujer un derecho tal más allá de ese término, 

al menos en determinadas circunstancias. Pero no 

entraré a discutir aquí esta cuestión en general, 

porque simplemente me propongo ilustrar lo que 

quiero decir en el texto al afirmar que cualquier 

doctrina comprehensiva que lleve a un balance 

de los valores políticos que excluya ese derecho 

debidamente cualificado en el primer trimestre 

es, en esta medida irrazonable; y, dependiendo 

de los detalles de su formulación, puede llegar a 

ser incluso cruel y opresiva; por ejemplo, si niega 

el derecho en cualquier caso, salvo en los casos 

de violación e incesto. Así, pues, suponiendo que 

esta cuestión es o bien una esencia constitucional, 

o bien un asunto de justicia básica, iríamos contra 

el ideal de razón pública; si nuestro voto estuviera 

cautivo de una doctrina comprehensiva que nega-

ra ese derecho (Rawls, 2006, pp.278 y ss.).

Bonito consenso entrecruzado. Si el nonato 

(que no puede votar y no forma parte del con-

senso) tiene tres meses y un día, se salva. El 

“consenso razonable” así lo ha decidido. Pero 

con tres meses, pierde la vida. Solo un día es la 

diferencia que lo separa de ser igual a la mujer 

o no. 

Con lo cual, Rawls echa al traste la igualdad 

y la libertad del niño no nacido. Vemos, enton-

ces, cómo sus principios, que parecen tener tanta 

prioridad procesal y lexicográfica, no son teni-

dos en cuenta a la hora de resolver cuestiones en 

la realidad del aquí y del ahora.

El consenso y el mundo real
Acabamos de ver en qué queda, o más bien, 

cuál es la “encantadora” consecuencia del con-

senso entrecruzado rawlsiano.

Pero ese “consenso” al cual alude Rawls, y 

que tiene tanta influencia en nuestros días, es 

puramente ideal, producto de una peligrosa con-

cepción iniciada en la filosofía moderna a partir 

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Jorge Guillermo Pórtela



43

de Kant, que es la de proponer una sola razón, 

que ha de ser práctica. Así, la pérdida de la razón 

teórica implica que la razón práctica, desasisti-

da de la razón que ante todo conoce, tiene que 

decidir por sí sola, sin fundamento alguno en el 

mundo del ser.

En efecto, como ha denunciado con mucha preci-

sión Francisco Carpintero Benítez, debe saberse 

que la razón práctica se nutre desde la teórica, 

ya que la decisión humana práctica no puede ser 

tomada en el vacío, y que la experiencia históri-

ca demuestra que cuando el hombre ha querido 

ser racional prescindiendo de lo que ya hay, es 

cuando realmente ha incurrido en las máximas 

irracionalidades. De ahí el peligro de las utopías, 

ante las cuales la mayor preocupación ha de ser el 

estar precavidos contra ellas. No en vano recorda-

ba Alessandro Passerind’Entrevês, en su ensayo 

sobre la historia del derecho natural, que los nue-

vos dioses de la igualdad y de la tolerancia pronto 

mostraron ser más sangrientos que los antiguos 

prejuicios de la intolerancia y la inquisición (Car-

pintero Benítez, 2000, p.218).

Carpintero Benítez continúa enseñando agu-

damente que los filósofos son conscientes de que 

el consenso real o empírico suele ser el resultado 

de un juego de fuerzas al que, con mucha fre-

cuencia, es ajena cualquier forma de racionali-

dad digna de este nombre. Así, “los sindicatos 

presionan con amenazas de huelgas y piquetes, 

los empresarios con despidos o cierres, etc. En 

otro orden de cosas, hay campañas de prensa, 

dominio de los medios de comunicación y otros 

tipos de coacciones. Como estos filósofos se re-

sisten a ceder su consenso a este tipo de fuerza, 

hablan de un consenso ideal, es decir, no empí-

rico, al que Habermas, por ejemplo, da el impre-

sionante nombre de contrafáctico, en la edición 

española” (Carpintero Benítez, 2000, p.218).

Pero los integrantes de la ética dialógica re-

niegan de la ontología porque no reconocen la 

existencia de las cosas, de la realidad externa 

del hombre. “Ellos siguen una confusa filosofía 

del lenguaje que se crea autopoiéticamente. Es 

por este motivo que solo hablan de las reglas del 

habla racional, de ética dialógica, etc. Queda, 

pues, planteado un problema: ¿es posible llegar 

a resultados objetivamente vinculantes, es decir, 

que generan un deber real; si prescindimos de la 

realidad humana extralingüística?” (Carpintero 

Benítez, 2000, p.219).

Sin duda, aquí aparece el trasfondo de las 

propuestas actuales sobre la justicia y el consen-

so: un diálogo que se circunscribe al lenguaje. 

Como no es posible referirse a bienes reales 

de los seres humanos, estas éticas se presentan 

como estrictamente procedimentales porque no 

indican bienes concretos y substantivos a los 

que tender, sino solamente un procedimiento 

para discurrir. Pero si la ética se plantea como 

meramente procedimental –una comunidad de 

parlantes libres e iguales–, será preciso hablar 

sobre algo: no basta postular la simple simetría 

de las partes dialogantes. Supuesta esta simetría, 

no se puede decir “hablemos y pongámonos de 

acuerdo” porque así llegamos a un diálogo de 

payasos en el circo. Hay que hablar sobre algo, 

con lo que damos a entender que esa cosa sobre 

la que se habla presenta exigencias propias y pe-

culiares de ella que van más allá de la igualdad 

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Construcción del consenso moral del consenso y ley natural



44

personal de las partes en el diálogo (Carpintero 

Benítez, 2000, p.223).

Debe tenerse en cuenta, por lo tanto, a la 

realidad. Y en lo que respecta a nuestro tema, 

el problema radica en que necesitamos criterios 

que permitan guiar y calificar al consenso, cri-

terios que respondan a algo, porque el hombre 

no es un ser proteico. “Puede ser radicalmen-

te indeterminado un individuo a solas consigo 

mismo, pero no es indeterminado el hombre que 

constituye hipotecas, que compra, que vende, 

que tiene hijos, etc., porque todo esto le lanza 

exigencias objetivas, reales” (Carpintero Bení-

tez, 2000, p.224).

En fin, cuando nos enfrentamos a la realidad 

tenemos que analizar a fondo lo que podríamos 

denominar las “condiciones de legitimidad del 

consenso”, es decir, estudiar cómo se ha llegado 

a él, qué es lo que se acuerda, cuál es el efecto 

que producirá dicho acuerdo en la sociedad.

Porque, obviamente, tal como lo aclaráramos 

al comienzo, no nos estamos refiriendo a la bús-

queda de consensos moralmente neutros como 

aquel que se logra en un grupo de amigos para 

decidir a qué restaurante ir a comer o dónde ir 

de vacaciones.

El consenso político al que nos referimos tie-

ne trascendencia ética porque en él, ni más ni 

menos, unos individuos, que son nuestros repre-

sentantes, acuerdan sobre el contenido de nor-

mas jurídicas que van a afectar nuestra vida en 

sociedad. Con razón ha podido decir Bobbio que 

jamás principio alguno ha sido más descuidado 

que el de la representación política: de suyo, “el 

que representa intereses particulares tiene siem-

pre un mandato imperativo, pero –se pregunta el 

jurista italiano– ¿qué representa la disciplina de 

partido sino una abierta violación de la prohi-

bición de mandato imperativo?” (Bobbio, 1985, 

p.29).

 En este contexto, por ende, es de toda perti-

nencia que nos preguntemos acerca de la justicia 

de dichas normas, como también acerca de su 

contenido de verdad moral ¿Por qué razón no 

podríamos hacerlo si al fin y al cabo, como he-

mos visto, tanto Hobbes como Rousseau juegan 

permanentemente con esas categorías, al punto 

que no conciben que la ley surgida del consenso 

pueda ser injusta? 

Indudablemente, la pretensión de que del de-

bate de ideas previo a la “decisión consensual” 

surjan o puedan surgir elementos útiles para en-

riquecer el resultado mismo de la discusión, es 

utópica y mítica. La experiencia demuestra que 

la misma existencia de preconceptos ideológi-

cos torna muchas veces en una verdadera pérdi-

da de tiempo el debate mismo. En este contex-

to, opinar importa más que saber; de allí que el 

consenso político parece ser el dominio de las 

opiniones y las transacciones, como aseguraba 

lúcidamente el recordado Belisario Tello: las 

mayorías son políticamente nulas: no deciden; 

simplemente asienten (Tello, 1976, p.55). Pero 

esta afirmación, sin duda, no entra en el terreno 

de lo políticamente correcto. Como tampoco pa-

rece ser muy políticamente correcta la opinión 

de Tocqueville, quien hizo notar que el principio 

de mayoría es un principio igualitario en cuanto 

pretende hacer prevalecer la fuerza del número 

sobre la de la individualidad: “Hay más cultura 

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Jorge Guillermo Pórtela



45

y sabiduría en muchos hombres reunidos que en 

uno solo, en el número más que en la calidad de 

los legisladores. Es la teoría de la igualdad apli-

cada a la inteligencia” (De Tocqueville, 1996, 

p.255).

Agrega, Alexis de Tocqueville, diversos as-

pectos que podemos considerar indudablemente 

interesantes para el estudio acerca del consenso 

mayoritario. Apunta, por ejemplo, que en los Es-

tados Unidos la mayoría tiene un inmenso poder 

de hecho y de opinión, y cuando ha decidido so-

bre una cuestión, no hay ningún obstáculo que 

pueda detener o retardar, siquiera, su marcha, 

“dejándole tiempo de escuchar las quejas de 

aquellos que aplasta al pasar”. Y anticipa: “las 

consecuencias de este estado de cosas son funes-

tas y peligrosas para el porvenir” (De Tocquevi-

lle, 1996, p.256).

Para Tocqueville, en consecuencia, lo más 

reprochable del gobierno democrático –tal como 

ha sido organizado en Estados Unidos–, es su 

fuerza irresistible. Lo más repugnante es, a su 

juicio, no la extrema libertad que allí reina, sino 

la poca garantía que se tiene contra lo que llama 

“la tiranía de la mayoría”, que incluso posee una 

enorme influencia respecto de las ideas en gene-

ral –lo que él llama el pensamiento–. Una frase, 

especialmente, aplicada a nuestro concepto de 

consenso, puede ser también, en verdad, impre-

sionante: “no conozco país alguno donde haya, 

en general, menos independencia de espíritu y 

verdadera libertad de discusión que en Nortea-

mérica” (De Tocqueville, 1996, p.260).

Más modernamente, un calificado especialis-

ta de la talla de Sartori se ha ocupado de poner en 

justos términos la noción de “regla de mayoría”, 

término este que, tal como vimos, en condicio-

nes prácticas es equivalente al de “consenso de 

mayorías”. Desde luego, admite Sartori, el dere-

cho de la mayoría no equivale a la justicia o la 

exactitud de la mayoría, ya que, evidentemente, 

una mayoría es una cantidad, y una cantidad no 

puede crear una calidad. Podríamos estar todos 

de acuerdo con estas afirmaciones, pero Sartori 

va más allá. El criterio de la regla de la mayoría 

ha de defenderse puesto que, después de todo, 

se trata de una técnica, de un instrumento. Toda 

sociedad necesita normas procedimentales de 

solución de conflictos, de adopción de decisio-

nes; y la regla de la mayoría es el procedimiento 

o método que mejor se adecúa a las exigencias 

de la democracia. Pero nuestro autor advierte, 

finalmente, que todos los instrumentos lo son 

para algo, y, en ese contexto, los efectos de las 

decisiones consensuales parecen no haberse es-

tudiado convenientemente, ni pueden ser defen-

didas a ultranza. “En síntesis: si la ley de los nú-

meros es hoy en día un hecho, necesita, incluso 

más que otros hechos, ser contrarrestada por una 

presión valorativa. En otros términos: una de-

mocracia que se rinde ante la inexorabilidad de 

un liderazgo sin valor, de una mala selección, es 

una democracia que el propio demos termina por 

considerar indigna de su apoyo” (Sartori, 2009, 

p.54).

Pero incluso un analítico de la talla de Moore 

está de acuerdo en que el criterio del consenso 

de la mayoría es erróneo a la hora de juzgar la 

justicia de una acción:

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Construcción del consenso moral del consenso y ley natural



46

“Resulta obvio que mostrar cómo la humanidad 

se complace generalmente con alguna clase par-

ticular de acciones no es suficiente para mostrar 

que estas sean justas (…) incluso si fuese verdad 

que aquello que es aprobado o que complace a 

una absoluta mayoría de humanos sea de hecho 

siempre lo justo (…) ciertamente afirmar que ello 

sea lo justo no es la misma cosa que decir que es 

así aprobado (Moore, 2001, p.73).

Y, sin embargo, el criterio que presupone la 

llamada “ética del consenso” continúa siendo, 

en los hechos, la llave, la palabra mágica que 

ilumina y permite actuar, muchas veces, de un 

modo totalmente irracional en nombre de una 

racionalidad completamente vacía de contenido.

Hemos abierto la puerta de lo que podemos 

denominar una cierta “crítica genérica” a la no-

ción de consenso por mayorías. Porque tenemos 

que darnos cuenta de que la noción de “consen-

so” es necesariamente relacional. En efecto, la 

escena política parece hoy dominada por las 

bondades que se le asignan a dicho término. Pero 

en el análisis del consenso lo que interesa es el 

“para qué”, pues, como ocurre con la noción de 

libertad, el “consenso” no es un movimiento en 

sí mismo, sino un “poder moverse”, y en el “po-

der moverse” lo importante es hacia dónde nos 

dirigimos, qué es lo que acordamos, cuál es el 

contenido de lo que pactamos, al arrogarnos la 

representación de todos.

Aquí, la analogía de la noción de consenso 

con el concepto de libertad no puede ser más 

evidente. Yo no puedo tener libertad, por ejem-

plo, para matar a un inocente, por más que la li-

bertad sea uno de los más valiosos bienes huma-

nos. Del mismo modo, obviamente, yo no puedo 

consensuar con otros considerar que a partir de 

ahora somos todos animales, o que la vida de los 

inocentes no tiene, desde el momento del acuer-

do, ningún valor. Cobra ahora sentido la adver-

tencia que habíamos entresacado de Caritas in 
Veritate: hay derechos indisponibles, que se en-

cuentran más allá de la mera doxa. Derechos que 

pueden calificarse adecuadamente como contra 

mayoritarios porque no pueden ser alcanzados 

ni modificados por ninguna decisión, por más 

que ella sea fruto del consenso.

Tiene aquí la más absoluta relevancia, por 

otra parte, considerar un dato que ha escapado, 

curiosa e incomprensiblemente, al análisis de 

los autores contemporáneos. En efecto, quizás 

por ese desprecio que se tiene por la realidad 

misma, al que aludiéramos más arriba, se omite 

todo análisis relativo a la formación del consen-

so.

Formación del consenso y verdad
Explicábamos más arriba que los consen-

sos propugnados por Rawls –cuya racionalidad 

depende de que el participante se encuentre 

completamente alerta, sin preconceptos, con 

sus sentidos funcionando a la perfección, ab-

solutamente sano en lo emocional y físico; en 

lo que resulta ser una aplicación de la teoría del 

observador ideal– o por Habermas, que nos ha-

bla de una “situación ideal de habla” –formada 

por situaciones comunicacionales en las cuales 

los procesos discursivos sean “razonables”, pero 

en las que, además, los hablantes tengan capa-

cidad y voluntad para explicarse verazmente, 

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Jorge Guillermo Pórtela



47

para comprenderse y mostrar su disposición a 

escucharse los unos a los otros, como también 

el deseo de dejarse convencer por cuantos argu-

mentos correctos formule el interlocutor de tur-

no–, constituyen bellas construcciones teóricas, 

ideales, pero sin ninguna aplicación en la reali-

dad práctica. Ello ha sido explicado crudamente 

por Wellmer (1994): “incluso si el “factum” del 

consenso se produjera bajo condiciones ideales, 

no conseguiría ser una razón de la verdad de lo 

que está siendo tenido por verdadero. Por ello, 

v.gr., cuando Habermas dice que solo el consen-

so bajo condiciones de una situación ideal de ha-

bla puede “mostrar” si nuestros argumentos son 

o no lo suficientemente buenos, cada uno de no-

sotros nos cercioramos de que nuestro juicio no 

esté siendo distorsionado por elementos idiosin-

cráticos, inhibiciones, emociones, wishfulthin-
king –deseos–, falta de juicio, etc.” (p.98).

Ahora bien, esas situaciones “ideales” jamás 

existen en el plano de la praxis. Así, la primera 

deformación que sufre el consenso tiene directa 

relación con la utilización a designio de la men-

tira política. Ha sido Jonathan Swift uno de los 

primeros autores en advertir acerca del uso fre-

cuente de la falsedad a fin de moldear a la opi-

nión pública, conseguir de esa manera reunir ma-

yorías y posibilitar así la aprobación de políticas 

inadecuadas y contrarias al bien común, al crear 

normas jurídicas que normalmente deberían ser 

rechazadas. Así, por ejemplo, con gran ironía 

aseguraba que el partido político que desee res-

tablecer su crédito y su autoridad, debe ponerse 

de acuerdo para no decir ni publicar nada que no 

sea verdadero y real durante tres meses; este es 

el mejor medio para adquirir el derecho de pro-

palar mentiras durante los seis meses siguientes. 

Sugiere que no hay hombre que suelte y difunda 

una mentira con tanta gracia como el que se la 

cree, y advierte, por ejemplo, que pueden existir 

mentiras de prueba, que son como una primera 

carga que se introduce en una pieza de artillería 

para probarla: es una mentira que se suelta a pro-

pósito para sondear la credibilidad de aquellos 

a quien se dirige. Ahora, este tipo de mentiras 

es muy interesante puesto que si la proponen a 

alguien y esta persona la pica y se la traga de 

una vez, “podéis estar seguros de que digerirá 

cualquier otra cosa que le propongáis” (Swift, 

2009, p.44).

Pero, desde luego, hay otras maneras más su-

tiles de conseguir un acuerdo político por mayo-

rías. De hecho, el estudio de la génesis del con-

senso nos puede llevar a más de una sorpresa. 

No nos referimos, ciertamente, a la compra de 

votos; después de todo, ese es un método dema-

siado burdo y grotesco que, aunque aplicado ha-

bitualmente, no nos puede llevar a realizar una 

injusta crítica de la democracia como procedi-

miento político de legitimación de decisiones.

Debemos, aunque sea muy tangencialmente, 

por ejemplo, aludir a los modernos procesos de 

construcción de la realidad política, porque en 

ellos se muestran con toda su fuerza las leyes 

que, aunque generalmente con menor intensi-

dad, están siempre presentes en la acción ejer-

cida por los medios en la sociedad en general 

y en la política en particular (Arroyo Martínez, 

1997). En efecto, los medios de comunicación 

de masas son modernas fuentes de creación y 

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Construcción del consenso moral del consenso y ley natural



48

mantenimiento de mitos: el mito de la demo-

cracia, el mito del bien público, el mito de la 

monarquía, el mito de la soberanía popular o el 

mito de la justicia. Pero así como se generan es-

tos, pueden originarse otros, porque de cualquier 

manera nos estamos refiriendo a la construcción 

de algo, a la instalación de una idea en la opi-

nión pública, en el imaginario colectivo … No 

estamos aludiendo a lo que ya es, a lo que posee 

un ser real –y por lo tanto puede ser reconocido 

exteriormente–, sino a lo que podemos moldear 

de a poco, a nuestro antojo, a nuestra voluntad.

Existe lo que se denomina la “mediación 

cognitiva”, es decir, el proceso por el cual los 

medios permiten que la realidad quede internali-

zada por los individuos, produciendo de esa ma-

nera un real “efecto cognitivo”. Ello no debe ser 

soslayado, porque, en cualquier caso, “los me-

dios poseen un alto poder de construcción social 

de la realidad, estableciendo de hecho lo que es 

lícito y lo que es ilícito, lo que es socialmen-

te aceptable o reprobable” (Arroyo Martínez, 

1997, p.336).

Se generan así consensos “reales” basados 

en construcciones falaces, nacidos por la insta-

lación en la opinión pública, mediante técnicas 

de persuasión apropiadas, de argumentos a favor 

de hechos que normalmente deberían despertar 

el rechazo de los individuos. Se logran de este 

modo falsas mayorías, y en nombre del consen-

so se consigue el apoyo ficticio, puramente nu-

mérico, que facilita o permite la adopción de po-

líticas, de leyes, de normas jurídicas totalmente 

extrañas a una recta noción de bien común, o que 

tienen un efecto meramente simbólico, creadas 

para no tener la más mínima eficacia en el mun-

do real, pero pensadas para que los individuos, 

sin embargo, supongan que sus derechos se en-

cuentran protegidos y debidamente amparados 

en nombre del consenso, de un acuerdo mayori-

tario que es más hipotético que verdadero.

Surge aquí, inevitablemente, otra noción no 

menos importante: la de opinión pública, nece-

sariamente relacionada, claro está, a la idea de 

consenso. Ello porque, como sabemos, una de 

las definiciones más corrientes de la democracia 

consiste en ver en ella un gobierno basado en la 

opinión pública y así surge entonces una conse-

cuencia, como una especie de “postulado” de la 

definición antevista: “un gobierno solo es fuerte 

y legítimo cuando se apoya en la opinión públi-

ca, ya que el pueblo es considerado apto para 

decidir lo que conviene al bien común” (Freund, 

1968, p.501).

Nuevamente tenemos que hacer entrar en 

escena a la formación del consenso ya que, en 

definitiva, como acierta Julien Freund, gobernar 

las opiniones lleva a gobernar a los hombres. 

De allí que la propaganda, por ejemplo, se ha 

convertido, en algunos países, en una especie 

de institución pública de la opinión. Se produce 

aquí una situación particularmente curiosa: en la 

medida en que la propaganda es objeto de una 

“racionalización” cada vez mayor, ella no tiene 

otra meta que solicitar más eficazmente la irra-

cionalidad de ciertos apoyos políticos basados 

en esa misma opinión pública.

Hay entonces cierta astucia al servicio de 

una persuasión colectiva, situación ya percibida 

por Nietzsche (2006), quien en su Voluntad de 

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Jorge Guillermo Pórtela



49

Poder advertía que “hacer propaganda es inde-

coroso; pero es astuto, muy astuto (p. 30)”. En 

todo caso, desde luego, la propaganda no tiene 

por objeto mostrar la situación en su verdad ob-

jetiva, sino captar los deseos, opiniones y espe-

ranzas en provecho de las empresas de poder. 

Mientras que la propaganda es una consecuencia 

inevitable de la multiplicidad y la rivalidad de 

las opiniones, la verdad, en cambio, posee una 

seguridad intrínseca y no necesita de una ayuda 

exterior, que solo podría desvirtuarla. La opi-

nión, por el contrario, se fortalece con los éxitos 

de la propaganda, pues cualquier debilitación de 

las doctrinas competidoras refuerza su atracción 

hacia las masas. En fin, Freund (1986) concluye 

que “toda política es una cuestión de opinión y 

la propaganda forma cuerpo con esta. Ningún 

partido, ninguna doctrina, ningún gobierno pue-

de prescindir de ella” (1968, p.513).

No efectuemos entonces una sacralización 

del consenso, sabiendo cómo este puede fabri-

carse aun en desmedro de la verdad, al utilizar 

simplemente los hábiles y circunstanciales mé-

todos propugnados por la propaganda.

En efecto, tal como lo ha estudiado muy 

acertadamente Murray Edelman (1991), ha de 

tomarse conciencia de que en la escena política 

los observadores y los que observan se constru-

yen recíprocamente, de que los desarrollos polí-

ticos son entidades ambiguas que significan lo 

que los observadores interesados construyen, 

y de que los roles y autoconceptos de los ob-

servadores mismos son también construcciones 

creadas, por lo menos en parte, por sus obser-

vaciones interpretadas (p.8). Es la ambigüedad 

y la controversia lo que da a los desarrollos su 

carácter político, de modo que no puede haber 

ningún mundo de acontecimientos distinto de 

las interpretaciones de los observadores, conti-

núa afirmando Murray Edelman (1991, p.111).

Y esto nos reenvía nuevamente a lo que vié-

ramos más arriba en referencia crítica a Rawls y 

Habermas (v. “supra” pto. III, pp.11/13 y pto. IV, 

p.16, respectivamente).

En efecto, el idealista optimismo antropoló-

gico de ambos autores queda finalmente al des-

cubierto si tenemos en cuenta que, para abonar 

sus tesis, sostienen que con solo “buenas razo-

nes” se puede conseguir un poco de racionali-

dad en la elección política. Así, la lección de la 

historia es lamentablemente clara en cuanto a 

que ha habido buenas razones para todo curso 

de acción, a que gracias a ellas se logró a menu-

do un amplio respaldo público, pero también a 

que con demasiada frecuencia las consecuencias 

han sido desastrosas, inmorales o fruto de una 

estupidez inexcusable. Las “buenas razones”, 

como todo lenguaje político, pueden ser eficaces 

como estrategia, pero no aseguran una elección 

racional.

Ello queda patentizado con el constructo de 

la “situación original” rawlsiana, o la “situación 

de habla original” habermasiana. En esta última 

situación, por ejemplo, no existen diferencias de 

estatus, de autoridad o de jerarquía que puedan 

imponerse al discurso. Este autor cree, además, 

que en alguna medida las personas pueden pre-

suponer la situación de habla ideal aun cuando 

ella no exista porque el uso mismo del lenguaje 

la presupone. Tal vez, piensa lúcidamente Mu-

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Construcción del consenso moral del consenso y ley natural



50

rray, un individuo pueda ocasionalmente lograr 

ese tipo de emancipación de las constricciones 

sociales, pero de los registros históricos surge 

con claridad que la discusión grupal y la con-

formación gubernamental de la política no es-

tán en ese caso. La situación de habla ideal de 

Habermas ofrece una visión optimista, que pue-

de justificarse, acerca de cómo podría volverse 

emancipativo el discurso de una sociedad sin 

capitalismo o jerarquías gubernativas, corporati-

vas o militares; pero da pocas esperanzas de que 

el lenguaje político en el mundo que habitamos 

pueda pasar a ser algo más que una secuencia 

de estrategias y racionalizaciones (Habermas, p. 

127).

En fin, el lenguaje, la subjetividad y las rea-

lidades se definen recíprocamente y esta función 

performativa del lenguaje es más potente en 

política cuando está enmascarada y se presenta 

como una herramienta para la descripción ob-

jetiva. El argumento ideológico a través de una 

dramaturgia de descripción objetiva puede ser el 

gambito más común en el uso del lenguaje polí-

tico (Habermas, p.132).

Reiteramos: en una situación así, la “reali-

dad” se construye a designio. Esa es la materia 

en la cual se mueven las mayorías, y a partir de 

la cual se logran los consensos. Aquí, la noción 

de verdad no existe o posee, ciertamente, una 

importancia muy relativa.

Irrealidad, falta de verdad, Derecho sin 
verdad

La construcción de la realidad, volviéndola 

una masa puramente subjetiva, como una espe-

cie de gas amorfo que puede adoptar la forma de 

cualquier recipiente, es propia del denominado 

“pensamiento posmoderno” y su faceta más vi-

sible el “pensamiento débil”, también llamado, 

con gran precisión por el maestro Juan A. Ca-

saubón, “pensamiento agónico”. Así, el “pensa-

miento débil” tiene la pretensión de resquebrajar 

tanto al que conoce como a lo conocido. Aquí 

se postula una modificación tanto del objeto de 

conocimiento como del sujeto que conoce. “La 

racionalidad debe limitarse en su mismo núcleo, 

ceder terreno. Y por ello mismo, lo verdadero 

no posee una naturaleza metafísica o lógica, sino 

retórica” (Vattimo, 2000, p.38).

Así, las verificaciones y los acuerdos se lle-

van a cabo dentro de un determinado horizonte 

que está constituido por el espacio de la liber-

tad de las relaciones interpersonales, de las re-

laciones entre las culturas y las generaciones. 

“La verdad no es fruto de interpretación y, por 

todo ello, las nociones de “verdad” y de “ser” 

experimentan profundamente su declive. Todo 

se disuelve en los procedimientos, en la retórica 

(…)” (Vattimo, p.39).

Casaubón acierta nuevamente: si la solución 

provisional sería recurrir al consenso entre sub-

jetividades, si esta sería la “vía” para buscar el 

fundamento último de la moral y el derecho, 

podemos preguntarnos: ¿consenso?, ¿sobre qué 

base? Porque si solo cabe recurrir a un pensa-

miento débil, puramente dóxico, opinativo, dia-

léctico, ocurre que tal consenso carecería de 

base firme; o bien que hay que recurrir a una 

pluralidad de “consensos locales”, dados en una 

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Jorge Guillermo Pórtela



51

misma sociedad o Estado. Y tales consensos se-

rían por todo ello pasajeros y fluctuantes (Ca-

saubón, 1994, p.283).

Nos encontramos, pues, en el centro mismo 

de nuestro problema puesto que, fatalmente, si 

pensamos que el consenso puede moldearse a 

voluntad –y de hecho observamos que así ocu-

rre, en efecto–, si apreciamos que debe rebajarse 

a la razón y con ello debilitarse máximamente la 

verdad y el ser, si pensamos, en fin, que la rea-

lidad política es un mero constructo; ello tendrá 

inevitables consecuencias en el campo jurídico: 

la obtención de un Derecho cada vez menos hu-

mano.

Pero hay formas y medios para revertir seme-

jante estado de cosas.

Se trata aquí, sencillamente, de poder cer-

ciorarnos de que no solo existe la verdad, sino 

que ella también es accesible al hombre común 

en general y al jurista en particular. En palabras 

de Kalinowski, estamos frente al trance de di-

lucidar la importante cuestión referida a si los 

juicios morales y jurídicos entran en la categoría 

de lo verdadero y lo falso y, en caso afirmativo, 

si son o no verificables y de qué manera.

En el rápido recorrido histórico que acaba-

mos de efectuar, pudimos advertir que hay quie-

nes piensan que las normas son exclusivamente 

producto de la voluntad. Pero si ellas provinie-

sen de actos volitivos y no cognoscitivos, serían 

por su propia naturaleza ajenas a la categoría 

de verdad y falsedad. Ahora, si se debe siempre 

obedecer a la ley porque ella es la obra de la “vo-

luntad general”, condición de la libertad cívica, 

seguiremos tanto las reglas racionales como las 

irracionales toda vez que el hombre que es su 

autor, y que no tiene solamente razón, escucha 

desgraciadamente más a menudo sus tendencias 

irracionales que su razón. Así planteadas las co-

sas, “se pregunta Kalinowski (1979), acaso, si 

no es esta la razón por la cual Hans Kelsen y 

después von Wright, por ejemplo, rehúsan atri-

buir a las prescripciones los valores de verdad y 

falsedad (p.15).

Nos encontramos aquí, ciertamente, en el 

centro mismo del tópico que nos convoca, pues-

to que un estudio serio de las relaciones exis-

tentes entre la ley natural y el consenso debe 

desembocar en un análisis acerca de la verdad 

o falsedad moral de la norma jurídica que surge 

del acuerdo, habiendo nacido dicha prescripción 

legal ya como el fruto de un consenso entrecru-

zado, ya como el resultado de una comunidad 

ideal de hablantes.

De acuerdo a Kalinowski, posición con la 

que coincidimos plenamente, las normas jurídi-

co-positivas que son conclusiones de la ley na-

tural –lo que se llama más estrictamente derecho 

positivo por conclusiones– y aquellas que son 

sancionadas por el hombre en virtud del poder 

legislativo autónomo que le ha sido delegado 

por la ley natural –el denominado derecho po-

sitivo por determinaciones–, pueden ser catalo-

gadas y estudiadas a la luz de los principios de 

verdad y falsedad.

En cuanto a las primeras, ellas poseen un 

carácter mixto, seminatural, semipositivo. Aquí 

resulta claro que tales normas obligan en razón 

de la fuerza obligatoria de la ley natural de la 

cual son conclusiones. Desde luego que si las 

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Construcción del consenso moral del consenso y ley natural



52

normas de la ley natural son verdaderas, las nor-

mas positivas humanas deducidas de ellas son 

igualmente verdaderas cuando su inferencia se 

conforma a las reglas lógicas correspondientes. 

“El problema de la verdad de estas normas no 

presenta, entonces, dificultad alguna: está re-

suelto implícitamente al mismo tiempo que el de 

la verdad de las normas naturales” (Kalinowski, 

p.152).

¿Qué sucede en cambio con las normas jurí-

dico-positivas pertenecientes al segundo grupo, 

es decir, aquellas prescripciones cuyo contenido 

resulta en principio indiferente a la ley natural?

En este caso, “la respuesta del lógico po-

laco vuelve a ser afirmativa. Aquí la ley natu-

ral desempeña el papel de deber-ser real, en 

conformidad con el cual se definen las normas 

positivas humanas verdaderas de este grupo: la 

ley natural obliga con carácter general a hacer 

lo que le es propicio al bien común, a la vida 

social y a evitar lo que les perjudica” (Kalinows-

ki, p.153). Así, por ejemplo, las leyes de tránsito 

que nos indican que debemos circular por la de-

recha o por la izquierda son igualmente verdade-

ras porque son igualmente conformes con la ley 

natural. Por consiguiente, este segundo grupo de 

normas son también verdaderas o falsas.

La posición que acabamos de estudiar, que 

motivara asimismo nuestra adhesión, posee pro-

fundas implicancias a la hora de evaluar los con-

sensos, los efectos que ellos provocan y su perti-

nencia moral, a la luz del análisis del contenido 

de lo acordado.

Frente a esta postura, que podemos consi-

derar “clásica” en el sentido fuerte del término, 

se yergue el punto de vista moderno, originado, 

como ya hemos visto, en el contractualismo y 

que tiene a Rawls y a Habermas como a sus 

principales espadas.

Completemos aún más esta posición en rela-

ción, ahora, con el tópico referido a la verdad. 

Nos encontraremos con más de un dato intere-

sante y revelador. En efecto, tal como lo ha reco-

nocido Anna Pintore (2005), el consenso, ahora, 

se ha de entender como un sustituto de la ver-
dad. Para otros autores, en cambio, lejos de ser 

una mera sustitución, el consenso puede, final-

mente, aparecer como una vía, y quizás como la 

vía maestra, hacia la racionalidad e incluso hacia 

la verdad, aunque aquí resulte confundida la no-

ción de objetividad con la de consenso. Por otra 

parte, el consenso se aconseja de forma peculiar 

en el Derecho, puesto que, después de todo, si 

no existen valores objetivos, ¿qué mejor susti-

tuto podríamos encontrar para la determinación 

de las reglas que deban regir nuestra conducta? 

(p.161). Entonces, se podría concluir, incluso, 

que un Derecho es verdadero si hay consenso 

sobre el modo en que está elaborado, y que una 

decisión jurídica, o una interpretación jurídica, 

es verdadera si aquel existe respecto de ella.

En otros términos, parece que en nuestros 

días se ha trastocado completamente el papel 

cumplido por la verdad del Derecho, o se han 

separado totalmente ambos conceptos. Y esa es-

cisión ya no puede ser reconstruida, tal como ha 

concluido también D’Agostino, quien advierte 

que con ello se juega, en cierta forma, el des-

tino del pensamiento posmoderno (D’Agostino, 

2007, p.131). Es que si el Derecho forma parte 

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Jorge Guillermo Pórtela



53

de lo manipulable, de lo “infinitamente plas-
mable por el hombre” (D’Agostino, p.225), si 
el Derecho está sujeto al cambio permanente –
cambio que se logra a partir de los consensos–; 
no podemos hablar de su comunicación con la 
verdad, ya que precisamente verdad es lo que no 
podemos cambiar a designio.

Pero, como enseñaba lúcidamente Belisario 
Tello, como toda persona está hecha para la ver-
dad, esta no puede resultar indiferente a nadie. 
Otro tanto acaece con el Derecho que, en rigor, 
no es creado por el hombre, sino encontrado por 
este, como la verdad. Aunque tampoco el Dere-
cho, en cuanto cosa de hombres, puede perma-
necer indiferente a la verdad, sino que, por el 
contrario, lo verídico es inherente a lo jurídico 
(Tello, 1985, p.55).

En cambio, los acuerdos que surgen del con-
senso son circunstanciales, transitorios, parcia-
les. Aquí se ve con toda claridad hasta dónde 
llega la confesada “debilidad” del pensamiento; 
el hombre ha nacido para lo contingente, es su-
jeto de permanente cambio y en esa “variación” 
constante se representa, brutalmente, su confe-
sada imposibilidad para alcanzar la verdad.

Sin embargo, en esta oposición entre verdad 
y Derecho, el hombre común pierde y el juris-
ta poco avezado, resta. El consenso, entonces, 
debe ser restaurado en la posición de la que nun-
ca debió haber salido: como una confirmación 
de la verdad. Sin considerarlo como una mera 
sumatoria de voluntades al alcance de cualquier 
resultado, sino como el fruto de una decisión 
responsable que en última instancia venga a 
confirmar el primado de lo permanente sobre lo 

variable, del ser sobre el acontecer.

En suma: un primado de la ley natural sobre 

el derecho de los hombres, espejo sobre el cual 

este debe reflejarse a fin de hacer completamen-

te plena la vida del hombre en sociedad.

CONCLUSIONES
Lo visto hasta aquí permite elaborar algunas 

conclusiones. En primer lugar, en esta oposición 

entre verdad y Derecho, el hombre común pier-

de y el jurista poco avezado, resta. Un Derecho 

sin verdad es una cáscara vacía de contenido 

porque, en condiciones prácticas, estamos frente 

a un derecho sin justicia.

En efecto, la justicia restaura en el Derecho 

el amor por la verdad y la realidad. Un sistema 

jurídico injusto es tan frágil como inconsisten-

te; del mismo modo que un razonamiento falso 

trasladado a la esfera política resulta inaplicable 

y, las más de las veces, hasta pernicioso.

En segundo término, ha de tenerse presente 

el paralelismo existente entre la acción moral 

recta y el juicio verdadero. Ello fue sintetizado 

en uno de los más bellos adagios de la filosofía 

tradicional: la rectitud de la tendencia pende de 

la verdad del conocimiento, lo que ya fuera en-

trevisto por el espíritu clásico de Goethe: todas 

las máximas y reglas morales pueden ser reduci-

das a una sola: la verdad.

El consenso, entonces, debe ser restaurado 

en la posición de la que nunca debió haber sa-

lido: como una confirmación de la verdad. Sin 

considerarlo como una mera sumatoria de vo-

luntades al alcance de cualquier resultado, sino 

como el fruto de una decisión responsable que 

en última instancia venga a confirmar el prima-

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Construcción del consenso moral del consenso y ley natural



54

do de lo permanente sobre lo variable, del ser 

sobre el acontecer.

Solo de esta manera podremos ver al consen-

so “como en su casa”, en el lugar que le corres-

ponde y en el que debe permanecer. Desde luego 

que la política y el derecho se integran ambos 

en la esfera de lo público, y por ello el consenso 

tiene sentido en este ámbito y no en otro. 

En tercer lugar, pensar en la relación que 

debe existir entre el consenso, la verdad y la rea-

lidad es ni más ni menos que acercarse a la no-

ción, hoy casi olvidada, de la relación existente 

entre moral, política y Derecho.

En suma: un primado de la ley natural sobre 

el derecho de los hombres, espejo sobre el cual 

este debe reflejarse a fin de hacer completamen-

te plena y buena la vida del hombre en sociedad.

REFERENCIAS
Arroyo Martínez, L. (1997). Fábulas y fabula-

dores. El escándalo político como fenó-

meno de los medios de comunicación. En 

La corrupción política. Madrid, España: 

Alianza Editorial.

Bobbio, N. (1985). El futuro de la democracia. 

Barcelona, España: Plaza y Janés.

Carpintero Benítez, F. (2000). Los principios 

fundamentales del razonamiento práctico. 

En Manual de Filosofía del Derecho. Ma-

drid, España: Colex.

---------- (2000) ¿Razonamiento sin cosas? En 

Manual de Filosofía del Derecho. Ma-

drid, España: Colex.

Casaubón, J. A. (1994). Historia de la Filosofía. 

Buenos Aires, Argentina: Abeledo-Perrot.

D’Agostino, F. (2007). Filosofía del Derecho. 

Colombia: Temis.

De Tocqueville, A. (1996). La democracia en 
América. México: Fondo de Cultura Eco-

nómica.

Edelman, M. (1991). La construcción del espec-
táculo público. Buenos Aires, Argentina: 

Ed. Manantial.

Freund, J. (1968). La esencia de lo político. Ma-

drid, España: Ed. Nacional.

Hobbes, T. (1994). Leviatán o la materia, forma 
y poder de una república eclesiástica y 
civil. México: Fondo de Cultura Econó-

mica.

Kalinowski, G. (1979). El problema de la ver-
dad en la moral y el derecho. Buenos Ai-

res, Argentina: Eudeba.

Locke, J. (1991). Dos ensayos sobre el gobierno 
civil. Madrid, España: Austral.

Moore, G. E. (2001). Ética. Madrid, España: Ed. 

Encuentro.

Nietzsche (2006). La voluntad de poder. España: 

Ed. Edafa.

Pintore, A. (2005). El derecho sin verdad. Ma-

drid, España: Dykinson.

Rawls, J. (2006). El liberalismo político. Barce-

lona, España: Crítica.

Rousseau, J. J. (1979). El contrato social. En Es-
critos de combate. Madrid, España: Ed. 

Alfaguara S.A.

Sartori, G. (2009). Teoría de la democracia. 

Buenos Aires, Argentina: REI Argentina 

S.A.

Swift, J. (2009). El arte de la mentira política. 

Barcelona, España: José J. de Olañeta.

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Jorge Guillermo Pórtela



55

Tello, B. (1985). Hecho y derecho. Buenos Ai-

res, Argentina: Prudentia Iuris, XVI.

Tello, B. (1976). La monarquía sin corona. Bue-

nos Aires, Argentina: Almena.

Thoreau, H. D. (1987). Desobediencia civil y 
otros escritos. Madrid, España: Tecnos.

Vallespín Oña, F. (1985). Nuevas teorías del 
contrato social: John Rawls, Robert No-
zick y James Buchanan. Madrid, España: 

Alianza Universidad.

Vattimo, G. (2000). Dialéctica, diferencia y pen-

samiento débil. En El pensamiento débil. 
Madrid, España: Ed. Cátedra.

Wellmer, A. (1994). Ética y diálogo. Elementos 
del juicio moral en Kant y en la ética del 
discurso. Barcelona, España: Ed. Antro-

phos.

Justicia, No. 28 - pp. 32-55 - Diciembre 2015 - Universidad Simón Bolívar - Barranquilla, Colombia - ISSN: 0124-7441
http://publicaciones.unisimonbolivar.edu.co/rdigital/justicia/index.php/justicia

Construcción del consenso moral del consenso y ley natural




