59

Masculinidad y violencia en el nuevo cine
mexicano. Las peliculas de Luis Estrada™

Fecha de recepcion: 04 de septiembre de 2015
Fecha de aprobacién: 18 de enero de 2016

Resumen

En este articulo exploraremos la conformacién de las
masculinidades a través de las representaciones cinematograficas
en América latina, especificamente en la obra del mexicano Luis
Estrada, parte fundamental del llamado Nuevo cine mexicano en sus
obras exhibidas entre 1999 y 2010. Aunque el universo de estudios
de masculinidades es cada vez mas amplio, las representaciones
cinematograficas no han sido muy exploradas. Este articulo pretende
hacer un analisis de las representaciones masculinas y su relacion
con las representaciones femeninas en el nuevo cine mexicano en
un contexto de violencia desde una perspectiva critica feminista.

Palabras clave:Cine latinoamericano, masculinidades, critica
feminista,cine mexicano, representaciones masculinas.

Citar: Puente VVazquez, C.E. (enero-junio de 2016). Masculinidad y violencia en el
nuevo cine mexicano. Las peliculas de Luis Estrada. La Palabra, (28), 59-72.

Claudia Elizabeth Puente
Véazquez

Universidad Nacional
Auténoma de México
Doctorante en estudios
latinoamericanos UNAM.
elibrugge@gmail.com

*Articulo de reflexién derivado
de investigacion en Doctorado
de Estudios Latinoamericanos,
CONACYT.

59 lapalabraNo. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



Masculinity and violence in New Mexican
Cinema: the Films of Luis Estrada

Abstract

This article seeks to explore the formation of masculinities through their representations in Latin
American cinema, specifically in the films of the Mexican director Luis Estrada, a fundamental artist in
what has been called New Mexican Film; particularly in his works between 1999 and 2010. Even though
the universe of masculinity studies is growing broader each day, its representation in cinema has not been
widely explored. This article aims at examining the representation of masculinities and their relation to
the representation of the feminine in New Mexican Film, amidst a context of violence, from a feminist
critical perspective.

Palabras clave: Latin American film, masculinities, feminist criticism, Mexican film, masculine
representations

Masculinité et violence dans le nouveau
cinéma mexicain. Les films de Luis Estrada

Résumeé

Dans cet article on s’intéresse par la construction des masculinités dans les représentations
cinématographiques en Amérique Latine, en particulier chez Luis Estrada qui fait partie du Nouveau
cinéma mexicain (1990 et 2010). Bien que I’univers d’études de masculinités soit de plus en plus large,
les représentations cinématographiques n’ont pas été tres explorées. On fait une analyse des représentations
masculines et leurs rapports avec les représentations féminines dans le nouveau cinéma mexicain dans
un contexte de violence a partir d’une perspective critique féministe.

Mots clés: Cinéma latino-américain, masculinités, critique féministe, cinéma mexicain,
représentations masculines.

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30pp. 59-72 60

60



Masculinidad y violencia en el nuevo cine mexicano. Las peliculas de Luis Estrada
Maria Isabel Reveron Pefia - Mario Antonio Parra Pérez

Introduccion

El interés de este articulo es
analizar desde la mirada critica
feminista la obra de un director
mexicano contemporaneo, Luis
Estrada. Esto, por la posibilidad
qgue ofrece este enfoque de
articular las relaciones del sujeto
con la ideologia, asi como por la
necesidad de reconceptualizar
como se da la representacion de
las masculinidades en funcion del
espacio relacional con lo feme-
nino en &mbitos de representacion
en donde se hacen evidentes la
violencia, el amor y la sexualidad.
La critica feminista apuesta por
una comprension mas rigurosa y
politicamente util de los procesos
de creacion de iméagenes en el
cine, en la obra de un director que
se ha considerado como uno de
los mas criticos al sistema politico
y econodmico actual, e incluso ha
sido considerado como el director
“incomodo” de México (Estrada,
2014).

El cine, como espectaculo ma-
sivo y globalizado, se torna una
ventana de representaciones
cuyos efectos performativos son
tangibles, por lo que es necesario
desarrollar herramientas criticas
para abordar su analisis, en este
caso, desde una critica a los este-
reotipos construidos cultural-
mente a través del binomio de
género. Lo anterior con la inten-
cion de desmontar las repre-
sentaciones constantes del deber
ser masculino dentro de contextos
de violencias. En este articulo
realizaremos un analisis, desde la

critica filmica feminista, a dos
cintas del director mexicano Luis
Estrada, La ley de Herodes
(1999) y EI Infierno (2010),
desde la forma en que se cons-
truyen las masculinidades en sus
dos personajes protagonicos:
Juan Vargas y el “Benny”,
respectivamente. Esto debido a
qgue “Entre la variedad de
personajes destaca siempre la
accion del protagonista que se
convierte en el agente causal
principal y, por consiguiente, en
el lugar privilegiado de la iden-
tificacion del publico. Su deseo
marcard la trayectoria del relato,
que se desarrollara en funcién de
las dificultades que encuentra
para conseguir la finalidad que
desea”. (Coll, 2000, pag. 178) Lo
que nos permitird encontrar un
punto focal para determinar los
puntos de encuentro entre ficcion
y realidad y mostrar como el cine
es un documento historico con
impacto social debido a su
caracter global y performativo.

Este trabajo se dividird para su
mejor desarrollo en una explo-
racion de la critica filmica femi-
nista, el punto de enunciacion de
este articulo, para posteriormente
hablar de los estudios de
masculinidades y como éstos se
han desarrollado a lo largo del
tiempo, asi como la forma en la
gue nos serviremos de sus herra-
mientas para analizar las repre-
sentaciones filmicas. Continua-
remos con el estudio de caso
particular en el que hablaremos
de la diégesis de ambas cintas y
la masculinidad en sus

protagonistas en relacién con
otros personajes.

I1. Critica feminista, cine y
representaciones masculinas

Para comenzar el analisis de este
articulo, comenzaremos por hacer
explicita la teoria critica feminista
desde la que se analizara la obra
de Luis Estrada, por lo que es
menester hablar acerca del
surgimiento de dicha teoria asi
como de sus principales
herramientas de andlisis. La critica
feminista es una critica de la
cultura que cuestiona coémo opera
el aparato cinematografico cuya
labor se opone al cierre totalizador
de las afirmaciones sobre
imaginarios y representaciones en
las diferencias de género que se
contienen en el espacio narrativo
del cine clasico dominante (de
Lauretis, 1984). Esta vision
considera a la tecnologia como un
mediador que construye realidades
como si éstas fueran auténomas,
aungue mantienen una relacion
estrecha con la ideologia
dominante (Colaizzi, 2001), por lo
que la intencion de la critica
feminista radica en repensar los
problemas de la significacion
genérica: la representacion y los
procesos subjetivos respecto a las
masculinidades en un contexto
histdrico determinado, con miras
a re-formular una perspectiva de
significado menos rigida, no desde
una nocion dada de masculinidad
sino mediante un acercamiento
desde los mecanismos de la
tecnologia social en la que ésta se
construye.

61  lapalabraNo. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



Es interés de este trabajo resaltar
la relacion del feminismo con el
cine y la representacion de las
masculinidades a través de
imagenes, representaciones,
significados e ideologias; aunque
también, hacer alusién a la
posicion social e historica de las
masculinidades, lo cual es una de
las mayores contribuciones
tedricas delos feminismos de
segunda y tercera olas, dada su
insistencia en las posiciones de
clase y raza que afectan al
género, en especial cuando
adoptan la forma de represen-
taciones dominantes y consti-
tuyen jerarquias sociales.

De acuerdo con Francesco
Casetti (1994) la teoria filmica
feminista acoge un trabajo
politico, una practica filmica y
una investigacion académica. De
esta manera, va mas alla de la
mera reflexion sobre el cine y se
dirige a la actividad social, a los
significados linglisticos y se-
mioticos y a la critica ideoldgica.
Esto implica también que la
teoria filmica feminista lleva
consigo una practica que tiene
que ver con el anélisis de la
produccion y la recepcion de la
realizacion cinematogréfica que
tiene impacto dentro del campo
de los estudios culturales, la
sociologia, el psicoanalisis y los
estudios sobre medios de comu-
nicacion. La tradicion estudiada
por Cassetti nos muestra 3 lineas
de investigacion filmica femi-
nista: la primera es de naturaleza
metodoldgica, desde una mirada
feminista que profundiza sobre

instrumentos de andlisis se-
midtico y nociones del psico-
analisis. La segunda linea de
investigacion trata de valorar el
cine realizado por mujeres, sobre
todo de los afios 30 a los afios 50
del siglo pasado. La tercera, de
indole histérica, hace una
relectura sisteméatica del cine
clasico “patriarcal por exce-
lencia” y expone a la luz los
valores dominantes en el cine: la
mujer como espectaculo, como
objeto y como terreno de la
sexualidad (Casetti, 1994). Es a
partir de esta escuela de donde
comenzaran a desarrollarse
diversos estudios criticos
feministas en torno al cine.

A partir de la segunda mitad del
siglo XX se dara una produccion
rapida de los estudios feministas
en torno al cine, a lo largo de
distintas latitudes de modo que
el

Andlisis textual del mainstream
y trabajo en los archivos marcan
esta primera produccion critica,
fundada sobre la nocion de
género como diferencia sexual,
que permite la articulacion de un
nuevo objeto tedrico, el “cine de
mujeres”. La elaboracion de
dicho concepto es un hecho
reivindicativo que tiene, como tal,
sus limites y limitaciones y, como
hemos observado en otro lugar
(Colaizzi, 1997), tiene que ser
entendido en su funcion
estratégica: no pretende apuntar
a una cualidad intrinseca al hecho
de ser mujer que pueda marcar
sustancial u ontol6-gicamente la

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30pp. 59-72 62

relacion con la cultura de los
sujetos his-toricos identificados
con el género femenino, sino pre-
tende focalizar la atencion hacia
los procesos histéri-cos y
culturales que han excluido
sistematicamente a las mujeres
de la esfera de la produccion
cultural (Colaizzi, 2001, pag. viii)

La teoria critica feminista en
torno a la creacion cinema-
togréfica busca develar como a
partir de las representaciones de
género y el lugar asignado a la
mujer dentro de las industrias
cinematograficas se han man-
tenido a éstas en un plano
subalterno en la jerarquia social
y de organizacién de dichas
empresas; por lo quearticulala
identidad de género con otras
categorias como la raza, la
sexualidad, la clase, lo nacional,
etcétera, en los espacios de
creacion y critica cultural que
tienen que ver con dispositivos y
tecnologias de construccién
generonormativas. Por otro lado,
se examina el universo femenino
desde la composicion de la
audiencia y se plantean contri-
buciones relativas al papel de las
mujeres en la creacion de ciertos
modos de ver las cosas y del peso
especifico de algunos motivos
iconograficos en la participacion
femenina, al tiempo que se
escribe una historia feminista al
hacer visible la contribucion de
las mujeres a la industria filmica.

La critica feminista adopta el
concepto de representacion
como parte de un constructo

62



Masculinidad y violencia en el nuevo cine mexicano. Las peliculas de Luis Estrada
Maria Isabel Reveron Pefia - Mario Antonio Parra Pérez

social e ideoldgico y considera
que el aparato cinematogréfico
contribuye a la construccion de
la diferencia sexogenérica. En
general, las tedricas del cine
critican el modelo de repre-
sentacion hegemdnico al que se
ha destinado a la mujer y
proponen la realizacién de un cine
diferente, con otro tipo de repre-
sentaciones femeninas que
rompan los modelos tradicio-
nales. Las formas de analizar
dichas representaciones, segln
Rivera (2013), van desde la
situacion mirada/poder a traves
de la objetivizacion sexual, como
hace Colaizzi, y pasan por el
placer del espectador masculino.
De tal forma, podemaos encontrar
a una mujer ficcion/repre-
sentacion/objeto y mujeres como
seres histdricos reales que no
necesariamente son reflejados en
pantalla.

En este tenor, las repre-
sentaciones masculinas, aungue
diversas, también mantienen
ideas sujetas a un deber ser
hegemonico. A pesar de en-
contrar personajes de diversas
razas y clases sociales, los este-
reotipos de género se representan
constantemente de la misma
forma una y otra vez. Las fuen-
tes de estudios de masculinidades
en el cine son recientes aunque
cada vez mas abundantes, y se
realizan desde diferentes puntos
de vista: representaciones de
masculinidades homosexuales,
desde la épica y el cine clasico
(Coll, 2000), desde puntos de
vista descoloniales abordados

desde miradas interseccionales
(Castro Ricalde, 2002), entre
otras. Todas ellas parten de
origen de las teorias criticas
feministas. Aunque existe una
diversidad de abordajes, el cine
con mayores estudios es el
producido en Hollywood por su
caracter masivo globalizante.

En el caso del cine mexicano, los
estudios feministas han dado
cuenta de los estereotipos
femeninos, como el de Maria
Félix (Castro Ricalde, 2002), que
mantienen roles establecidos
para la femineidad. Por su parte,
las masculinidades en el cine
latinoamericano, especifica-
mente de la cinematografia
comercial mexicana, han mos-
trado generalmenteun machismo
extremo y violento. El analisis de
peliculas del cine de oro mexi-
cano nos muestran con evidencia
la formacion de ideas que perfor-
man relaciones intergénero como
el matrimonio y el noviazgo
(Mercader Martinez, Matrimonio
y mortaja del cine baja: estudio
de su representacion en el cine
mexicano, 2004) y la formacion
de masculinidadestradicionales
(Mercader Martinez, 2002)
frente a las cuales los roles
femeninos se sujetan a
posiciones subalternas con
caracteristicas determinadas
correspondientes a ideas de
feminidad hegemdnica; es decir,
a mujeres sumisas y depen-
dientes. En el cine mexicano
contemporaneo resulta llamativo
que los estudios de género que
ponen atencion en mascu-

linidades y relaciones sexo
amorosas hallan puesto sus ojos
en los filmes de Gonzélez
Ifarritu, especialmente sobre la
cinta Amores perros (Torres San
Martin, 2008) (Prado, 2012).

. Masculinidades vy
representacion

En los filmes de Luis Estrada,
podemos observar los imagi-
narios de patrones de compor-
tamiento machistas.A través de
la representacion y narrativa
filmica podemos también
observar la forma en que se
representan los cuerpos, la
sexualidad, la relacién con lo
femenino, los personajes que
atraviesan los conflictos propios
de la migracion, del desarraigo,
de la supervivencia en tiempos
de la crisis econdmica, social y
politica que viven nuestros
paises. ¢(Como el lenguaje del
cine contribuye a representar
ciertos imaginarios de las
masculinidades en contextos
histéricos determinados?

Para responder a esta pregunta,
podemos afirmar con Scott que
el género es “un elemento
constitutivo de las relaciones
sociales basados en la diferencia
que distinguen los sexos... el
género es una forma primaria de
relaciones significantes de
poder” (Scott, 1990, pag. 29) por
lo que podemos sostener que
esas construcciones marcan
sitios de enunciacién para
hombres y mujeres de maneras
distintas, en épocas concretas.

63  lapalabraNo. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



La interpretacion de esta cate-
goria como algo relacional es util
porque implica entender la idea
de masculinidad, no como una
categoria aislada sino en relacion
con la de feminidad y como parte
de la construccion simbolica de
los imaginarios sociales y cultu-
rales. Dichas construcciones
simbdlicas a través de repre-
sentaciones sociales corres-
ponden a relaciones de poder, por
lo que es menester no sélo
estudiar las caracteristicas del
género oprimido.

Si bien las posiciones feministas
en la academia y el activismo,
dieron cuenta de las situacion de
la mujer en un sistema de
jerarquias de género, también
comenzo a re pensar al sujeto
varon, y con ellos las ideas en
torno a la masculinidad. La
década de los ochenta se ubica
como el momento histérico que
marcd el desarrollo de los estudios
de masculinidad. Maurice
Godelier y Michael Kaufman son
referentes reconocidos en este
campo. Las reflexiones cienti-
ficas en torno a los hombres, aun
sin hacerse muy recurrentes y
tomando caminos muy definidos,
continuaron en Norteamérica y
Europa, extendiéndose hasta
América Latina con Matthew C.
Gutmann, David D. Gilmore,
Michael Kimmel, Robert Connell,
Luis Bonino y Rafael Montesinos.
Los principales temas desde los
gue se abordan sonviolencia,
paternidad, identidad, salud-
enfermedad, homosexualidad,
entre otros.

A pesar de la cada vez mayor
diversidad en los estudios de
masculinidades, Connell apunta:
“las principales corrientes de
investigacion acerca de las
masculinidades han fallado en el
intento de producir una ciencia
coherente respecto a ella”
(Connell, 1997, p4g. 31). Segln
Escutia (2015), existen tres lineas
generales para estudiar las
masculinidades: los profemi-
nistas, los mitopoéticos y los
neomachistas. Los primeros
abordan los estudios de las
masculinidades desde un punto
de vista critico y realizan una
critica a sus privilegios; los
segundos, se piensan de forma
tradicional y apuestan por la
continuidad de las masculinidades
a partir de los cambios en los
roles femeninos; los terceros, se
encuentran en contra de cual-
quier cambio en la estructura
jerarquica del binomio de género.
De tal forma que encontramos
que los estudios de masculinidad
no son homogéneos y se en-
cuentran, en algunas ocasiones,
en polos opuestos. Hay que partir
de que la masculinidad es una
categoria no coherente dela cual
se pueda producir una ciencia
generalizada, aunque si es posible
tener un conocimiento coherente
acerca de los temas, las
discusiones y debates surgidos a
raiz de esos esfuerzos.

Cuando hablamos de mascu-
linidad, la idea nos remite a un
modelo histérico sociocultural de
ser hombre que se construye
sobre la base del sexo biologico.

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30pp. 59-72 6 4

Aunque el sistema social busca
asignar una sola identidad
masculina a todos los hombres,
de dominio y control, conocida
como la masculinidad hege-
monica, hay otros elementos
externos e internos que inciden
en la construccion de la misma'y
gue permiten que puedan existir
simultaneamente distintas iden-
tidades masculinas. El privilegio
masculino no deja de ser una
trampa y encuentra su contra-
partida en la tension permanente,
a veces llevada al absurdo, de
imponer a cada hombre el deber
de afirmar en cualquier cir-
cunstancia su virilidad. Esta,
entendida como una capacidad
reproductora, sexual y social,
pero también como aptitud para
el combate, y para el ejercicio de
la violencia, que puede llegar a
ser una pesada carga. Todo
contribuye asi a hacer del ideal
imposible de la virilidad, el
principio de una inmensa
vulnerabilidad.

Es posible definir que la
masculinidad es un constructo
histérico cultural, de modo que
se encuentra lejos de deter-
minismos bioldgicos o la mirada
etnocéntrica que tiende a la
universalizaciéon de una forma
particular de ser hombre, como
si ésta fuese la Unica posible y
verdadera. La realidad es que las
concepciones, lo socialmente
atribuido, las exigencias, los roles
y las préacticas en torno a este
concepto, varian segun los
tiempos y lugares. Las condi-
cionantes que propician la

64



Masculinidad y violencia en el nuevo cine mexicano. Las peliculas de Luis Estrada
Maria Isabel Reveron Pefia - Mario Antonio Parra Pérez

dominacién masculina, que se
expresa de manera generalizada
por la cultura patriarcal, des-
cansa en un orden simbdlico.
Pierre Bourdieu plantea que la
violencia simbolica a través de
la cual se perpetda dicha supre-
macia, se localiza en el habitus
y se realiza a través de “un acto
de cognicidn y de falso reconoci-
miento que estd mas alla de, o
por debajo de, los controles de la
conciencia y la voluntad” (Bour-
dieu citado en Lamas (2000)).

La masculinidad debe ser enten-
dida como un sistema simbdlico
con multiples posibilidades de
significacion (Connell, 1997), de
tal forma que se presenta como
un concepto complejo. La iden-
tidad masculina se construye bajo
el criterio de lo que no es exclu-
sivo de las mujeres, no se define
por si mismo, sino sélo en funcion
de la otra. Ese deslinde, esa
marcacion de fronteras, se da en
todos los campos de la practica
social (Badinter, 1993). Para
Matthew Gutmann(2000) se
establecen tres definiciones
claves de masculinidad:

1) La masculinidad es por defi-
nicion cualquier cosa que los
hombres piensen o hagan.

2) Todo loque los hombres piensen
y hagan para ser hombres.

3) Algunos hombres, inherente-
mente o por adscripcion, son
considerados més hombres que
otros hombres.

Asi, es posible entender que la
masculinidad es cualquier cosa

gue no sean las mujeres. A partir
de ahi es imprescindible remitirse
a la idea de que los mecanismos
culturales y sociales empleados
para demostrar que se es un
“hombre de verdad” varian en
funcidn de la época historica, la
clase social o la etapa de la vida.
Desde la antropologia social po-
demos comprender que “(...) la
masculinidad no se expresa de
manera universal, pues no se
trata de un rasgo social cons-
tante, sino de manifestaciones
propias de diferencias culturales
coexistentes en un momento
determinado de la historia, sin
negar el predominio de formas
de expresion de la propia
masculinidad” (Montesinos,
2002, pag. 75).

Asi, las masculinidades han sido
clasificadas por Connell (1997)
segun los roles que cada una
adopta en la organizacion patriar-
cal, de la siguiente forma:

1) Masculinidad hegeménica: es
la practicada por los varones
heterosexuales que monopo-
lizan el poder, el prestigio, y
la autoridad legitima no sélo
dentro de su grupo, sino
también en la relacion con las
mujeres.

2) Masculinidad subordinada: hace
referencia a formas de mascu-
linidad divergentes de la posi-
cion de poder hegemonica de
los varones. Se suele asociar a
los homosexuales o a los
“afeminados”.

3) Masculinidad complice: se
trata de las formas de

masculinidad silenciosa, que
no forma parte de la mayoria
hegemonica pues no con-
cuerda con algunas de sus
practicas y no siguen sus
discursos y posiciones ante
determinados temas, pero
que disfruta de las ventajas
del sistema patriarcal, y la
sumision de la mujer.

4) Masculinidad marginada: se
suele relacionar con los
grupos étnicos minoritarios, y
frecuentemente marginados.
Aqui entran los individuos con
conductas delictivas o pato-
logizados desde el discurso
médico, situados como
hombres en el sitio de lo
abyecto.

Esta tipologia de masculinidades
serd la que usaremos en el
andlisis de nuestros personajes
mas adelante.

Los estudios de la masculinidad
mas destacados de entre los
protofeministas sostienen que los
esquemas patriarcales no ayudan
a comprender quiénes son los
hombres, ya que marginan las
identidades masculinas que no se
ajustan a los valores y simbolos
de su sistema. Estos hacen la
distincion entre lo masculino y
patriarcal e insisten en que el
patriarcado es “una construccion
especifica de un tipo de mascu-
linidad heterosexista, homéfoba,
racista y machista”.(Martin,
2007, pag. 90)

Por su parte, Margarita Pisano
(2004)nos dice queel patriarcado

65  lapalabraNo. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



y la globalizacién mantienen una
I6gica de dominacion a través de
valores como la conquista, la
lucha, el sometimiento por la
fuerza que se ha modernizado en
una masculinidad neoliberal y
globalizada que controla, vigila y
sanciona igual que siempre,
aunque esta vez a través de un
discurso retorcido, menos desen-
trafiable y en aparente didlogo
con la sociedad en su conjunto,
donde invisibiliza una misoginia
mas profunda, escondida y, por
tanto, mas devastadora que la del
viejo sistema patriarcal.

Hablar de representacion de las
masculinidades en el cine latino-
americano, especificamente en
el contexto mexicano entre 1990
y 2010, es mirar un cruce de
diversos ejes: politicos, econé-
micos, sociales y culturales, que
determinan discursos y practicas
sobre lo que se entiende y
simboliza como lo masculino. Las
representaciones masculinas en
el cine de Luis Estrada estan
atravesadas por imaginarios
derivados de la cultura politica y
social occidental, de contextos
gue son globales, nacionales y
continentales.

Nos interesa explorar desde la
perspectiva de la critica femi-
nista del cine, las represen-
taciones de la masculinidad en el
cine latinoamericano; en especi-
fico, los filmes del cineasta
mexicano Luis Estrada: La ley
de Herodes y El infierno.

I11. Masculinidades en el in-
fierno, el cine de Luis Estrada

Los filmes de Luis Estrada son
una critica desde la satira al sis-
tema politico mexicano. En La
ley de Herodes (Estrada, 1999),
el director ofrece su mirada sobre
el tema de la corrupcion en el
sistema politico mexicano. En El
infierno (Estrada, 2010), aborda
la violencia propiciada por el
crimen organizado en el pais.
Ambas peliculas son contro-
versiales y provocadoras y han
desatado polémica por criticar
simbolos sociales y politicos que
eran intocables en la cinema-
tografia comercial mexicana
posrevolucionaria. En lo
particular y a pesar de la mirada
critica del director sobre dichos
procesos sociales e histéricos,
nos interesa explorar cdmo se
representa la masculinidad en los
personajes, dentro de un contexto
situado, en el que imperan
relaciones sociales determinadas
por la violencia, la corrupcion y
el narcotréfico. Desde nuestro
punto de vista, los personajes
masculinos proyectan una serie
de actitudes, valores y compor-
tamientos que marcan imagi-
narios de género, lo que sostiene
narrativas y estéticas especificas
en respuesta a cierta dindmica
gue produce y reproduce
imaginarios de una masculinidad
especifica.

Se seleccionaron estas dos
peliculas porque responden al uso
de personajes tipo que nos

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30pp. 59-72 66

muestran, a través de las repre-
sentaciones corporales y sus
perfiles psicoldgicos, carac-
teristicas de formas concretas de
masculinidades en contextos de
violenciay corrupcion a partir de
la idea de llegar a ser el “més
fuerte”. Esto a partir de cuali-
dades fisicas, aunque sobre todo
de astucia para conseguir pres-
tigio a través del arribo a posi-
ciones de privilegio de un sistema
corrompido. Estrada ademas
utiliza al mismo actor como
protagonista de ambas cintas, lo
gue nos permite observar la
evolucion de dos personajes con
trayectorias similares en dos
situaciones diferentes.

El cine construye sus modelos
de género y expresa el consenso
de la ideologia dominante, “Una
representacion es ante todo una
construccion linglistica dotada
de cierta convencionalidad”
(Casetti, 1994, péag. 151). Es
decir, el cine tiene un lenguaje
especifico caracterizado por sus
representaciones y formas
narrativas; las representaciones
de género que hay en él se
circunscriben a dicho lenguaje,
que consta de imagenes, sonidos
y en algunos casos, omisiones.
Este lenguaje hace evidente la
construccion de modelos socia-
les, ya que aunque el cine no es
un espejo de la realidad, en él es
posible detectar posiciones que
se contraponen en el espacio
social, “La realidad se falsifica,
se sustituye al mantener lo
primitivo, lo exoético, lo sexual

66



Masculinidad y violencia en el nuevo cine mexicano. Las peliculas de Luis Estrada
Maria Isabel Reveron Pefia - Mario Antonio Parra Pérez

como lo Otro...” (Castro
Ricalde, 2002, pag. 35). Ademas,
debemos recordar que estas
obras son medios de comunicar
situaciones y estilos de vida. Para
Krin Gabbard, “No hay duda que
los hombres aprenden a ser
hombres yendo al cine. Proba-
blemente no existe otro lugar mas
significativo donde se formen
nuestras nociones incuestio-
nables de virilidad” (Gabbard,
2008). A lo largo de su historia,
el cine nos ha mostrado a través
de imé&genes masculinas las
caracteristicas que la conforman:
el vaquero, el héroe, el guerrero,
etcétera.

La ley de Herodes y el Infierno
se inscriben en un contexto que
corresponde a una dindmica de
profundos cambios sociales y
econdémicos en Latinoamérica:
desigualdad, desempleoy preca-
rizacion del trabajo, empobre-
cimiento, recorte de derechos y
decadencia democratica, revuel-
tas populares, represion del
Estado y colapso social; ademas
de corrupcién, militarizacion,
intensificacion de las dindmicas
del crimen organizado y el
narcotréafico. El contexto de la
industria filmica mexicana es la
puesta en marcha de politicas de
cine en gobiernos de crisis
neoliberal, en medio de una
supuesta abolicién a la censura
de temas politicos, en donde se
otorga incentivos estatales, sobre
todo de tipo fiscal, que se quedan
en proyectos poco criticos,
vinculados a grandes empresas

productoras o televisoras, o
permiten que la gran industria
hollywoodense utilice el territorio
mexicano como gran escenario
a cambio de promocion turistica.

La representacion de las mascu-
linidades y su relacion con lo
femenino estan en funcién de
roles en determinados contextos,
como es el caso de México de
finales del siglo XXy principios
de siglo XXI. Los personajes
masculinos que transitan los
filmes de Estrada forman parte
de un universo de cambios
econémicos, politicos y cultu-
rales, que son producto a la vez
que inciden en la construccion de
estereotipos: politicos, curas y
narcos. Esto da la posibilidad de
gue sus juicios y acciones se
conviertan en un medio de comu-
nicacién ideoldgico poderoso
respecto a las masculinidades. En
los filmes analizados se repre-
senta la dinamica cultural de las
relaciones heteronormativas
donde sobresalen las figuras y
representaciones de las mujeres
como esposas insatisfechas,
putas resignadas y/o profesio-
nistas falicas; por otro lado tene-
mos al estereotipo de la bruja:
mujer mala y masculinizada,
hundida en el mundo de la
corrupcion, inmoral y perversa,
como ocurre en la Ley de
Herodes con Dofia Lupe, la
matrona del prostibulo del
pueblo, mujer de edad avanzada,
de origen mestizo y un arreglo
personal descuidado, corrupta y
la Unica capaz de hablar y

negociar con los hombres de
poder: el curay los politicos. De
este modo, las representaciones
producen y reproducen identifi-
caciones subjetivas con los per-
sonajes que establecen imagi-
narios y simbolismos sobre lo que
se entiende deberia ser o defi-
nirse como masculinidad, aun
cuando no correspondan a
modelos hegemdnicos.

Para analizar la conformacion de
las masculinidades en las cintas
elegidas tomaremos como
principal referente al prota-
gonista de ambas cintas, el
transito que éstos tienen desde
una posiciéon de vulnerabilidad
para transformar su subjetividad
y su yo (representacion externa)
hacia una masculinidad mucho
mas tipica. Para eso, mostra-
remos como se relaciona con
otros personajes masculinos,
primero desde una posicion
subalterna, y con los personajes
femeninos, que cierran un ciclo
de violencias trasladadas. Para
realizarlo comenzaremos con
una breve descripcion de la cinta;
después, analizaremos la
conformacion del personaje
principal en cada una de las
peliculas. Esto a partir de la idea
de Todorov que subdivide el
analisis de una narracion segln
la historia 0 argumento, que nos
permite observar las logicas en
las que se mueven los perso-
najes, y el discurso, que nos
ayuda a comprender la forma en
la que estd dispuesto el relato
(Barthes, 1977).

67  lapalabraNo. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



La ley de Herodes, masculi-
nidades de chingas o jodes

En primer lugar, analizaremos la
cinta La ley de Herodes
(Estrada, 1999), una comedia
negra en la que se denuncia el
funcionamiento del sistema
politico mexicano. Esta pelicula
ha sido analizada como parte de
una critica al México post
revolucionario, como un fracaso
de la revoluciéon mexicana y su
animo nacionalista (Rangel,
2006) (Haas, 2007), aunque
también se la ha sefialado como
una obra que refleja la época de
oro del cine mexicano (Cyr,
2010). La trama se ubica en 1949
durante el sexenio del presidente
Miguel Aleméan, pero con claras
referencias a momentos
posteriores. En ella se cargan las
tintas contra el PRI, partido de
gobierno, pero también contra su
oposicion, el PAN y el PRD, asi
como contra la Iglesia, al ser
parte de una misma casta
dirigente. La pelicula es una
critica a la burocracia, la
corrupcion y el funcionamiento
de las instituciones del Estado al
servicio de unos pocos
privilegiados. El filme cuenta la
historia de Juan Vargas, un
politiquillo de tercera que es
nombrado presidente municipal
de San Pedro de los Saguaros,
pueblo de miseria, sin carreteras,
con construcciones de adobe
semidestruidas, con pocos
habitantes de mayoria indigena.

Juan Vargas arriba a la
presidencia municipal con un

golpe de suerte; es apenas un
pobre diablo al que sus superiores
le dan el puesto porque nadie esta
interesado en ocupar tan
peligroso lugar. El presidente
municipal que lo antecedid fue
linchado por los indigenas del
lugar. El cree que su funcion es
traer: “la paz, el progreso, la
modernidad y la justicia social”,
y se propone trabajar realmente
por ello; al poco tiempo se da
cuenta que no puede hacer nada
contra la corrupcion de los
principales poderes del pueblo: la
iglesia y el burdel. La ctpula de
su partido pronto lo desilusionara
y le dird que debe gobernar a
punta de pistola con la
constitucion en la mano.

Juan Vargas regresa a San Pedro
y comienza a “ejercer la ley” a
través del poder y la violencia.
Se transforma en un tirano mas
del gobierno corrupto. Su labor
es sacar el mayor beneficio
posible de la situacion. Lejos de
ser castigado, es protegido y
llega a ser diputado en el
Congreso de la Unidn. La iglesia
también estd implicada, negocia
y saca beneficio del mismo
modelo de corrupcion.La pelicula
también permite observar la otra
cara del sistema de corrupcion
generalizado, la cara de los
pobres sobre los que se sustentan
los privilegios de las autoridades.
En el caso particular del pueblo
de San Pedro de los Saguaros
nos encontramos con que la
mayoria de la poblacion, de
origen indigena, no habla espafiol
porque no hay escuelas y viven

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30pp. 59-72 68

en una situacion de extrema
exclusion social. Se trata de una
poblacion sobre la que se
construyen discursos de
modernizacion y progreso, los
que justifican infraestructuras y
planes de desarrollo, que se
tornan posibilidades de negocio.
Una poblacién en realidad
relegada y marginada por las
autoridades del Estado, que sélo
se relacionan con ellos en
términos de ejercicio del poder y
de obtencion de recursos.

En esta cinta podemos observar
como Juan Vargas, personificado
por el actor Damian Alcazar, un
hombre de edad media, de baja
estatura, de piel morena y rasgos
fuertes, va a encarnar a una
masculinidad complice, segun las
clasificaciones de Conell
mencionadas anteriormente.
Esto implica a un sujeto que
aungue no cumple con las formas
de una masculinidad
hegemdnica, se encuentra en
una posicion de privilegio
respecto a las mujeres con las
qgue se relaciona; es decir,
disfruta de las ventajas del
sistema patriarcal. Este tipo de
masculinidad se encuentra
supeditada a la masculinidad
hegemonica encarnada en los
politicos mas encumbrados
dentro de su partido y tiene
prebendas frente a las
masculinidades marginadas, que
en este caso son encarnados por
hombres de rasgos étnicos, con
lengua indigena.

La masculinidad de Vargas no va

68



Masculinidad y violencia en el nuevo cine mexicano. Las peliculas de Luis Estrada
Maria Isabel Reveron Pefia - Mario Antonio Parra Pérez

a ser constante a lo largo de la
cinta, que nos enfrenta a una
temporalidad dilatada en la que
el personaje de “El Gringo”
detonara la transformacion de
Vargas hacia una masculinidad
hegeménica, esto es, hacia una
actitud més violenta y que encaja
de mejor manera en el micro
sistema de corrupcion dentro del
pueblo que gobierna, asi como en
el macro sistema de corrupcion
en el que se mueve el partido
politico nacional al que
pertenece. Hacia el final de la
pelicula encontramos a un
personaje principal convertido
hacia practicas de corrupcién y
violencia contra mujeres y
hombres subalternos; su
masculinidad ha adoptado rasgos
de las  masculinidades
hegemonicas dentro de un
sistema patriarcal que reserva
las posiciones de privilegio a unos
cuantos.

El transito de la masculinidad de
Vargas va de la mano con la
escalada de actitudes agresivas
y la apertura a précticas ilegales
y de despojo, asi como de
enriquecimiento ilicito. EI lema
de la pelicula, “O te chingas o te
jodes” hace alusion a un
comportamiento profundamente
machista, ya que utiliza dos
verbos que tienen que ver con el
acto sexual; es decir, apuntan al
uso sexual de un hombre sobre
otro. La competencia entre
masculinidades es otra de las
constantes que podemos
observar: por los espacios de
poder, por la pareja, por recursos

producto de la corrupcion.

En cuanto a la relacion de la
masculinidad del protagonista
con los personajes femeninos,
podemos observar como también
se modifica a lo largo de la cinta.
Mientras al principio Juan Vargas
aparece como un esposo
condescendiente e influenciable,
conforme avanza la trama y se
constituye como una figura de
poder, que es lo que ella buscaba,
Vargas comenzara a relacionarse
con las mujeres en general y con
Su esposa en particular desde
una posicion de privilegio. Las
mujeres comenzardn a ser
objetos sexuales a disposicion de
Vargas por tratarse del
presidente municipal. Es posible
observar como las
construcciones de género
atraviesan otros factores como
raza, clase y edad, ya que las
mujeres explotadas sexualmente
en el burdel del pueblo son
jovenes con rasgos étnicos,
mientras su proxeneta es una
mujer de edad avanzada con
rasgos masculinizados, quien
tiene tratos con las autoridades
civiles y eclesiales y forma parte
del microsistema de corrupcion.

Otros personajes masculinos son
retratados a partir de una
contraparte femenina. Tal es el
caso del candidato de la
oposicion, el médico del pueblo
qgue busca cerrar el burdel,
mientras su esposa es ninfomana.
De tal forma, podemos afirmar
que Estrada retrata extremos de
feminidad y masculinidad en

donde es posible observar las
jerarquias de género que se
establecen socialmente. El cine
en este sentido es el medio ideal
para representar de qué manera
lo personal deviene en una
categoria expansiva. Aungue se
trata de una obra retrospectiva,
los estereotipos formados a lo
largo del periodo
posrevolucionario del siglo XX
en México asistieron a la
conformacién de un profundo
machismo que mantiene en un
lugar subalterno a las mujeres y
a los otros feminizados, los indios
del pueblo que esperan pacientes
el momento de la venganza que
no siempre llega.

El transito de la masculinidad de
La ley de Herodes se puede
captar incluso en la posicion de
la caAmara. La camara gira
siempre en un plano secuencia
gue no se detiene. El poder de la
mirada es masculino. Juan
Vargas demuestra su hombria a
través de su virilidad. La camara
nunca frena, como tampoco él.
Vargas es “tan potente
sexualmente” que puede estar
con todas las prostitutas del
burdel al mismo tiempo y
satisfacerlas.

El infierno, de migrante a
sicario

En la pelicula El infierno
(2010), se narra la historia
desafortunada de Benjamin
Garcia, “El Benny”, quien es un
migrante ilegal deportado de los
Estados Unidos. Al llegar a la

69  lapalabraNo. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



frontera, el policia norteame-
ricano le quita las esposas y le
dice Welcome to Mexico, dont
come back. Enseguida comienza
su recorrido de regreso a través
de la ventanilla del autobls: un
panorama de pobreza y deso-
lacion. En el camino, “El Benny”
es asaltado dos veces, la primera
por un ladrén convencional, la
segunda es despojado por sol-
dados. En este viaje el prota-
gonista es privado de sus bienes,
de sus ropas y practicamente, de
su oportunidad de ganar un
sustento, de su condicién
humana.

Al regresar a su pueblo, “El
Benny” comienza “su descenso
al infierno”. Su pueblo esta
practicamente desolado,
desmantelado y solitario. Justo al
llegar, Benjamin se topa con una
balacera, de la que resulta un
hombre muerto, y en donde se le
informa que se encuentran en
guerra. Posteriormente vemos al
protagonista en la vulcanizadora
de su tio, Rogaciano Garcia; un
sitio a punto de la quiebra. Don
Rogaciano le explica a Benjamin
la situacion del pais, y en
especial de San Miguel Arcangel:
“Crisis, desempleo, violencia...
Casi, casi como una guerra civil.
Nos cay6 la maldicion a todos.
En este pueblo te matan noméas
por cualquier cosa”. Este pueblo,
el infierno, San Miguel Arcangel,
0 hien el norte de México, son
mostrados como espacios sin ley.
Un fendmeno producido por el
narcotrafico y la corrupcion,
factores de expresion de la crisis

postindustrial del capitalismoy la
globalizacion. Es en ese infierno
en el que “El Benny”, se en-
cuentra a su amigo “Cochiloco”,
quien lo llevaré con “los Reyes”.
“Los Reyes” son el cartel
dominante en San Miguel
Arcéngel. Benjamin Garcia se
enrola con ellos empujado por la
necesidad. El patron lo recibe en
su despacho y le explica el tra-
bajo, advirtiéndole no consumir
lo que se trafica, advertencia que
el protagonista va a desoir.

Ao largo de la cinta, en un simil
con Vargas de La ley de
Herodes, “El Benny” transitara
de una masculinidad marginada,
del migrante deportado, a una
masculinidad complice en el sen-
tido de Connell: su masculinidad
se encontrard constantemente
subordinada a la de sus jefes,
“Los Reyes”, que gozan de po-
der politico y poseen el monopolio
de la violencia soberana e ilicita.
Su masculinidad seré retada por
la figura de su sobrino, mientras
gue las relaciones con otros
personajes masculinos se llevan
a cabo a partir de la violencia
coémplice o infligida. Hacia el
final de la pelicula, la venganza
es el movil para enfrentar a la
principal figura masculina de
poder, aunque solo a través del
asesinato, la forma retratada en
la hiperviolencia de la cinta.

Los personajes masculinos de su
familia van a encarnar mascu-
linidades hegemonicas, de carac-
ter fuerte, sin el miedo ni la su-
bordinacion que caracterizaran al

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30pp. 59-72 70

personaje protagonista. Por otra
parte, “El Cochiloco” es un per-
sonaje que mostrara las diversas
facetas que puede adoptar una
masculinidad en diferentes espa-
cios: de matén a padre de familia.
Los personajes femeninos
también mantendr&n un simil con
las mujeres representadas en La
ley de Herodes: objetos sexuales
dentro de espacios de prosti-
tucion o esposas que retrataran
a una incipiente clase alta de
pueblo. En ambos casos es
posible observar los factores de
clase en las formas femineas,
que retratan a algunas como
mujeres hipersexuales, las de
clase baja, y a las de clase media
como burguesas hipdcritas.

En El Infierno, la forma de
abandonar la masculinidad mar-
ginada es a través de la violencia
gue incrusta al protagonista en
un sistema de necroempode-
ramiento (Valencia, 2012); el
desprecio de la vida es requisito
para escalar en la jerarquia
masculina en un horizonte
desolador.

Conclusiones

Luis Estrada realiza un par de
obras desde la satira, comedias
negras que sirven para mostrar de
forma irdnica la realidad politica
histérica de corrupcién y el
contexto actual de violencia y
crimen organizado. Aunque no
podemos afirmar que el cineasta
también busque plasmar de forma
sarcastica las relaciones de género,
podemos observar que las

70



71

Masculinidad y violencia en el nuevo cine mexicano. Las peliculas de Luis Estrada
Maria Isabel Reveron Pefia - Mario Antonio Parra Pérez

peliculas estan plagadas de chistes
relativos a la hipersexua-lidad
masculina que responde a los
estereotipos de machismo mas
extremo en el pais. En ellos, el
homoerotismo se muestra de
formas tradicionales, entre la sorna

y la violencia. Las relaciones con
las mujeres son de dominacién, se
trata en muchos casos de humanos
abyectos. Todas estas formas de
presentar el género corresponden
a un orden social sostenido a partir
de la violencia y la corrupcion

generadas a lo largo de procesos
histéricos, sobre los que el director
de ambos filmes toma la decision
de reir para no llorar. El
capitalismo gore (Valencia, 2012),
puede resultar méas aterrador que
su contraparte ficcional.

Referencias

Amador, C. P. (1996). El cine como documento social: una propuesta de analisis. Ayer, 113-145.
Badinter, E. (1993). XY: La identidad masculina. Alianza editorial.

Barthes, R. (1977). Introduccién al analisis estructural de los relatos. En S. N. (comp.), El andlisis
estructural. Buenos Aires: Timepo contemporaneo.

Casetti, F. (1994). Teorias del cine 2945-1990. Madrir: Cétedra.

Castro Ricalde, M. (2002). Feminismos y teoria cinematogréfica. Escritos. Revista del Centro de ciencias
del lenguaje, 23-48.

Colaizzi, G. (2001). El acto cinematogréfico: género y texto filmico. Lectora, v-xiii.

Coll, M. (2000). Las masculinidades en el cine clasico: la figura de la redencion. En M. Segarra, & A. (.
Carabi, Nuevas masculinidades (pags. 153-177). Barcelona: 2000.

Connell, R. (1997). La organizacion social de la masculinidad. En T. Valdés, & J. (. Olavarria,
Masculinidad/es. Poder y crisis. Chile: Ediciones de las mujeres/FLACSO.

Cyr, 1. (2010). La herencia de la época de oro en el cine mexicano de los afios noventa: La ley de
Herodes y danzén. Montreal: Diss. Master Etudes hispaniques.

de Lauretis, T. (1984). Alicia ya no. Feminismo, semioética, cine. Barcelona: Ediciones catedra.

Escutia Diaz, S. (2015). El sujeto masculino. La construccion de su subjetividad genérica. En H. C.
(coord.), ¢Cuerpos recibidos o reconstruidos? (pags. 111-129). México: CIALC/UNAM.

Estrada, L. (Direccion). (1999). La ley de Herddes [Pelicula].
Estrada, L. (Direccion). (2010). El infierno [Pelicula].

Estrada, L. (7 de octubre de 2014). Luis Estrada, el cineasta ‘incomodo’ de México. (E. informador,
Entrevistador)

Gabbard, K. (2008). Hombres de pelicula. En A. Carabi, & J. (. Armengol, La masculinidad a debate.
Barcelona: Icaria.

71  lapalabraNo. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



Gutmann, M. (2000). Ser hombre de verdad en la Ciudad de México. ni macho ni mandilén. México:
COLMEX.

Haas, R. M. (2007). El cine contemporéineo mexicano (1999-2002): la destruccion y reafirmacion
de la identidad nacionalista en Lay ley de Herodes (1999), Amores perros (2000), y El
crimen del padre Amaro (2002). Doctoral dissertation, University of Otago.

Lamas, M. (2000). Violencia simbdlica, mujeres y prostitucion. En H. Tejera, Antropologia Politica:
Enfoques Contemporaneos (pags. 391-403). México: Plaza y Valdés/INAH.

Martin, S. (2007). Los estudios de la masculinidad. En M. Torras, Cuerpo e identidad (pags. 89-112).
Barcelona: UAB.

Mercader Martinez, Y. (2002). La representacion masculina en el cine mexicano. Anuario 2001 UAM
Xochimilco, 291-299.

Mercader Martinez, Y. (2004). Matrimonio y mortaja del cine baja: estudio de su representacion en el
cine mexicano. Anueario de investigacion 2003 UAM Xochimilco, 651-671.

Montesinos, R. (2002). Las rutas de la masculinidad. Barcelona: Gedisa.
Pisano, M. (2004). El triunfo de la masculinidad. Fem-e-libros.

Prado, I. M. (2012). El sublime neoliberal: Amor y temporalidad en el cine mexicano del capitalismo
tardio. Arizona Journal of Hispanic Cultural Studies, 293-310.

Rangel, L. C. (2006). La ley de Herodes (1999) Vs. Rio escondido (1947): la desmitificacion del triunfo
de la revolucién mexicana. Divergencias. revista de estudios linglisticos y literarios, 61-68.

Rivera Ramirez, E. (2013). La reivindicacion de la mujer en el cine: nodos entre el feminismo y los
estudios cinematogréaficos. Cuadrivio.

Scott, J. (1990). EIl género, una categoria atil para el andlisis histérico. En N. &. (eds.), Historia y
género: las mujeres en la Europa moderna y contemporédnea (pags. 23-56). Valencia: Alfons
el Magnanim.

Torres San Martin, P. (2008). La recepcion del cine mexicano y las construcciones de género: ¢ formacion
de una audiencia nacional? La ventana. Revista de estudios de género, 58-103.

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30pp. 59-72 7 2

72



