
59

59

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72

Resumen

Fecha de recepción: 04 de septiembre de 2015
Fecha de aprobación: 18 de enero de 2016

Masculinidad y violencia en el nuevo cine
mexicano. Las películas de Luis Estrada*

Claudia Elizabeth Puente
Vázquez
Universidad Nacional
Autónoma de México
Doctorante en estudios
latinoamericanos UNAM.
elibrugge@gmail.com

*Artículo de reflexión derivado
de investigación en Doctorado
de Estudios Latinoamericanos,
CONACYT.

En este artículo exploraremos la conformación de las
masculinidades a través de las representaciones cinematográficas
en América latina, específicamente en la obra del mexicano Luis
Estrada, parte fundamental del llamado Nuevo cine mexicano en sus
obras exhibidas entre 1999 y 2010. Aunque el universo de estudios
de masculinidades es cada vez más amplio, las representaciones
cinematográficas no han sido muy exploradas. Este artículo pretende
hacer un análisis de las representaciones masculinas y su relación
con las representaciones femeninas en el nuevo cine mexicano en
un contexto de violencia desde una perspectiva crítica feminista.

Palabras clave:Cine latinoamericano, masculinidades, crítica
feminista,cine mexicano, representaciones masculinas.

Citar: Puente Vázquez, C.E. (enero-junio de 2016). Masculinidad y violencia en el
nuevo cine mexicano. Las películas de Luis Estrada. La Palabra, (28), 59-72.



60

60

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72

Abstract

Masculinity and violence in New Mexican
Cinema: the Films of Luis Estrada

This article seeks to explore the formation of masculinities through their representations in Latin
American cinema, specifically in the films of the Mexican director Luis Estrada, a fundamental artist in
what has been called New Mexican Film; particularly in his works between 1999 and 2010. Even though
the universe of masculinity studies is growing broader each day, its representation in cinema has not been
widely explored. This article aims at examining the representation of masculinities and their relation to
the representation of the feminine in New Mexican Film, amidst a context of violence, from a feminist
critical perspective.

Palabras clave: Latin American film, masculinities, feminist criticism, Mexican film, masculine
representations

Résumé

Masculinité et violence dans le nouveau
cinéma mexicain. Les films de Luis Estrada

Dans cet article on s’intéresse par la construction des masculinités dans les représentations
cinématographiques en Amérique Latine, en particulier chez Luis Estrada qui fait partie du Nouveau
cinéma mexicain (1990 et 2010). Bien que l’univers d’études de masculinités soit de plus en plus large,
les représentations cinématographiques n’ont pas été très explorées. On fait une analyse des représentations
masculines et leurs rapports avec les représentations féminines dans le nouveau cinéma mexicain dans
un contexte de violence à partir d’une perspective critique féministe.

Mots clés: Cinéma latino-américain, masculinités, critique féministe, cinéma mexicain,
représentations masculines.



61

61

Masculinidad y violencia en el nuevo cine mexicano. Las películas de Luis Estrada
María Isabel Reverón Peña - Mario Antonio Parra Pérez

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72

Introducción

El interés de este artículo es
analizar desde la mirada crítica
feminista la obra de un director
mexicano contemporáneo, Luis
Estrada. Esto, por la posibilidad
que ofrece este enfoque de
articular las relaciones del sujeto
con la ideología, así como por la
necesidad de reconceptualizar
cómo se da la representación de
las masculinidades en función del
espacio relacional con lo feme-
nino en ámbitos de representación
en donde se hacen evidentes la
violencia, el amor y la sexualidad.
La crítica feminista apuesta por
una comprensión más rigurosa y
políticamente útil de los procesos
de creación de imágenes en el
cine, en la obra de un director que
se ha considerado como uno de
los más críticos al sistema político
y económico actual, e incluso ha
sido considerado como el director
“incómodo” de México (Estrada,
2014).

El cine, como espectáculo ma-
sivo y globalizado, se torna una
ventana de representaciones
cuyos efectos performativos son
tangibles, por lo que es necesario
desarrollar herramientas críticas
para abordar su análisis, en este
caso, desde una crítica a los este-
reotipos construidos cultural-
mente a través del binomio de
género. Lo anterior con la inten-
ción de desmontar las repre-
sentaciones constantes del deber
ser masculino dentro de contextos
de violencias. En este artículo
realizaremos un análisis, desde la

crítica fílmica feminista, a dos
cintas del director mexicano Luis
Estrada, La ley de Herodes
(1999) y El Infierno (2010),
desde la forma en que se cons-
truyen las masculinidades en sus
dos personajes protagónicos:
Juan Vargas y el “Benny”,
respectivamente. Esto debido a
que “Entre la  variedad de
personajes destaca siempre la
acción del protagonista que se
convierte en el agente causal
principal y, por consiguiente, en
el lugar privilegiado de la iden-
tificación del público. Su deseo
marcará la trayectoria del relato,
que se desarrollará en función de
las dificultades que encuentra
para conseguir la finalidad que
desea”. (Coll, 2000, pág. 178) Lo
que nos permitirá encontrar un
punto focal para determinar los
puntos de encuentro entre ficción
y realidad y mostrar cómo el cine
es un documento histórico con
impacto social debido a su
carácter global y performativo.

Este trabajo se dividirá para su
mejor desarrollo en una explo-
ración de la crítica fílmica femi-
nista, el punto de enunciación de
este artículo, para posteriormente
hablar de los estudios de
masculinidades y cómo éstos se
han desarrollado a lo largo del
tiempo, así como la forma en la
que nos serviremos de sus herra-
mientas para analizar las repre-
sentaciones fílmicas. Continua-
remos con el estudio de caso
particular en el que hablaremos
de la diégesis de ambas cintas y
la masculinidad en sus

protagonistas en relación con
otros personajes.

II. Crítica feminista, cine y
representaciones masculinas

Para comenzar el análisis de este
artículo, comenzaremos por hacer
explícita la teoría crítica feminista
desde la que se analizará la obra
de Luis Estrada, por lo que es
menester hablar acerca del
surgimiento de dicha teoría así
como de sus principales
herramientas de análisis. La crítica
feminista es una crítica de la
cultura que cuestiona cómo opera
el aparato cinematográfico cuya
labor se opone al cierre totalizador
de las afirmaciones sobre
imaginarios y representaciones en
las diferencias de género que se
contienen en el espacio narrativo
del cine clásico dominante (de
Lauretis, 1984). Esta visión
considera a la tecnología como un
mediador que construye realidades
como si éstas fueran autónomas,
aunque mantienen una relación
estrecha con la ideología
dominante (Colaizzi, 2001), por lo
que la intención de la crítica
feminista radica en repensar los
problemas de la significación
genérica: la representación y los
procesos subjetivos respecto a las
masculinidades en un contexto
histórico determinado, con miras
a re-formular una perspectiva de
significado menos rígida, no desde
una noción dada de masculinidad
sino mediante un acercamiento
desde los mecanismos de la
tecnología social en la que ésta se
construye.



62

62

Es interés de este trabajo resaltar
la relación del feminismo con el
cine y la representación de las
masculinidades a través de
imágenes, representaciones,
significados e ideologías; aunque
también, hacer alusión a la
posición social e histórica de las
masculinidades, lo cual es una de
las mayores contribuciones
teóricas delos feminismos de
segunda y tercera olas, dada su
insistencia en las posiciones de
clase y raza que afectan al
género, en especial cuando
adoptan la forma de represen-
taciones dominantes y consti-
tuyen jerarquías sociales.

De acuerdo con Francesco
Casetti (1994) la teoría fílmica
feminista acoge un trabajo
político, una práctica fílmica y
una investigación académica. De
esta manera, va más allá de la
mera reflexión sobre el cine y se
dirige a la actividad social, a los
significados lingüísticos y se-
mióticos y a la crítica ideológica.
Esto implica también que la
teoría fílmica feminista lleva
consigo una práctica que tiene
que ver con el análisis de la
producción y la recepción de la
realización cinematográfica que
tiene impacto dentro del campo
de los estudios culturales, la
sociología, el psicoanálisis y los
estudios sobre medios de comu-
nicación. La tradición estudiada
por Cassetti nos muestra 3 líneas
de investigación fílmica femi-
nista: la primera es de naturaleza
metodológica, desde una mirada
feminista que profundiza sobre

instrumentos de análisis se-
miótico y nociones del psico-
análisis. La segunda línea de
investigación trata de valorar el
cine realizado por mujeres, sobre
todo de los años 30 a los años 50
del siglo pasado. La tercera, de
índole histór ica, hace una
relectura sistemática del cine
clásico “patriarcal por exce-
lencia” y expone a la luz los
valores dominantes en el cine: la
mujer como espectáculo, como
objeto y como terreno de la
sexualidad (Casetti, 1994). Es a
partir de esta escuela de donde
comenzarán a desarrollarse
diversos estudios críticos
feministas en torno al cine.

A partir de la segunda mitad del
siglo XX se dará una producción
rápida de los estudios feministas
en torno al cine, a lo largo de
distintas latitudes de modo que
el

Análisis textual del mainstream
y trabajo en los archivos marcan
esta primera producción crítica,
fundada sobre la noción de
género como diferencia sexual,
que permite la articulación de un
nuevo objeto teórico, el “cine de
mujeres”. La elaboración de
dicho concepto es un hecho
reivindicativo que tiene, como tal,
sus límites y limitaciones y, como
hemos observado en otro lugar
(Colaizzi, 1997), tiene que ser
entendido en su función
estratégica: no pretende apuntar
a una cualidad intrínseca al hecho
de ser mujer que pueda marcar
sustancial u ontoló-gicamente la

relación con la cultura de los
sujetos his-tóricos identificados
con el género femenino, sino pre-
tende focalizar la atención hacia
los procesos históri-cos y
culturales que han excluido
sistemáticamente a las mujeres
de la esfera de la producción
cultural (Colaizzi, 2001, pág. viii)

La teoría crítica feminista en
torno a la creación cinema-
tográfica busca develar cómo a
partir de las representaciones de
género y el lugar asignado a la
mujer dentro de las industrias
cinematográficas se han man-
tenido a éstas en un plano
subalterno en la jerarquía social
y de organización de dichas
empresas; por lo quearticulala
identidad de género con otras
categorías como la raza, la
sexualidad, la clase, lo nacional,
etcétera, en los espacios de
creación y crítica cultural que
tienen que ver con dispositivos y
tecnologías de construcción
generonormativas. Por otro lado,
se examina el universo femenino
desde la composición de la
audiencia y se plantean contri-
buciones relativas al papel de las
mujeres en la creación de ciertos
modos de ver las cosas y del peso
específico de algunos motivos
iconográficos en la participación
femenina, al tiempo que se
escribe una historia feminista al
hacer visible la contribución de
las mujeres a la industria fílmica.

La crítica feminista adopta el
concepto de representación
como parte de un constructo

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



63

63

social e ideológico y considera
que el aparato cinematográfico
contribuye a la construcción de
la diferencia sexogenérica. En
general, las teóricas del cine
critican el modelo de repre-
sentación hegemónico al que se
ha destinado a la mujer y
proponen la realización de un cine
diferente, con otro tipo de repre-
sentaciones femeninas que
rompan los modelos tradicio-
nales. Las formas de analizar
dichas representaciones, según
Rivera (2013), van desde la
situación mirada/poder a través
de la objetivización sexual, como
hace Colaizzi, y pasan por el
placer del espectador masculino.
De tal forma, podemos encontrar
a una mujer ficción/repre-
sentación/objeto y mujeres como
seres históricos reales que no
necesariamente son reflejados en
pantalla.

En este tenor, las repre-
sentaciones masculinas, aunque
diversas, también mantienen
ideas sujetas a un deber ser
hegemónico. A pesar de en-
contrar personajes de diversas
razas y clases sociales, los este-
reotipos de género se representan
constantemente de la misma
forma una y otra vez. Las fuen-
tes de estudios de masculinidades
en el cine son recientes aunque
cada vez más abundantes, y se
realizan desde diferentes puntos
de vista: representaciones de
masculinidades homosexuales,
desde la épica y el cine clásico
(Coll, 2000), desde puntos de
vista descoloniales abordados

desde miradas interseccionales
(Castro Ricalde, 2002), entre
otras. Todas ellas parten de
origen de las teorías críticas
feministas. Aunque existe una
diversidad de abordajes, el cine
con mayores estudios es el
producido en Hollywood por su
carácter masivo globalizante.

En el caso del cine mexicano, los
estudios feministas han dado
cuenta de los estereotipos
femeninos, como el de María
Félix (Castro Ricalde, 2002), que
mantienen roles establecidos
para la femineidad. Por su parte,
las masculinidades en el cine
latinoamericano, específica-
mente de la cinematografía
comercial mexicana, han mos-
trado generalmenteun machismo
extremo y violento. El análisis de
películas del cine de oro mexi-
cano nos muestran con evidencia
la formación de ideas que perfor-
man relaciones intergénero como
el matrimonio y el noviazgo
(Mercader Martínez, Matrimonio
y mortaja del cine baja: estudio
de su representación en el cine
mexicano, 2004) y la formación
de masculinidadestradicionales
(Mercader Martínez, 2002)
frente a las cuales los roles
femeninos se sujetan a
posiciones subalternas con
características determinadas
correspondientes a ideas de
feminidad hegemónica; es decir,
a mujeres sumisas y depen-
dientes. En el cine mexicano
contemporáneo resulta llamativo
que los estudios de género que
ponen atención en mascu-

linidades y relaciones sexo
amorosas hallan puesto sus ojos
en los filmes de González
Iñárritu, especialmente sobre la
cinta Amores perros (Torres San
Martín, 2008) (Prado, 2012).

II. Masculinidades y
representación

En los filmes de Luis Estrada,
podemos observar los imagi-
narios de patrones de compor-
tamiento machistas.A través de
la representación y narrativa
fílmica podemos también
observar la forma en que se
representan los cuerpos, la
sexualidad, la relación con lo
femenino, los personajes que
atraviesan los conflictos propios
de la migración, del desarraigo,
de la supervivencia en tiempos
de la crisis económica, social y
política que viven nuestros
países. ¿Cómo el lenguaje del
cine contribuye a representar
ciertos imaginarios de las
masculinidades en contextos
históricos determinados?

Para responder a esta pregunta,
podemos afirmar con Scott que
el género es “un elemento
constitutivo de las relaciones
sociales basados en la diferencia
que distinguen los sexos… el
género es una forma primaria de
relaciones significantes de
poder” (Scott, 1990, pág. 29) por
lo que podemos sostener que
esas construcciones marcan
sitios de enunciación para
hombres y mujeres de maneras
distintas, en épocas concretas.

Masculinidad y violencia en el nuevo cine mexicano. Las películas de Luis Estrada
María Isabel Reverón Peña - Mario Antonio Parra Pérez

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



64

64

La interpretación de esta cate-
goría como algo relacional es útil
porque implica entender la idea
de masculinidad, no como una
categoría aislada sino en relación
con la de feminidad y como parte
de la construcción simbólica de
los imaginarios sociales y cultu-
rales. Dichas construcciones
simbólicas a través de repre-
sentaciones sociales corres-
ponden a relaciones de poder, por
lo que es menester no sólo
estudiar las características del
género oprimido.

Si bien las posiciones feministas
en la academia y el activismo,
dieron cuenta de las situación de
la mujer en un sistema de
jerarquías de género, también
comenzó a re pensar al sujeto
varón, y con ellos las ideas en
torno a la masculinidad. La
década de los ochenta se ubica
como el momento histórico que
marcó el desarrollo de los estudios
de masculinidad. Maurice
Godelier y Michael Kaufman son
referentes reconocidos en este
campo. Las reflexiones cientí-
ficas en torno a los hombres, aún
sin hacerse muy recurrentes y
tomando caminos muy definidos,
continuaron en Norteamérica y
Europa, extendiéndose hasta
América Latina con Matthew C.
Gutmann, David D. Gilmore,
Michael Kimmel, Robert Connell,
Luis Bonino y Rafael Montesinos.
Los principales temas desde los
que se abordan sonviolencia,
paternidad, identidad, salud-
enfermedad, homosexualidad,
entre otros.

A pesar de la cada vez mayor
diversidad en los estudios de
masculinidades, Connell apunta:
“las principales corrientes de
investigación acerca de las
masculinidades han fallado en el
intento de producir una ciencia
coherente respecto a ella”
(Connell, 1997, pág. 31). Según
Escutia (2015), existen tres líneas
generales para estudiar  las
masculinidades: los profemi-
nistas, los mitopoéticos y los
neomachistas. Los primeros
abordan los estudios de las
masculinidades desde un punto
de vista crítico y realizan una
crítica a sus privilegios; los
segundos, se piensan de forma
tradicional y apuestan por la
continuidad de las masculinidades
a partir de los cambios en los
roles femeninos; los terceros, se
encuentran en contra de cual-
quier cambio en la estructura
jerárquica del binomio de género.
De tal forma que encontramos
que los estudios de masculinidad
no son homogéneos y se en-
cuentran, en algunas ocasiones,
en polos opuestos. Hay que partir
de que la masculinidad es una
categoría no coherente dela cual
se pueda producir una ciencia
generalizada, aunque sí es posible
tener un conocimiento coherente
acerca de los temas,  las
discusiones y debates surgidos a
raíz de esos esfuerzos.

Cuando hablamos de mascu-
linidad, la idea nos remite a un
modelo histórico sociocultural de
ser hombre que se construye
sobre la base del sexo biológico.

Aunque el sistema social busca
asignar una sola identidad
masculina a todos los hombres,
de dominio y control, conocida
como la masculinidad hege-
mónica, hay otros elementos
externos e internos que inciden
en la construcción de la misma y
que permiten que puedan existir
simultáneamente distintas iden-
tidades masculinas. El privilegio
masculino no deja de ser una
trampa y encuentra su contra-
partida en la tensión permanente,
a veces llevada al absurdo, de
imponer a cada hombre el deber
de afirmar en cualquier cir-
cunstancia su virilidad. Ésta,
entendida como una capacidad
reproductora, sexual y social,
pero también como aptitud para
el combate, y para el ejercicio de
la violencia, que puede llegar a
ser una pesada carga. Todo
contribuye así a hacer del ideal
imposible de la virilidad, el
principio de una inmensa
vulnerabilidad.

Es posible definir que la
masculinidad es un constructo
histórico cultural, de modo que
se encuentra lejos de deter-
minismos biológicos o la mirada
etnocéntrica que tiende a la
universalización de una forma
particular de ser hombre, como
si ésta fuese la única posible y
verdadera. La realidad es que las
concepciones, lo socialmente
atribuido, las exigencias, los roles
y las prácticas en torno a este
concepto, var ían según los
tiempos y lugares. Las condi-
cionantes que propician la

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



65

65

dominación masculina, que se
expresa de manera generalizada
por la cultura patriarcal, des-
cansa en un orden simbólico.
Pierre Bourdieu plantea que la
violencia simbólica a través de
la cual se perpetúa dicha supre-
macía, se localiza en el habitus
y se realiza a través de “un acto
de cognición y de falso reconoci-
miento que está más allá de, o
por debajo de, los controles de la
conciencia y la voluntad” (Bour-
dieu citado en Lamas (2000)).

La masculinidad debe ser enten-
dida como un sistema simbólico
con múltiples posibilidades de
significación (Connell, 1997), de
tal forma que se presenta como
un concepto complejo. La iden-
tidad masculina se construye bajo
el criterio de lo que no es exclu-
sivo de las mujeres, no se define
por sí mismo, sino sólo en función
de la otra. Ese deslinde, esa
marcación de fronteras, se da en
todos los campos de la práctica
social (Badinter, 1993). Para
Matthew Gutmann(2000) se
establecen tres definiciones
claves de masculinidad:

1) La masculinidad es por defi-
nición cualquier cosa que los
hombres piensen o hagan.

2) Todo lo que los hombres piensen
y hagan para ser hombres.

3) Algunos hombres, inherente-
mente o por adscripción, son
considerados más hombres que
otros hombres.

Así, es posible entender que la
masculinidad es cualquier cosa

que no sean las mujeres. A partir
de ahí es imprescindible remitirse
a la idea de que los mecanismos
culturales y sociales empleados
para demostrar que se es un
“hombre de verdad” varían en
función de la época histórica, la
clase social o la etapa de la vida.
Desde la antropología social po-
demos comprender que “(…) la
masculinidad no se expresa de
manera universal, pues no se
trata de un rasgo social cons-
tante, sino de manifestaciones
propias de diferencias culturales
coexistentes en un momento
determinado de la historia, sin
negar el predominio de formas
de expresión de la propia
masculinidad” (Montesinos,
2002, pág. 75).

Así, las masculinidades han sido
clasificadas por Connell (1997)
según los roles que cada una
adopta en la organización patriar-
cal, de la siguiente forma:

1) Masculinidad hegemónica: es
la practicada por los varones
heterosexuales que monopo-
lizan el poder, el prestigio, y
la autoridad legítima no sólo
dentro de su grupo, sino
también en la relación con las
mujeres.

2) Masculinidad subordinada: hace
referencia a formas de mascu-
linidad divergentes de la posi-
ción de poder hegemónica de
los varones. Se suele asociar a
los homosexuales o a los
“afeminados”.

3) Masculinidad cómplice: se
trata de las formas de

masculinidad silenciosa, que
no forma parte de la mayoría
hegemónica pues no con-
cuerda con algunas de sus
prácticas y no siguen sus
discursos y posiciones ante
determinados temas, pero
que disfruta de las ventajas
del sistema patriarcal, y la
sumisión de la mujer.

4) Masculinidad marginada: se
suele relacionar con los
grupos étnicos minoritarios, y
frecuentemente marginados.
Aquí entran los individuos con
conductas delictivas o pato-
logizados desde el discurso
médico, situados como
hombres en el sitio de lo
abyecto.

Esta tipología de masculinidades
será la que usaremos en el
análisis de nuestros personajes
más adelante.

Los estudios de la masculinidad
más destacados de entre los
protofeministas sostienen que los
esquemas patriarcales no ayudan
a comprender quiénes son los
hombres, ya que marginan las
identidades masculinas que no se
ajustan a los valores y símbolos
de su sistema. Éstos hacen la
distinción entre lo masculino y
patriarcal e insisten en que el
patriarcado es “una construcción
específica de un tipo de mascu-
linidad heterosexista, homófoba,
racista y machista”.(Martín,
2007, pág. 90)

Por su parte, Margarita Pisano
(2004)nos dice queel patriarcado

Masculinidad y violencia en el nuevo cine mexicano. Las películas de Luis Estrada
María Isabel Reverón Peña - Mario Antonio Parra Pérez

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



66

66

y la globalización mantienen una
lógica de dominación a través de
valores como la conquista, la
lucha, el sometimiento por la
fuerza que se ha modernizado en
una masculinidad neoliberal y
globalizada que controla, vigila y
sanciona igual que siempre,
aunque esta vez a través de un
discurso retorcido, menos desen-
trañable y en aparente diálogo
con la sociedad en su conjunto,
donde invisibiliza una misoginia
más profunda, escondida y, por
tanto, más devastadora que la del
viejo sistema patriarcal.

Hablar de representación de las
masculinidades en el cine latino-
americano, específicamente en
el contexto mexicano entre 1990
y 2010, es mirar un cruce de
diversos ejes: políticos, econó-
micos, sociales y culturales, que
determinan discursos y prácticas
sobre lo que se entiende y
simboliza como lo masculino. Las
representaciones masculinas en
el cine de Luis Estrada están
atravesadas por imaginarios
derivados de la cultura política y
social occidental, de contextos
que son globales, nacionales y
continentales.

Nos interesa explorar desde la
perspectiva de la crítica femi-
nista del cine, las represen-
taciones de la masculinidad en el
cine latinoamericano; en especí-
fico, los filmes del cineasta
mexicano Luis Estrada: La ley
de Herodes y El infierno.

III. Masculinidades en el in-
fierno, el cine de Luis Estrada

Los filmes de Luis Estrada son
una crítica desde la sátira al sis-
tema político mexicano. En La
ley de Herodes (Estrada, 1999),
el director ofrece su mirada sobre
el tema de la corrupción en el
sistema político mexicano. En El
infierno (Estrada, 2010), aborda
la violencia propiciada por el
crimen organizado en el país.
Ambas películas son contro-
versiales y provocadoras y han
desatado polémica por criticar
símbolos sociales y políticos que
eran intocables en la cinema-
tografía comercial mexicana
posrevolucionaria. En lo
particular y a pesar de la mirada
crítica del director sobre dichos
procesos sociales e históricos,
nos interesa explorar cómo se
representa la masculinidad en los
personajes, dentro de un contexto
situado, en el que imperan
relaciones sociales determinadas
por la violencia, la corrupción y
el narcotráfico. Desde nuestro
punto de vista, los personajes
masculinos proyectan una serie
de actitudes, valores y compor-
tamientos que marcan imagi-
narios de género, lo que sostiene
narrativas y estéticas específicas
en respuesta a cierta dinámica
que produce y reproduce
imaginarios de una masculinidad
específica.

Se seleccionaron estas dos
películas porque responden al uso
de personajes tipo que nos

muestran, a través de las repre-
sentaciones corporales y sus
perfiles psicológicos, carac-
terísticas de formas concretas de
masculinidades en contextos de
violencia y corrupción a partir de
la idea de llegar a ser el “más
fuerte”. Esto a partir de cuali-
dades físicas, aunque sobre todo
de astucia para conseguir pres-
tigio a través del arribo a posi-
ciones de privilegio de un sistema
corrompido. Estrada además
utiliza al mismo actor como
protagonista de ambas cintas, lo
que nos permite observar la
evolución de dos personajes con
trayectorias similares en dos
situaciones diferentes.

El cine construye sus modelos
de género y expresa el consenso
de la ideología dominante, “Una
representación es ante todo una
construcción lingüística dotada
de cierta convencionalidad”
(Casetti, 1994, pág. 151). Es
decir, el cine tiene un lenguaje
específico caracterizado por sus
representaciones y formas
narrativas; las representaciones
de género que hay en él se
circunscriben a dicho lenguaje,
que consta de imágenes, sonidos
y en algunos casos, omisiones.
Este lenguaje hace evidente la
construcción de modelos socia-
les, ya que aunque el cine no es
un espejo de la realidad, en él es
posible detectar posiciones que
se contraponen en el espacio
social, “La realidad se falsifica,
se sustituye al mantener lo
primitivo, lo exótico, lo sexual

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



67

67

como lo Otro…” (Castro
Ricalde, 2002, pág. 35). Además,
debemos recordar que estas
obras son medios de comunicar
situaciones y estilos de vida. Para
Krin Gabbard, “No hay duda que
los hombres aprenden a ser
hombres yendo al cine. Proba-
blemente no existe otro lugar más
significativo donde se formen
nuestras nociones incuestio-
nables de virilidad” (Gabbard,
2008). A lo largo de su historia,
el cine nos ha mostrado a través
de imágenes masculinas las
características que la conforman:
el vaquero, el héroe, el guerrero,
etcétera.

La ley de Herodes y el Infierno
se inscriben en un contexto que
corresponde a una dinámica de
profundos cambios sociales y
económicos en Latinoamérica:
desigualdad, desempleo y preca-
rización del trabajo, empobre-
cimiento, recorte de derechos y
decadencia democrática, revuel-
tas populares, represión del
Estado y colapso social; además
de corrupción, militarización,
intensificación de las dinámicas
del crimen organizado y el
narcotráfico. El contexto de la
industria fílmica mexicana es la
puesta en marcha de políticas de
cine en gobiernos de cr isis
neoliberal, en medio de una
supuesta abolición a la censura
de temas políticos, en donde se
otorga incentivos estatales, sobre
todo de tipo fiscal, que se quedan
en proyectos poco crít icos,
vinculados a grandes empresas

productoras o televisoras, o
permiten que la gran industria
hollywoodense utilice el territorio
mexicano como gran escenario
a cambio de promoción turística.

La representación de las mascu-
linidades y su relación con lo
femenino están en función de
roles en determinados contextos,
como es el caso de México de
finales del siglo XX y principios
de siglo XXI. Los personajes
masculinos que transitan los
filmes de Estrada forman parte
de un universo de cambios
económicos, políticos y cultu-
rales, que son producto a la vez
que inciden en la construcción de
estereotipos: políticos, curas y
narcos. Esto da la posibilidad de
que sus juicios y acciones se
conviertan en un medio de comu-
nicación ideológico poderoso
respecto a las masculinidades. En
los filmes analizados se repre-
senta la dinámica cultural de las
relaciones heteronormativas
donde sobresalen las figuras y
representaciones de las mujeres
como esposas insatisfechas,
putas resignadas y/o profesio-
nistas fálicas; por otro lado tene-
mos al estereotipo de la bruja:
mujer mala y masculinizada,
hundida en el mundo de la
corrupción, inmoral y perversa,
como ocurre en la Ley de
Herodes con Doña Lupe, la
matrona del prostíbulo del
pueblo, mujer de edad avanzada,
de origen mestizo y un arreglo
personal descuidado, corrupta y
la única capaz de hablar y

negociar con los hombres de
poder: el cura y los políticos. De
este modo, las representaciones
producen y reproducen identifi-
caciones subjetivas con los per-
sonajes que establecen imagi-
narios y simbolismos sobre lo que
se entiende debería ser o defi-
nirse como masculinidad, aun
cuando no correspondan a
modelos hegemónicos.

Para analizar la conformación de
las masculinidades en las cintas
elegidas tomaremos como
principal referente al prota-
gonista de ambas cintas, el
tránsito que éstos tienen desde
una posición de vulnerabilidad
para transformar su subjetividad
y su yo (representación externa)
hacia una masculinidad mucho
más típica. Para eso, mostra-
remos cómo se relaciona con
otros personajes masculinos,
primero desde una posición
subalterna, y con los personajes
femeninos, que cierran un ciclo
de violencias trasladadas. Para
realizarlo comenzaremos con
una breve descripción de la cinta;
después, analizaremos la
conformación del personaje
principal en cada una de las
películas. Esto a partir de la idea
de Todorov que subdivide el
análisis de una narración según
la historia o argumento, que nos
permite observar las lógicas en
las que se mueven los perso-
najes, y el discurso, que nos
ayuda a comprender la forma en
la que está dispuesto el relato
(Barthes, 1977).

Masculinidad y violencia en el nuevo cine mexicano. Las películas de Luis Estrada
María Isabel Reverón Peña - Mario Antonio Parra Pérez

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



68

68

La ley de Herodes, masculi-
nidades de chingas o jodes

En primer lugar, analizaremos la
cinta La ley de Herodes
(Estrada, 1999), una comedia
negra en la que se denuncia el
funcionamiento del sistema
político mexicano. Esta película
ha sido analizada como parte de
una crítica al México post
revolucionario, como un fracaso
de la revolución mexicana y su
ánimo nacionalista (Rangel,
2006) (Haas, 2007), aunque
también se la ha señalado como
una obra que refleja la época de
oro del cine mexicano (Cyr,
2010). La trama se ubica en 1949
durante el sexenio del presidente
Miguel Alemán, pero con claras
referencias a momentos
posteriores. En ella se cargan las
tintas contra el PRI, partido de
gobierno, pero también contra su
oposición, el PAN y el PRD, así
como contra la Iglesia, al ser
parte de una misma casta
dirigente. La película es una
crít ica a la burocracia , la
corrupción y el funcionamiento
de las instituciones del Estado al
servicio de unos pocos
privilegiados. El filme cuenta la
historia de Juan Vargas, un
politiquillo de tercera que es
nombrado presidente municipal
de San Pedro de los Saguaros,
pueblo de miseria, sin carreteras,
con construcciones de adobe
semidestruidas, con pocos
habitantes de mayoría indígena.

Juan Vargas arriba a la
presidencia municipal con un

golpe de suerte; es apenas un
pobre diablo al que sus superiores
le dan el puesto porque nadie está
interesado en ocupar  tan
peligroso lugar. El presidente
municipal que lo antecedió fue
linchado por los indígenas del
lugar. Él cree que su función es
traer: “la paz, el progreso, la
modernidad y la justicia social”,
y se propone trabajar realmente
por ello; al poco tiempo se da
cuenta que no puede hacer nada
contra la corrupción de los
principales poderes del pueblo: la
iglesia y el burdel. La cúpula de
su partido pronto lo desilusionará
y le dirá que debe gobernar a
punta de pistola con la
constitución en la mano.

Juan Vargas regresa a San Pedro
y comienza a “ejercer la ley” a
través del poder y la violencia.
Se transforma en un tirano más
del gobierno corrupto. Su labor
es sacar el mayor beneficio
posible de la situación. Lejos de
ser castigado, es protegido y
llega a ser diputado en el
Congreso de la Unión. La iglesia
también está implicada, negocia
y saca beneficio del mismo
modelo de corrupción.La película
también permite observar la otra
cara del sistema de corrupción
generalizado, la cara de los
pobres sobre los que se sustentan
los privilegios de las autoridades.
En el caso particular del pueblo
de San Pedro de los Saguaros
nos encontramos con que la
mayoría de la población, de
origen indígena, no habla español
porque no hay escuelas y viven

en una situación de extrema
exclusión social. Se trata de una
población sobre la que se
construyen discursos de
modernización y progreso, los
que justifican infraestructuras y
planes de desarrollo, que se
tornan posibilidades de negocio.
Una población en realidad
relegada y marginada por las
autoridades del Estado, que sólo
se relacionan con ellos en
términos de ejercicio del poder y
de obtención de recursos.

En esta cinta podemos observar
cómo Juan Vargas, personificado
por el actor Damián Alcazar, un
hombre de edad media, de baja
estatura, de piel morena y rasgos
fuertes, va a encarnar a una
masculinidad cómplice, según las
clasificaciones de Conell
mencionadas anteriormente.
Esto implica a un sujeto que
aunque no cumple con las formas
de una masculinidad
hegemónica, se encuentra en
una posición de privilegio
respecto a las mujeres con las
que se relaciona; es decir,
disfruta de las ventajas del
sistema patriarcal. Este tipo de
masculinidad se encuentra
supeditada a la masculinidad
hegemónica encarnada en los
polít icos más encumbrados
dentro de su partido y tiene
prebendas frente a  las
masculinidades marginadas, que
en este caso son encarnados por
hombres de rasgos étnicos, con
lengua indígena.

La masculinidad de Vargas no va

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



69

69

a ser constante a lo largo de la
cinta, que nos enfrenta a una
temporalidad dilatada en la que
el personaje de “El Gringo”
detonará la transformación de
Vargas hacia una masculinidad
hegemónica, esto es, hacia una
actitud más violenta y que encaja
de mejor manera en el micro
sistema de corrupción dentro del
pueblo que gobierna, así como en
el macro sistema de corrupción
en el que se mueve el partido
político nacional al que
pertenece. Hacia el final de la
película encontramos a un
personaje principal convertido
hacia prácticas de corrupción y
violencia contra mujeres y
hombres subalternos; su
masculinidad ha adoptado rasgos
de las masculinidades
hegemónicas dentro de un
sistema patriarcal que reserva
las posiciones de privilegio a unos
cuantos.

El tránsito de la masculinidad de
Vargas va de la mano con la
escalada de actitudes agresivas
y la apertura a prácticas ilegales
y de despojo,  así como de
enriquecimiento ilícito. El lema
de la película, “O te chingas o te
jodes” hace alusión a un
comportamiento profundamente
machista, ya que utiliza dos
verbos que tienen que ver con el
acto sexual; es decir, apuntan al
uso sexual de un hombre sobre
otro.  La competencia entre
masculinidades es otra de las
constantes que podemos
observar: por los espacios de
poder, por la pareja, por recursos

producto de la corrupción.

En cuanto a la relación de la
masculinidad del protagonista
con los personajes femeninos,
podemos observar cómo también
se modifica a lo largo de la cinta.
Mientras al principio Juan Vargas
aparece como un esposo
condescendiente e influenciable,
conforme avanza la trama y se
constituye como una figura de
poder, que es lo que ella buscaba,
Vargas comenzará a relacionarse
con las mujeres en general y con
su esposa en particular desde
una posición de privilegio. Las
mujeres comenzarán a  ser
objetos sexuales a disposición de
Vargas por tratarse del
presidente municipal. Es posible
observar cómo las
construcciones de género
atraviesan otros factores como
raza, clase y edad, ya que las
mujeres explotadas sexualmente
en el burdel del pueblo son
jóvenes con rasgos étnicos,
mientras su proxeneta es una
mujer de edad avanzada con
rasgos masculinizados, quien
tiene tratos con las autoridades
civiles y eclesiales y forma parte
del microsistema de corrupción.

Otros personajes masculinos son
retratados a partir de una
contraparte femenina. Tal es el
caso del candidato de la
oposición, el médico del pueblo
que busca cerrar el burdel,
mientras su esposa es ninfómana.
De tal forma, podemos afirmar
que Estrada retrata extremos de
feminidad y masculinidad en

donde es posible observar las
jerarquías de género que se
establecen socialmente. El cine
en este sentido es el medio ideal
para representar de qué manera
lo personal deviene en una
categoría expansiva. Aunque se
trata de una obra retrospectiva,
los estereotipos formados a lo
largo del per iodo
posrevolucionario del siglo XX
en México asistieron a la
conformación de un profundo
machismo que mantiene en un
lugar subalterno a las mujeres y
a los otros feminizados, los indios
del pueblo que esperan pacientes
el momento de la venganza que
no siempre llega.

El tránsito de la masculinidad de
La ley de Herodes se puede
captar incluso en la posición de
la cámara. La cámara gira
siempre en un plano secuencia
que no se detiene. El poder de la
mirada es masculino. Juan
Vargas demuestra su hombría a
través de su virilidad. La cámara
nunca frena, como tampoco él.
Vargas es “tan potente
sexualmente” que puede estar
con todas las prostitutas del
burdel al mismo tiempo y
satisfacerlas.

El infierno, de migrante a
sicario

En la película El infierno
(2010), se narra la historia
desafortunada de Benjamín
García, “El Benny”, quien es un
migrante ilegal deportado de los
Estados Unidos. Al llegar a la

Masculinidad y violencia en el nuevo cine mexicano. Las películas de Luis Estrada
María Isabel Reverón Peña - Mario Antonio Parra Pérez

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



70

70

frontera, el policía norteame-
ricano le quita las esposas y le
dice Welcome to Mexico, don’t
come back. Enseguida comienza
su recorrido de regreso a través
de la ventanilla del autobús: un
panorama de pobreza y deso-
lación. En el camino, “El Benny”
es asaltado dos veces, la primera
por un ladrón convencional, la
segunda es despojado por sol-
dados. En este viaje el prota-
gonista es privado de sus bienes,
de sus ropas y prácticamente, de
su oportunidad de ganar un
sustento, de su condición
humana.

Al regresar a su pueblo, “El
Benny” comienza “su descenso
al infierno”. Su pueblo está
prácticamente desolado,
desmantelado y solitario. Justo al
llegar, Benjamín se topa con una
balacera, de la que resulta un
hombre muerto, y en donde se le
informa que se encuentran en
guerra. Posteriormente vemos al
protagonista en la vulcanizadora
de su tío, Rogaciano García; un
sitio a punto de la quiebra. Don
Rogaciano le explica a Benjamín
la situación del país, y en
especial de San Miguel Arcángel:
“Crisis, desempleo, violencia…
Casi, casi como una guerra civil.
Nos cayó la maldición a todos.
En este pueblo te matan nomás
por cualquier cosa”. Este pueblo,
el infierno, San Miguel Arcángel,
o bien el norte de México, son
mostrados como espacios sin ley.
Un fenómeno producido por el
narcotráfico y la corrupción,
factores de expresión de la crisis

postindustrial del capitalismo y la
globalización. Es en ese infierno
en el que “El Benny”, se en-
cuentra a su amigo “Cochiloco”,
quien lo llevará con “los Reyes”.
“Los Reyes” son el cartel
dominante en San Miguel
Arcángel. Benjamín García se
enrola con ellos empujado por la
necesidad. El patrón lo recibe en
su despacho y le explica el tra-
bajo, advirtiéndole no consumir
lo que se trafica, advertencia que
el protagonista va a desoír.

A lo largo de la cinta, en un símil
con Vargas de La ley de
Herodes, “El Benny” transitará
de una masculinidad marginada,
del migrante deportado, a una
masculinidad cómplice en el sen-
tido de Connell: su masculinidad
se encontrará constantemente
subordinada a la de sus jefes,
“Los Reyes”, que gozan de po-
der político y poseen el monopolio
de la violencia soberana e ilícita.
Su masculinidad será retada por
la figura de su sobrino, mientras
que las relaciones con otros
personajes masculinos se llevan
a cabo a partir de la violencia
cómplice o infligida. Hacia el
final de la película, la venganza
es el móvil para enfrentar a la
principal figura masculina de
poder, aunque sólo a través del
asesinato, la forma retratada en
la hiperviolencia de la cinta.

Los personajes masculinos de su
familia van a encarnar mascu-
linidades hegemónicas, de carác-
ter fuerte, sin el miedo ni la su-
bordinación que caracterizarán al

personaje protagonista. Por otra
parte, “El Cochiloco” es un per-
sonaje que mostrará las diversas
facetas que puede adoptar una
masculinidad en diferentes espa-
cios: de matón a padre de familia.
Los personajes femeninos
también mantendrán un símil con
las mujeres representadas en La
ley de Herodes: objetos sexuales
dentro de espacios de prosti-
tución o esposas que retratarán
a una incipiente clase alta de
pueblo. En ambos casos es
posible observar los factores de
clase en las formas femíneas,
que retratan a algunas como
mujeres hipersexuales, las de
clase baja, y a las de clase media
como burguesas hipócritas.

En El Infierno, la forma de
abandonar la masculinidad mar-
ginada es a través de la violencia
que incrusta al protagonista en
un sistema de necroempode-
ramiento (Valencia, 2012); el
desprecio de la vida es requisito
para escalar en la jerarquía
masculina en un horizonte
desolador.

Conclusiones

Luis Estrada realiza un par de
obras desde la sátira, comedias
negras que sirven para mostrar de
forma irónica la realidad política
histórica de corrupción y el
contexto actual de violencia y
crimen organizado. Aunque no
podemos afirmar que el cineasta
también busque plasmar de forma
sarcástica las relaciones de género,
podemos observar que las

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



71

71

películas están plagadas de chistes
relativos a la hipersexua-lidad
masculina que responde a los
estereotipos de machismo más
extremo en el país. En ellos, el
homoerotismo se muestra de
formas tradicionales, entre la sorna

y la violencia. Las relaciones con
las mujeres son de dominación, se
trata en muchos casos de humanos
abyectos. Todas estas formas de
presentar el género corresponden
a un orden social sostenido a partir
de la violencia y la corrupción

generadas a lo largo de procesos
históricos, sobre los que el director
de ambos filmes toma la decisión
de reír para no llorar. El
capitalismo gore (Valencia, 2012),
puede resultar más aterrador que
su contraparte ficcional.

Referencias

Amador, C. P. (1996). El cine como documento social: una propuesta de análisis. Ayer, 113-145.

Badinter, E. (1993). XY: La identidad masculina. Alianza editorial.

Barthes, R. (1977). Introducción al análisis estructural de los relatos. En S. N. (comp.), El análisis
estructural. Buenos Aires: Timepo contemporáneo.

Casetti, F. (1994). Teorías del cine 2945-1990. Madrir: Cátedra.

Castro Ricalde, M. (2002). Feminismos y teoría cinematográfica. Escritos. Revista del Centro de ciencias
del lenguaje, 23-48.

Colaizzi, G. (2001). El acto cinematográfico: género y texto fílmico. Lectora, v-xiii.

Coll, M. (2000). Las masculinidades en el cine clásico: la figura de la redención. En M. Segarra, & Á. (.
Carabi, Nuevas masculinidades (págs. 153-177). Barcelona: 2000.

Connell, R. (1997). La organización social de la masculinidad. En T. Valdés, & J. (. Olavarría,
Masculinidad/es. Poder y crisis. Chile: Ediciones de las mujeres/FLACSO.

Cyr, I. (2010). La herencia de la época de oro en el cine mexicano de los años noventa: La ley de
Herodes y danzón. Montreal: Diss. Master Études hispaniques.

de Lauretis, T. (1984). Alicia ya no. Feminismo, semiótica, cine. Barcelona: Ediciones cátedra.

Escutia Díaz, S. (2015). El sujeto masculino. La construcción de su subjetividad genérica. En H. C.
(coord.), ¿Cuerpos recibidos o reconstruidos? (págs. 111-129). México: CIALC/UNAM.

Estrada, L. (Dirección). (1999). La ley de Heródes [Película].

Estrada, L. (Dirección). (2010). El infierno [Película].

Estrada, L. (7 de octubre de 2014). Luis Estrada, el cineasta ‘incómodo’ de México. (E. informador,
Entrevistador)

Gabbard, K. (2008). Hombres de película. En Á. Carabí, & J. (. Armengol, La masculinidad a debate.
Barcelona: Icaria.

Masculinidad y violencia en el nuevo cine mexicano. Las películas de Luis Estrada
María Isabel Reverón Peña - Mario Antonio Parra Pérez

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72



72

72

Gutmann, M. (2000). Ser hombre de verdad en la Ciudad de México. ni macho ni mandilón. México:
COLMEX.

Haas, R. M. (2007). El cine contemporáìneo mexicano (1999-2002): la destrucción y reafirmación
de la identidad nacionalista en Lay ley de Herodes (1999), Amores perros (2000), y El
crimen del padre Amaro (2002). Doctoral dissertation, University of Otago.

Lamas, M. (2000). Violencia simbólica, mujeres y prostitución. En H. Tejera, Antropología Política:
Enfoques Contemporáneos (págs. 391-403). México: Plaza y Valdés/INAH.

Martín, S. (2007). Los estudios de la masculinidad. En M. Torras, Cuerpo e identidad (págs. 89-112).
Barcelona: UAB.

Mercader Martínez, Y. (2002). La representación masculina en el cine mexicano. Anuario 2001 UAM
Xochimilco, 291-299.

Mercader Martínez, Y. (2004). Matrimonio y mortaja del cine baja: estudio de su representación en el
cine mexicano. Anueario de investigación 2003 UAM Xochimilco, 651-671.

Montesinos, R. (2002). Las rutas de la masculinidad. Barcelona: Gedisa.

Pisano, M. (2004). El triunfo de la masculinidad. Fem-e-libros.

Prado, I. M. (2012). El sublime neoliberal: Amor y temporalidad en el cine mexicano del capitalismo
tardío. Arizona Journal of Hispanic Cultural Studies, 293-310.

Rangel, L. C. (2006). La ley de Herodes (1999) Vs. Río escondido (1947): la desmitificación del triunfo
de la revolución mexicana. Divergencias. revista de estudios lingüísticos y literarios, 61-68.

Rivera Ramírez, E. (2013). La reivindicación de la mujer en el cine: nodos entre el feminismo y los
estudios cinematográficos. Cuadrivio.

Scott, J. (1990). El género, una categoría útil para el ánálisis histórico. En N. &. (eds.), Historia y
género: las mujeres en la Europa moderna y contemporánea (págs. 23-56). Valencia: Alfons
el Magnanim.

Torres San Martín, P. (2008). La recepción del cine mexicano y las construcciones de género: ¿formación
de una audiencia nacional? La ventana. Revista de estudios de género, 58-103.

la palabra No. 28 Tunja, enero - junio de 2016, ISSN 0121-85-30 pp. 59-72


