
Citar: Cappuccio, Chiara. “Los dulces sones de los instrumentos 
infinitos” del Decamerón. La Palabra, núm. 45, 2023, e15006  

https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006

“Los dulces sones de los instrumentos 
infinitos” del Decamerón*

Fecha de recepción: 10 de septiembre de 2022
Fecha de aprobación: 22 de noviembre de 2022
Fecha de publicación: 17 de marzo de 2023

Resumen

La presencia de léxico, representaciones e imágenes 
musicales en el Decamerón de Boccaccio es recurrente en 
el desarrollo de la obra, aunque tradicionalmente han sido 
considerados como procedimientos decorativos de la trama. 
En este artículo trataremos de destacar cómo esta presencia 
constituye un principio de cohesión interna en el texto que 
contribuye al mantenimiento de su estructura unitaria. Con 
este objetivo analizaremos distintas situaciones de la obra de 
Boccaccio relacionadas con la música, destacando la función 
estructural que desarrollan en la narración. El resultado de 
estos análisis confirma la centralidad que la música adquiere 
en el marco narrativo de la obra, donde se expresa el proyecto 
literario de Boccaccio y el propósito narrativo de los diez 
protagonistas. Finalmente, se presentarán unas conclusiones 
sobre la trama musical del Decamerón, indicando su 
relevancia para una lectura orgánica del entramado literario 
de la obra. 

Palabras clave: Decamerón, Boccaccio, narración, 
estructura, música.

Chiara Cappuccio 

Universidad Complutense de 
Madrid, España

Chiara Cappuccio, profesora 
contratada. Doctora de literatu-
ra italiana en el Departamento 
de Estudios Románicos, Fran-
ceses, Italianos y Traducción 
e Interpretación en la Univer-
sidad Complutense de Madrid 
(España). Doctora en Literatu-
ra italiana y especialista en la 
relación entre la literatura me-
dieval románica y la música. 
Miembro del Grupo de Inves-
tigación Poéticas de la Moder-
nidad: de la Edad Media a José 
Ángel Valiente, antecedentes y 
continuadores y del Grupo de 
Investigación Voces Africanas 
(GIVA) de la Universidad Com-
plutense de Madrid. 
chiaraca@ucm.es

https://orcid.org/0000-0003-
2872-3596

*Artículo de Investigación de-
sarrollado a partir de las inves-
tigaciones de Chiara Cappuc-
cio sobre las relaciones entre 
poesía y música en la literatura 
italiana medieval, en “De sono 
humano in sermone”. Lessico 
e idee musicali nella letteratu-
ra italiana medievale, Napoli, 
Editoriale Scientifica, 2014.



REVISTA LA PALABRA núm. 45, 2023. Número Misceláneo. E-ISSN: 2346-3864. 
https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006 

2 Chiara Cappuccio / “Los dulces sones de los instrumentos infinitos” del Decamerón

“The Sweet Sounds of the Infinite 
Instruments” from the Decameron

Abstract

The presence of musical lexicon, representations and images in Boccaccio›s Decameron is 
a well-known and recurrent element in the development of the work, despite its traditional 
consideration as one of the decorative elements of the plot. In this article we will try to highlight 
how this presence constitutes a principle of internal cohesion in the text that contributes to 
the maintenance of its unitary structure. With this objective, we will analyze different steps 
of Boccaccio›s work, related to music, highlighting the structural function they develop in 
the narrative. The result of these analyses confirms the centrality that music acquires in the 
narrative frame of the work, where Boccaccio›s literary project and the narrative purpose of 
the ten protagonists are expressed. Finally, some conclusions on the Decameron musical plot 
will be presented, indicating its relevance for an organic reading of the literary configuration 
of this book.

Keywords: Decameron, Boccaccio, narrative, structure, music.

“Os doces sons dos instrumentos 
infinitos” do Decameron

Resumo

A presença de lexis musical, representações e imagens no Decameron de Boccaccio é um 
elemento conhecido e recorrente no desenvolvimento da obra, tradicionalmente considerado 
como um dos elementos decorativos do enredo. Neste artigo tentaremos destacar como esta 
presença constitui um princípio de coesão interna no texto que contribui para a manutenção 
da sua estrutura unitária. Com este objectivo em mente, iremos analisar diferentes passos 
no trabalho de Boccaccio, relacionados com a música, destacando a função estrutural que 
desenvolvem na narrativa. O resultado destas análises confirma a centralidade que a música 
adquire no quadro narrativo da obra, onde o projecto literário de Boccaccio e o propósito 
narrativo dos dez protagonistas são expressos. Finalmente, serão tiradas conclusões sobre 
a trama musical do Decameron, indicando a sua relevância para uma leitura orgânica do 
enquadramento literário desta obra.

Palavras-chave: Decameron, Boccaccio, narração, estrutura, música.



3Chiara Cappuccio / “Los dulces sones de los instrumentos infinitos” del Decamerón

REVISTA LA PALABRA núm. 45, 2023. Número Misceláneo. E-ISSN: 2346-3864. 
https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006 

Introducción. Decamerón: música y narración

La presencia de léxico, representaciones e imágenes musicales en el Decamerón de Boccaccio 
es recurrente en el desarrollo de la obra, aunque tradicionalmente han sido considerados como 
procedimientos decorativos de la trama. En las siguientes páginas trataremos de destacar 
cómo esta presencia constituye un principio de cohesión interna en el texto que contribuye 
al mantenimiento de su estructura unitaria. Encontramos música tanto en la construcción 
del marco narrativo como en el argumento de diversos cuentos. Entre ellos se encuentran 
algunos de los más conocidos, como el de Lisabetta de Mesina (IV, 5) −que termina con la 
transformación de la protagonista en trobairitz mediante la cita de la canción “Quién sería 
el mal cristiano”, que contiene la verdadera razó del cuento y hace interdependientes ambos 
textos− o el de Lisa Puccini, enamorada de Pedro de Aragón (X, 7) y salvada de la muerte por 
amor, gracias al poder de la balada compuesta por Minuccio de Arezzo, que conmueve el alma 
del emperador español1. También el de Tedaldo de los Elíseos (III, 7) −en el que la escucha de 
una canción escrita por el propio protagonista constituye el desencadenante de la trama− o el 
de Carlos de Anjou, seducido por la sensualidad del canto de las gemelas de Neri de los Uberti 
(X, 6)2. Lamentablemente, por razones de espacio, en las páginas que siguen no podremos 
analizar las diversas vertientes de la expresión musical dentro de estos magníficos cuentos ni 
los distintos propósitos narrativos que sustentan, sino que nos limitaremos a proponer algunas 
consideraciones sobre la función de la música en el marco narrativo del Decamerón. 

Las numerosas referencias al arte de los sonidos tienen que ver principalmente con las 
actividades musicales de la “brigada honesta”, formada por los diez jóvenes protagonistas de 
la obra de Boccaccio que escaparon de la peste florentina y se refugiaron en la idílica campiña 
toscana. El canto y la música acompañan su estancia rural en todo momento de ocio, como 
aclara Dioneo al principio del Decamerón, en la “Introducción” a la “Primera Jornada”. Al 
presentar sus intenciones al resto del grupo, el joven dice que: “O vosotras estáis dispuestas a 
disfrutar y a reír y a cantar conmigo (en la medida, digo, que a vuestra dignidad le conviene), 
o me dais licencia para que regrese a mis inquietudes y me quede en la atribulada ciudad”. 
(Decamerón I Introducción 93:132)3.

1	 La célebre novella o cuento 5 de la IV jornada del Decamerón, conocida como la novella de Lisabetta de Mesina, concluye 
con la recreación de una balada siciliana “Qual esso fu lo malo cristiano”, de la que la narradora, Filomena, solo cita el 
íncipit, justificado por el conocimiento seguro de la misma por parte de los jóvenes de la brigada. La novella concluye, 
por tanto, con una referencia musical conocida por los oyentes que, de hecho, relacionan inmediatamente el contenido de 
la balada, únicamente aludido por el íncipit, con el relato de Lisabetta que acaban de escuchar en su totalidad. La balada 
se transforma en una explicación, razó, de la novella. Sin embargo, el proceso también se invierte: gracias al relato de 
Filomena, los jóvenes de la brigada son capaces de entender el significado de la balada, conocido, pero no comprendido 
del todo, hasta oír el cuento. El texto completo de la balada se encuentra en dos manuscritos florentinos, el primero fechado 
hacia finales del siglo XIV y el segundo en la segunda mitad del siglo XV: el Laurenziano plut. XLII y el Gaddiano reliqui 
161 (en el que el texto, sin embargo, comienza en la segunda estrofa). La cuestión filológica relativa al estudio de las 
diferentes versiones manuscritas de la balada y de su relación con la composición del cuento de Boccaccio se aborda en 
Picone (177-191) y en Tufano (225-239). Sobre los cuentos musicales del Decamerón véase también el estudio de Menetti 
(82-87).

2	 Sobre el poder de seducción de la música en el cuento de Tedaldo de los Elíseos (III, 7) y en el de las gemelas de Neri de 
los Uberti (X, 6) véase el estudio de Ciabattoni (138-151). Sobre los diferentes efectos de la música en los personajes del 
Decamerón, véase Cerocchi (79-145).

3	 Las citas del Decamerón traducidas al español vienen de la edición de referencia de María Hernández Esteban, publicada 
por la editorial Cátedra, citada en las referencias (2014, 1ª edición: 1994).



REVISTA LA PALABRA núm. 45, 2023. Número Misceláneo. E-ISSN: 2346-3864. 
https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006 

4 Chiara Cappuccio / “Los dulces sones de los instrumentos infinitos” del Decamerón

En esta declaración de intenciones observamos cómo la música y el acto de cantar se 
proponen como conditio sine qua non para la participación de Dioneo −“que era el joven 
más agradable y lleno de ocurrencias”− en el proyecto colectivo. El más brillante de los tres 
jóvenes considera la música como un elemento necesario para la convivencia e indispensable 
para pasar estos días felizmente, sin sentirse agobiados por la preocupación que provoca la 
peste y el dolor que causan las numerosas muertes que ya se han producido. La música se 
presenta como un elemento indispensable para lograr la alegría colectiva −siempre moderada 
y controlada, como precisa Dioneo−, sobre todo teniendo en cuenta las condiciones que 
tienen que soportar los jóvenes. Inmediatamente, después de pronunciar su propósito, el chico 
coge su laúd y Fiammetta su viola y así comienzan a tocar la música de una danza en círculo, 
una carola, cuyos movimientos pronto siguen el resto de los jóvenes. Nada más terminar 
la carola, los dos jóvenes comienzan a cantar otras canciones, siempre acompañándose del 
sonido de sus instrumentos: 

tomando Dioneo un laúd y Fiammetta una viola comenzaron a interpretar suavemente una danza; 
por lo que la reina junto con las demás señoras y con los dos jóvenes, tras mandar a los sirvientes 
a comer, formando un círculo con lento paso iniciaron la carola; y una vez acabada, comenzaron 
a cantar agradables y alegres canciones (I Introducción 107, 136).

Esta descripción introductoria establece lo que será una constante en la narración del 
Decamerón: la actuación musical, que introduce y concluye los diez días, marca el ritmo de 
la estancia de los jóvenes y se asocia −así como la narración diaria de los cuentos a cargo de 
cada uno de los componentes de la brigada− a la búsqueda del goce de todos ellos.

Decamerón: sonidos y naturaleza

Hay que destacar la presencia, nada desdeñable, de la música de la naturaleza, manifestada 
en las distintas variedades de los cantos de las aves, un elemento estructural desde el inicio 
de la estancia en la campiña de los personajes. El canto de las aves tiene dos funciones 
estructurales precisas: la de anunciar el comienzo de las nuevas jornadas y la de guiar el 
camino a través de los distintos traslados que marcan el paso del tiempo en el campo. 

Además, la armoniosa unión de la naturaleza y el arte a la que aluden estas intervenciones 
cantadas actúa como guía moral para los protagonistas. El clímax de esta musicalidad está 
representado en la escena en la que el grupo se traslada al Valle de las Damas, donde se 
establece una verdadera competición de canto entre los jóvenes y los pájaros. El tópico lírico 
trovadoresco del canto de los pájaros como metáfora de la expresión lírica pura se transforma 
en un elemento estructural de la narración y se enriquece con la inclusión de voces humanas 
que hacen dúo y compiten con el canto de los animales:

Y luego de que con buen vino y con dulces rompieron el ayuno, para que los pájaros no les 
ganasen con sus cantos, comenzaron a cantar y el valle junto con ellos, diciendo siempre esas 
mismas canciones que ellos decían; a las que todos los pájaros, como sino quisiesen que se les 
ganase, dulces y nuevas notas añadían (Decamerón VII Introducción 6: 744).



5Chiara Cappuccio / “Los dulces sones de los instrumentos infinitos” del Decamerón

REVISTA LA PALABRA núm. 45, 2023. Número Misceláneo. E-ISSN: 2346-3864. 
https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006 

En la representación del Valle de las Damas se retoma el tópico del locus amoenus (y, en 
cierto modo, del lugar edénico de la obra de Dante), con la descripción de una naturaleza 
en la que los seres vivos de todas las especies no solo conviven amistosamente, sino que 
consiguen comunicarse a través de la música. Esta última se convierte en la forma de una 
posible comunicación ideal entre las diferentes especies que pueblan un mundo perfecto y se 
erige así en la más alta de las capacidades artísticas. 

También en el Paraíso terrenal de Dante, la entrada del protagonista en el nuevo paisaje 
del más allá está marcada por el canto de los pájaros. En este caso el canto de las aves no hace 
dúo con los protagonistas, sino con el sonido de la naturaleza arbórea, dibujando un canon 
con el susurro de las hojas movidas por la suave brisa primaveral característica del lugar4:

[…] pero no tan oblicuas que de ellas
en la cima los pájaros dejarán
de desplegar el arte suya propia;
y con leticia las primeras horas,
cantando recibían entre las hojas,
que de sus rimas iban al compás,
como de rama en rama puede oírse
por la pineda en la orilla de Classe
cuando desata Eolo su siroco (Alighieri, Purg. XXVIII 13-21)5.

Con la descripción de las aves que entonan polifónicamente sus melodías sobre el “bordón”, 
constituido por el susurro de las frondas, se abre la última parte del Purgatorio, que se 
centra en el viaje de Dante a través del Paraíso terrenal. La brisa suave y constante es una 
representación del aliento divino, de ascendencia platónica y cristiana, mientras que la música 
producida por la fusión entre el canto de los pájaros y el sonido de las hojas de los árboles 
representa la nueva armonía de la música del universo que el protagonista experimentará 
sensorialmente de forma completa en el Paraíso. Se puede ver que la descripción musical de 
Boccaccio es ajena a cualquier alegoría cristiana y solo representa el goce de la naturaleza en 
su estado de perfecta armonía con los seres vivos.

Baladas, cantos y danzas de la “brigada honesta”

Las intervenciones musicales más interesantes en la organización de la puesta en escena se 
refieren sin duda al canto de las baladas finales de las diez jornadas literarias y a las diversas 

4	 Sobre el tipo de música que marca la entrada en el Paraíso terrenal de Dante, véase Cappuccio (5-32). Para una interpretación 
de la cumbre edénica representada en el Purgatorio de Dante seguimos considerando imprescindible la lectura de Pertile.

5	 Las citas de la Divina Comedia de Dante en español vienen de la nueva edición de Rossend Arqués, Chiara Cappuccio, 
Carlotta Cattermole, Raffaele Pinto, Juan Varela-Portas, Eduard Vilella, publicada por la editorial AKAL, citada en las 
referencias.



REVISTA LA PALABRA núm. 45, 2023. Número Misceláneo. E-ISSN: 2346-3864. 
https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006 

6 Chiara Cappuccio / “Los dulces sones de los instrumentos infinitos” del Decamerón

y articuladas descripciones de las canciones y danzas que acompañan las actividades lúdicas 
de los jóvenes6. Estos actos tienen lugar antes y después de la comida y de la cena, y se 
desarrollan a un ritmo musicalmente fijo. Las baladas, auténtico centro lírico de la actividad 
musical de los jóvenes, se entonan al final del día, así como desde la Conclusión de la primera 
Jornada, que se cierra con las dulces notas de la voz de Emilia, acompañadas por el sonido 
del laúd de Dioneo:

y después de la cena, haciendo llevar los instrumentos, la reina ordenó que se iniciara una danza 
y, guiándola Lauretta, que Emilia cantase una canción acompañada al laúd por Dioneo.Y a esta 
orden Lauretta inició prestamente una danza y la guió, mientras Emilia cantaba amorosamente 
la siguiente canción: “Tan satisfecha estoy de mi hermosura” (Decamerón I Conclusión 17:205).

Los textos de las baladas son reproducidos en su totalidad por Boccaccio, mientras que del 
resto de las canciones entonadas por los jóvenes solo especifica el tema, el íncipit o el género, 
lo que indica una producción genérica de canciones cuyo conocimiento parece ser compartido 
entre los distintos miembros de la brigada. Por tanto, en estos casos se alude al conocimiento 
del contenido melódico por parte de los lectores, al igual que cuando Dante inserta versículos 
de salmodias latinas en el Purgatorio7.

Dioneo y Fiammetta cantaron juntos un buen rato sobre Arcita y Palemón; y así, gozando, 
pasaron con grandísimo placer el tiempo hasta la hora de la cena y al llegar esta y ponerse a la 
mesa junto al lago, cenaron allí al canto de mil pájaros, al fresco siempre de una suave brisa que 
llegaba de las colinas de alrededor, sin ninguna mosca, tranquilamente y con alegría (Decamerón 
VII Conclusión 6-7: 827).

Y Dioneo y Lauretta comenzaron a cantar de Troilo y Criseida (Decamerón VI Introducción 3: 
677).

Y cuando llegó esta, habiéndolo preparado todo el discetísimo mayordomo, después de que 
canatron alguna estampida y una o dos baladillas, alegremente, según quiso la reina, se pusideron 
a comer (Decamerón V Introducción 3: 575).

El celestial piloto estaba a popa,
la beatitud pintándole la cara;
más de cien almas dentro iban sentadas.
“In exitu Isräel de Aegypto”
cantaban todos juntos a la vez
con aquello que sigue en ese salmo (Alighieri, Purg. II 43-48).

6	 Sobre la relación entre Boccaccio y la música, véase Gallo (403-408) y Pirrotta (317-329).
7	 Sobre el concepto de campo sonoro en la literatura medieval véase De Ventura (1-32) y Fritz (“Concezione” 142-145). De 

este mismo autor consideramos indispensable el estudio sobre la concepción del espacio sonoro en la literatura medieval 
(Paysages sonores du Moyen Age, 2000).



7Chiara Cappuccio / “Los dulces sones de los instrumentos infinitos” del Decamerón

REVISTA LA PALABRA núm. 45, 2023. Número Misceláneo. E-ISSN: 2346-3864. 
https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006 

Las dos primeras citas se refieren directamente a las experiencias narrativas anteriores de 
Boccaccio, la de Filóstrato y la de Teseida. La historia de Troilo y Criseida, cantada por 
Dioneo y Lauretta en la “Introducción” a la VI Jornada, remite a la obra que Boccaccio 
había compuesto en Nápoles quince años atrás, recuperando la antigua tradición narrativa 
del Roman de Troie. En la “Conclusión” de la Jornada VII Dioneo, acompañado esta vez 
por Fiammetta, entona la historia “Sobre Arcita y Palemón”, contada anteriormente por 
Boccaccio en la Teseida, obra escrita entre los años 1340 y 1341, entre Nápoles y Florencia. 
Estas incursiones musicales de obras anteriores en el tejido del Decamerón son importantes 
en cuanto representan una cartografía de los mundos narrativos que forman parte de la 
experiencia de Boccaccio, en sus concatenaciones e interferencias. La última referencia 
musical se refiere, en cambio, a la evolución musical de un género de la poesía trovadoresca 
conocido por la famosa Kalenda maya de Raimbaut de Vaqueiras8. En los versos de Dante 
que inician el recorrido musical del Purgatorio se puede apreciar que la alusión del verso 
48 a que las almas canten íntegramente el texto del salmo que sigue al incipit presupone el 
conocimiento de estos versos por parte de sus lectores o, por lo menos, de su extensión. 

La actividad musical siempre tiene lugar antes del descanso vespertino o nocturno. 

Y volviéndose a casa, después de que hubieron comido con alegría y fiesta, cantaron y bailaron 
un poco; y después, autorizados por la reina, quien quiso pudo irse a descansar (Decamerón VIII 
Introducción 3: 833)

Allí, tras reposar un poco, antes de sentarse a la mesa ellas y los jóvenes cantaron seis cancioncillas 
a cualquier más alegre. Tras las cuales, dándoles agua a las manos, a todos según el deseo de la 
reina, los situó el mayordomo a la mesa, donde, llegando los manjares, todos comieron alegres; 
y levantándose de eso, se pusieron a bailar y a tocar durante algún tiempo, y luego, ordenándolo 
la reina, quien quiso se fue a descansar (Decamerón IX Introducción 5-6: 958).

El cuerpo y la mente se preparan para ello, en una función músico-terapéutica en relación con 
la excitación psico-física producida por las actividades sociales y festivas. La música cumple 
una función fundamental para el descanso físico y mental de los protagonistas, al liberarlos 
de las pasiones y tentaciones vividas durante el día y prepararlos para un reposo sereno y 
necesario.

Música y marco narrativo

También, puede observarse que la música prepara y concluye la actividad narrativa de los 
jóvenes, creando un micromarco musical que encierra las intervenciones narrativas. Además 
de una clara función arquitectónica −marcar la transición de una escena a otra, indicar el 
comienzo y el final de las distintas sesiones y jornadas−, la actividad melódica de los jóvenes 
también sirve para transmitir la información necesaria para interpretar las narraciones y los 
personajes. A menudo funciona como un comentario sobre lo que se ha escuchado en el 
cuento o como una introducción a los días siguientes. Un caso paradigmático es la balada de 

8	 Sobre este autor, véase Linskill.



REVISTA LA PALABRA núm. 45, 2023. Número Misceláneo. E-ISSN: 2346-3864. 
https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006 

8 Chiara Cappuccio / “Los dulces sones de los instrumentos infinitos” del Decamerón

Lauretta, quien cierra la tercera jornada cantando, por invitación de Filostrato, una canción 
compuesta por ella misma: Nadie tan desconsolada. La balada determina un cambio de tono 
con respecto a las dos primeras y se prepara para la jornada siguiente, la IV, la regida por 
Filostrato, la más triste:

–Mi señor, no me sé canciones ajenas, y de las mías no tengo en la mente ninguna que sea muy 
adecuada a tan alegre grupo; pero, si queréis de las que yo sé, diré una gustosamente.

Y el rey le dijo:

–Nada tuyo podría ser sino bello y agradable; y por eso cántala como la sepas.

Lauretta, entonces, con voz muy suave y de manera algo melancólica, coreándole las otras, 
comenzó así: […] (Decamerón III Conclusión 10-11: 464).

La intercalación de los versos líricos, cuya interpretación musical se describe, contribuye 
a la creación con la narración de los cuentos a establecer el carácter unitario de la obra, ya 
que la elección de las baladas suele estar condicionada por la temática del relato y estas 
últimas conectan las distintas sesiones narrativas. La introducción de baladas monofónicas 
compuestas para una sola voz con posible acompañamiento de un instrumento como el laúd o 
la viola no solo define el tipo de entretenimiento cultural de una clase socialmente elevada, en 
la que todas las acciones se inspiran en los ideales de la cortesía, sino que también funciona 
como un procedimiento necesario para mantener unido el andamiaje narrativo. Todas las 
demás descripciones musicales, de tipo genérico, en las que no se especifica el título de la 
canción, sino que solo después de la balada se cantan “otras hasta que todas las estrellas que 
subían comenzaron a caer”, describen un ambiente festivo, consecuencia de la narración y 
de la escucha, radicalmente en contraste con el ambiente de la ciudad, condicionado por la 
“mortifera pestilenza” que ha dado vida a la narración. La actividad musical, junto con el 
júbilo de la naturaleza que se celebra en tantas páginas introductorias de las jornadas, se 
convierte en el signo más tangible del anhelado retorno a una vida feliz, lejos de los escenarios 
condicionados por la enfermedad y la muerte, que constituye la sustancia primigenia del 
proyecto de aislamiento de los diez protagonistas. 

Instrumentos musicales

La forma en la que cantan, tocan y bailan los diez jóvenes que escaparon de la peste nos 
ayuda a definir mejor los caracteres de los miembros de la brigada. Dos de estos personajes 
adquieren un protagonismo musical excepcional, Dioneo y Fiammetta, el laudista y la 
violista. No cambian nunca de instrumento, señal de su experiencia musical acumulada a 
lo largo de los años. Su principal actividad en el tiempo de ocio es tocar, incluso cuando 
los demás miembros de la brigada se entretienen con otros juegos o pasatiempos. Dioneo y 
Fiammetta siguen tocando, para su propio placer y el de toda la compañía. 

Dioneo y Fiammetta comenzaron a cantar de micer Guillermo y de la Dama del Vergel; Filomena 
y Pánfilo se pusieron a jugar al ajedrez; y así, quien haciendo una cosa y quien otra, escapándose 



9Chiara Cappuccio / “Los dulces sones de los instrumentos infinitos” del Decamerón

REVISTA LA PALABRA núm. 45, 2023. Número Misceláneo. E-ISSN: 2346-3864. 
https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006 

el tiempo, casi sin esperarla, llegó la hora de la cena, por lo que, poniendo las mesas en torno a 
la bella fuente, cenaron allí por la noche con grandísimo deleite (Decamerón III Conclusión 8: 
463-464).

El laúd y la viola –si bien pueden estar presentes en otros contextos culturales– son dos 
instrumentos de cuerda relacionados, en la Florencia del siglo XIII, con un tipo de música 
culta cuya práctica define una de las características de la sensibilidad y la educación de los 
dos jóvenes. El laúd, instrumento de formas variadas, es mencionado por primera vez en 
italiano por Dante en el canto XXX del Infierno, en la descripción del Maestro Adamo, un 
falsificador castigado en las Malasbolsas del Infierno por la enfermedad de la hidropesía, la 
cual le hace tener el vientre tan hinchado respecto al resto del cuerpo que parece un laúd.

Vi a uno que parecería un laúd,
si las ingles tuvieran separadas
de lo que el hombre tiene bifurcado (Inf. XXX 49-51).

Los versos de Dante se apoyan en una evidente jerarquía musical, según la cual el laúd es 
un instrumento más noble que el tambor de percusión. De hecho, unos cuantos tercetos más 
adelante, el autor especifica que el vientre del falsificador aparece solo como la parte de un 
laúd, pero que en realidad suena como un tambor, revelando a través del sonido la falsedad 
como verdadera naturaleza de este personaje:

Y uno de ellos, que se molestó
por ser nombrado con tanto desprecio,
golpeó su duro vientre con el puño.
Este sonó igual que haría un tambor (Inf. XXX 100-103).

La alegoría musical se hace explícita en las representaciones iconográficas de los manuscritos 
de la Divina Comedia. Véase a este propósito la transformación física en laúd del cuerpo del 
falsificador en el manuscrito de la segunda mitad del siglo XIV conservado en la Biblioteca 
Nacional de Nápoles:

Fig. 1. Neaples BN XIII C 4 26v. Infierno XXX (Maestro Adamo), ca. 1370-1375. Nápoles, Biblioteca 
Nacional.



REVISTA LA PALABRA núm. 45, 2023. Número Misceláneo. E-ISSN: 2346-3864. 
https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006 

10 Chiara Cappuccio / “Los dulces sones de los instrumentos infinitos” del Decamerón

En la ilustración de Priamo della Quercia perteneciente al manuscrito Yates Thompson 36, se 
puede apreciar, en cambio, la transformación del vientre del maestro Adamo en una caja de 
resonancia bajo los golpes de su compañero de condena, Sinón:

Fig. 2. Priamo della Quercia, ms. Yates Thompson 36, f. 55 1444 – 1450 c.

También, en el Decamerón encontramos la combinación jerárquica de instrumentos 
populares con personajes pertenecientes a clases sociales inferiores y a instrumentos que, en 
cambio, son prerrogativa de la expresión musical de una clase socialmente superior. Un caso 
representativo es la asociación del siervo Tíndaro con la gaita:

Pero el rey, que estaba de buen humor, haciendo llamar a Tíndaro, le ordenó que sacase su 
cornamusa, a cuyo son hizo ejecutar muchas danzas; pero haciendo transcurrido ya buena parte 
de la noche, les dijo a todos que se fuesen a dormir (Decamerón VI Conclusión 48: 739).

Donde, alejado el cansancio del breve camino con vinos fresquísimos y con dulces, se pusieron 
a danzar de inmediato en torno a la bella fuente, unas veces al son de la cornamusa de Tíndaro y 
otras interpretando carolas a otros sones (Decamerón VII Conclusión 9: 872).

Otro instrumento asociado a repertorios y personajes más rústicos es el címbalo, que aparece 
dos veces en el texto: la primera, durante la “provocación” musical de Dioneo –de la que se 
trata a continuación– y, la segunda, en la segunda novella de la Jornada VIII, donde Madonna 
Belcolore, descrita a través de unas referencias que remiten a la tipología de las pastorelas, 
como “una agradable lozana aldeanota morenaza y bien fornida y más apta para la molienda que 
ninguna otra; y además de esto era la que mejor sabía cantar el pandero y cantar El agua corre 
por el barranco” (Decamerón VIII, 2, 10: 840). Se trata de la pandereta con cascabeles, como se 
aclara al final del cuento: “Y a cambio de las cinco liras el cura le mandó arreglar el pergamino 
de su pandereta, y le colgó una sonaja, y ella se quedó conforme” (Decamerón VIII 2 47: 847).



11Chiara Cappuccio / “Los dulces sones de los instrumentos infinitos” del Decamerón

REVISTA LA PALABRA núm. 45, 2023. Número Misceláneo. E-ISSN: 2346-3864. 
https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006 

El laúd, al contrario que otros instrumentos como la gaita o el címbalo, es el instrumento 
noble por excelencia en esta época. Recordemos su presencia en el testamento petrarquiano, 
en el que el de Arezzo regala el mejor de sus laúdes (“leutum meum bonum”) a Tommaso 
Bambasio, en señal de gran amistad, al tiempo que especifica la finalidad no frívola de este 
instrumento: “non pro vanitate seculi fugacis, sed ad laudem Dei eterni”.

La viola (viuola, vivuola o viella), otro instrumento de cuerda de factura y sonoridad 
aristocráticas, se distingue en la época de Boccaccio por sus diferentes formas y tamaños. En el 
caso del Decamerón, el instrumento que toca Fiammetta debería ser semejante, por coincidencia 
cronológica, al representado en el fresco de Andrea Buonaiuti en la Capilla de los españoles de 
la basílica de Santa María Novella en Florencia. En este fresco, entre otras cosas, se puede ver 
que la viola está situada más arriba (y, por tanto, en una posición jerárquicamente superior) que 
la gaita y el tambor, instrumentos que se representan asociados a la danza.

Fig. 3. Andrea Buonaiuti. Fresco: “Chiesa militante e Chiesa trionfante”, Capilla de Los españoles, Santa Maria 
Novella, Florencia.

Dioneo acompaña a menudo la entonación de las baladas cantadas por sus compañeras, como 
en el caso de la primera balada del Decamerón, entonada por Emilia, o la de Elissa, en la 
Conclusión de la VI Jornada, así como acompaña a Lauretta en el canto de Troilo y Criselda:

Bella joven, tú hoy me hiciste el honor de la corona, y yo quiero esta noche hacértelo a ti de 
la canción; y por ello trata de decir alguna, la que más te plazca. A lo que Elissa, sonriendo, 
respondió que de buen grado, y con suave voz comenzó de esta guisa: Amor, si logro salir de tus 
garras (Decamerón VI Conclusión 40-41: 738).

Y realizándolo con alegría, antes de hacer otra cosa,cantando varias cancioncillas bellas y 
agradables, unos se fueron a dormir y otros a jugar al ajedrez y otros a las tablas; y Dioneo y 
Lauretta comenzaron a cantar de Troilo y Criseida (Decamerón VI Introducción 3: 677).



REVISTA LA PALABRA núm. 45, 2023. Número Misceláneo. E-ISSN: 2346-3864. 
https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006 

12 Chiara Cappuccio / “Los dulces sones de los instrumentos infinitos” del Decamerón

En ambos casos, el personaje de Dioneo se asocia al arte de los sonidos, en sus distintas 
formas y géneros, como se verá mejor en el siguiente apartado, dedicado a las figuras de los 
dos músicos de la brigada.

Dioneo y Fiammetta

Dioneo es el protagonista de una de las páginas musicales más célebres del Decamerón. 
Deslumbra por su capacidad de divertir a la brigada a través de la música, contagiando con 
su buen humor a toda la compañía. En la Conclusión de la Jornada V, antes de cantar su 
lírica “Amor, la bella luz”, provoca la risa del auditorio proponiendo unos títulos que remiten 
a repertorios más populares y de carácter manifiestamente eróticos. Estos son los títulos 
propuestos por Dioneo: 

Doña Aldruda, levantad la cola, que buenas nuevas os traigo; Alzaos la saya, doña Lapa; Bajo 
el olivo hay hierba; Maldito sea el mar que me hace tanto mal; Sal afuera que te desmoche, 
como a un mayo en la campiña; Doña Simona encuba, encuba, y no estamos en octubre; Este mi 
nicho, si no me lo pico; Vamos, ve despacio, marido mio; Me he comprado un gallo de cien liras 
(Decamerón V Conclusión 9-13: 671-672).

La reina, en medio de la hilaridad general provocada por semejantes propuestas musicales, 
se dirige así al joven: “Dioneo, déjate de burlas y di una bonita; porque si no vas a ver cómo 
sé enfadarme. Dioneo, al oír esto, dejando las chanzas, comenzó a cantar rápidamente de este 
modo: Amor, la bella luz” (Decamerón V Conclusión 14-15: 672).

La dicotomía entre los dos tipos de música propuestos por Dioneo es evidente: por 
un lado, el que está inspirado en la tradición popular toscana y, por otro, el que remite al 
repertorio lírico de tipo culto. La subida de tono provocada por las primeras canciones es 
inmediatamente templada por la intervención de la reina, que restablece el decoro y el orden 
melódico. La provocación es totalmente musical: el joven va cantando los primeros versos de 
una larga serie de baladas obscenas, de las que se conserva solo el texto de Questo mio nicchio 
si io nol pichico. Todas estas canciones sirven de contrapunto al tono stilnovista de la balada 
que cantará después. La performance musical de Dioneo marca un cambio estructural dentro 
de la narración del Decamerón: de hecho, en los dos días siguientes Boccaccio pasará al 
registro cómico, dando vida a algunos de los personajes y relatos más famosos de la obra del 
siglo XIV. Así como la balada de Lauretta, Nadie tan desconsolada, que concluye la Tercera 
Jornada, marcando el pasaje hacia el registro dramático de la cuarta, la actuación musical de 
Dioneo redirige de manera musicalmente especular el orden de la narración hacia el registro 
opuesto, al final de la Quinta Jornada. En ambas escenas la música se encarga de establecer 
el carácter literario de las siguientes Jornadas y de marcar el ritmo del cambio temático. Este 
pasaje tonal se introduce musicalmente a través de una larga serie de baladas obscenas, cuya 
melodía se insinúa para provocar la risa de la compañía femenina. Dioneo introduce el giro 
hacia lo cómico, no solo a través de la provocación musical que acabamos de mencionar, sino 
también a través de la orquestación vocal de su última historia, la de Pietro di Vincilo, que 
engaña a su mujer con otros hombres, y que, a su vez, es traicionado por ella con un amante 
que encuentra escondido bajo una cesta de pollos (V, 10). En esta narración –reescritura de 



13Chiara Cappuccio / “Los dulces sones de los instrumentos infinitos” del Decamerón

REVISTA LA PALABRA núm. 45, 2023. Número Misceláneo. E-ISSN: 2346-3864. 
https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006 

un cuento de las Metamorfosis (El asno de Oro) de Apuleyo, contaminada por una comedia 
elegíaca en latín medieval– el espacio concedido a los monólogos es muy amplio: tanto Pedro 
como su mujer y la anciana, “que se parece a Santa Verdiana” y que ayuda a la esposa de 
Pedro a llevar a cabo su engaño, hablan en primera persona, exponiendo su versión de los 
hechos en largos monólogos, en los que Dioneo utiliza su voz imitando la representación de 
los personajes9. El joven músico imita tres veces la voz de la esposa de Pietro da Vinciolo 
en los distintos monólogos que le corresponden a lo largo de la novella (9-13; 4-45; 55-58). 
El carácter oral de la recitación es, en este cuento, especialmente marcado, así como lo es la 
actuación de Dioneo. En la última parte de la Jornada V, el sonido y la música se convierten 
en dos factores orgánicamente orientados a la representación del cambio temático inminente 
que tendrá lugar hacia el registro cómico, y no es casualidad que sea precisamente el joven 
Dioneo el protagonista musical de esta transformación.

Fiammetta es el personaje femenino que corresponde a Dioneo, en cuanto a vocación 
y preparación musical. Es retratada como una criatura musical por excelencia: todavía en 
la Jornada V, recordemos, por ejemplo, el momento en el que es despertada por el canto de 
los pájaros el día en el que es reina de la brigada y que ella canta la última balada, antes de 
regresar a Florencia. 

Estaba ya el oriente todo blanco y los rayos nacientes habían iluminado nuestro hemisferio, 
cuando Fiammetta, incitada por los dulces trinos de los pájaros, que cantaban felices a primera 
hora del día sobre los arbolillos, se levantó e hizo llamar a todas las demás y a los tres jóvenes 
(Decamerón V Introducción 2: 575).

[…] y al llegar la hora de la cena, con sumo placer se fueron a ella; y tras ésta comenzaron a 
cantar y a tocar y a bailar; y dirigiendo Lauretta una danza, le ordenó el rey a Fiammetta que 
dijese una canción; y ella muy agradablemente así comenzó a cantar (Decamerón X Conclusión 
9: 1137).

Fiammetta, en contraste con Dioneo, encarna un solo tipo de música, la vinculada a la 
producción culta y de inspiración literaria, y funciona perfectamente como contrapunto del 
joven músico, el más alegre y divertido de la brigada.

La música en el “Proemio” del Decamerón

Aunque la música tiene una evidente función estructural en el Decamerón, al marcar el 
ritmo de la historia y organizar las sesiones y los temas de las distintas jornadas, (además 
de servir para profundizar en el carácter de los protagonistas y crear un ambiente cortés 
y festivo), ha sido tradicionalmente relegada por la crítica a un elemento decorativo de la 
trama, secundario respecto de los grandes temas que en ella se desarrollan. La actividad 
musical de la brigada se ha considerado casi siempre como una más de las diversiones de los 
diez jóvenes protagonistas de la obra de Boccaccio sin aportar nada al sentido general de su 
actividad narrativa, auténtico centro expresivo del Decamerón.

9	 Sobre la presencia y el uso de la voz en la literatura medieval, véase Zumthor.



REVISTA LA PALABRA núm. 45, 2023. Número Misceláneo. E-ISSN: 2346-3864. 
https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006 

14 Chiara Cappuccio / “Los dulces sones de los instrumentos infinitos” del Decamerón

La presencia de la música en el marco tiene, sin embargo, una función arquitectónica, 
subrayada por el propio autor ya desde el Proemio, en sus últimas líneas, cuando se revela a 
los lectores el tema de la narración que va a emprender10. Lugar retóricamente privilegiado, 
como todo íncipit, y auténtico centro neurálgico del texto –ya que contiene el “secreto” 
del relato dentro del relato–, el “Proemio” ha sido examinado por la crítica desde todos los 
ángulos, pero solo recientemente se ha subrayado la importancia de la referencia a la música 
en su organización. En él se revela la importancia de la presencia de las baladas finales de las 
jornadas como elemento estratégico para la composición, la recepción y la finalidad principal 
de la obra. 

La habilidad musical contribuye, sin duda, a la representación de la principal virtud de 
la brigada, la cortesía, describiendo una de las formas aristotélicamente refinadas del ocio 
practicado por los jóvenes. La música se inscribe en la construcción ideal de una sociedad 
cuyas virtudes cortesanas idealizadas son encarnadas por los diez jóvenes supervivientes de 
la peste. Siempre se asocia a la representación de un entorno en el que reinan la moderación 
y la templanza en todas sus manifestaciones: comer, beber, bailar, realizar actividades físicas, 
juegos, horarios y formas de conversar y de dirigirse los unos a los otros. La música, de ser 
en un principio un acompañamiento cotidiano de las actividades de los jóvenes (descritas 
estas últimas con precisión), se eleva a una alegoría del equilibrio armónico existente entre 
los miembros de la brigada, que musicalmente también se complementan y cuyos caracteres 
se definen, asimismo, por su capacidad de cantar, tocar o bailar. El Decamerón, sin embargo, 
respecto a otros textos en los que la intercalación de versos líricos con textos narrativos 
funciona únicamente como elemento de vivacidad compositiva (Novellino, Trecento novelle, 
Il Pecorone), aclara en su inicio la motivación de la música en su seno: en el “Proemio” y en 
la “Introducción” a la Primera Jornada, la música se describe como parte esencial de la doble 
y concéntrica construcción narrativa, la del autor y la de la brigada:

Pretendo narrar cien cuentos, o fábulas, o parábolas o historias como queramos llamarlos, 
narrados en diez días por un honesto grupo de siete señoras y tres jóvenes en el pestilencial 
tiempo de la pasada mortandad, y algunas cancioncillas cantadas por dichas señoras a su elección 
(Decamerón Proemio 13: 131).

[…] o vosotras estáis dispuestas a disfrutar y a reír y a cantar conmigo (en la medida, digo, que a 
vuestra dignidad le conviene), o me dais licencia para que regrese a mis inquietudes y me quede 
en la atribulada ciudad (Decamerón I Introducción 93: 136).

Por un lado, el autor de la obra especifica al inicio la función que la música tendrá en 
ella: acompañar la práctica narrativa de los jóvenes; por otro, el mismo Dioneo declara 
la necesidad de su presencia como momento de diversión indispensable para aliviar las 
inquietudes personales y colectivas generadas por la peste y por el pensamiento de la muerte, 
silencioso zumbido que acompaña la estancia de los jóvenes11. La declaración de Boccaccio 
hecha al principio de la obra desvela su voluntad como autor: elaborar un programa que sea 

10		 Sobre la función estructural de la música en el Decamerón, véase Recio (29-46).
11	 Sobre la presencia de las teorías médicas en la poesía medieval, véase Tonelli.



15Chiara Cappuccio / “Los dulces sones de los instrumentos infinitos” del Decamerón

REVISTA LA PALABRA núm. 45, 2023. Número Misceláneo. E-ISSN: 2346-3864. 
https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006 

educativo a la vez que de entretenimiento. En este programa la música tiene varias funciones, 
todas ellas vinculadas a la estructura arquitectónica de la obra: hilar las secuencias narrativas, 
facilitar su lectura y hacerlas más cautivadoras, comunicar las emociones de los protagonistas 
y proporcionar detalles sobre la organización de su rutina.

El propósito principal del autor del Decamerón −educar y distraer a sus lectoras− y el de 
los jóvenes, pronunciado por Dioneo en la “Introducción” a la Primera Jornada −distraerse 
de manera cortés− confluye en una enunciación construida en espejo. La música es tan 
importante en la construcción del marco de la obra, gracias a su presencia recurrente en 
las representaciones de la vida cotidiana de los diez jóvenes, que forma parte de su núcleo 
primordial. El autor considera la actividad musical (“algunas canciones”) al mismo nivel que 
la narrativa: ambas sustentan el proyecto literario novedoso representado por el Decamerón. 

Conclusión

La presencia de la música en el marco narrativo del Decamerón se ha relacionado 
tradicionalmente tanto a la microhistoria florentina del siglo XIV (vinculados a los usos y 
costumbres musicales, a la práctica del acompañamiento del canto y la danza y a los momentos 
de fiesta y diversión), como a aquellos detalles organológicos útiles para el estudio de los 
instrumentos de la época y su vinculación con determinados géneros líricos. Sin embargo, 
creemos que es importante destacar su función orgánica en la composición de la obra, la 
de dar ritmo a la estructura del relato, introduciendo un dinamismo interno resultante de 
la superposición de tres tiempos diferentes: el tiempo literario, el de la historia; el tiempo 
narrativo, el de las distintas perfomances; y el tiempo musical, el de las interpretaciones del 
canto.

Referencias

Alighieri, Dante. Divina Comedia, editado por Rossend Arqués, Chiara Cappuccio, Carlotta 
Cattermole, Raffaele Pinto, Juan Varela-Portas y Eduard Vilella. Madrid, Akal, 2021. 
Impreso. 

Boccaccio, Giovanni. Decameron, editado por Vittore Branca. Torino, Einaudi, 1987. 
Impreso. 

---. Decamerón, editado y traducido por María Hernández Esteban. Madrid, Cátedra, 2014 
(1ª edición: 1994). Impreso. 

---. Decameron, editado por Amedeo Quondam, Maurizio Fiorilla y Giancarlo Alfano. 
Milano, BUR Classici, Rizzoli Libri, 2013. Impreso. 



REVISTA LA PALABRA núm. 45, 2023. Número Misceláneo. E-ISSN: 2346-3864. 
https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006 

16 Chiara Cappuccio / “Los dulces sones de los instrumentos infinitos” del Decamerón

Bonaventura, Arnaldo. Il Boccaccio e la musica. Studio e trascrizioni musicali. Torino, 
Bocca, 1914. Impreso. 

Cappuccio, Chiara. “Matelda e Beatrice tra salmodie ed echi profani:dicotomie e 
complanarità”, Italian Quaterly, XLVIII, 2011, pp. 5-32. Impreso. 

Cerocchi, Marco. Funzioni semantiche e metatestuali della musica in Dante, Petrarca e 
Boccaccio, Firenze, Leo S. Olschki Editore, 2010. Impreso. 

Ciabattoni, Francesco. “Music in Trecento Italy and the soundtrack of Boccaccio’s 
Decameron”, MNL, 134S, 2019, pp. 138-151. Impreso. https://doi.org/10.1353/
mln.2019.0063

De Ventura, Paolo. “Il preludio al Purgatorio: la funzione istituzionale della musica nel canto 
di Casella”. Critica letteraria, vol. 40, núm. 155, 2012, pp. 1-32. Impreso. 

Fritz, Jean-Marie. “Concezione e rappresentazione del suono nel Medioevo: dall’udito al 
paesaggio sonoro”. Atlante storico della musica nel Medioevo, editado por Vera 
Minazzi y Francesco Alberto Gallo. Jaka Book, 2011, pp. 142-145. Impreso. 

---. Paysages sonores du Moyen Age. Paris, Champion, 2000. Impreso. 

Gallo, Francesco Alberto. “Boccaccio e gli inizi della poesia per musica”. Autori e lettori di 
Boccaccio, editado por Michelangelo Picone. Cesati, 2002, pp. 403-408. Impreso.

Linskill, Joseph. The poems of the Troubadour Raimbaut de Vaqueiras. The Hage, Mouton 
& Co, 1964. Impreso. 

Menetti, Elisabetta. La realtà come invenzione. Forme e storia della novella italiana. Milano, 
Franco Angeli editore, 2015. Impreso. 

Pertile, Lino. La  puttana e  il  gigante. Dal “Cantico dei cantici” al paradiso terrestre di 
Dante. Ravenna, Longo Editore, 1998. Impreso. 

Picone, Michelangelo. “La ‘ballata’ di Lisabetta (Decameron IV.5)”. Cuadernos de Filología 
Italiana, Número extraordinario, 2001, pp. 177-191. Impreso. 

Pirrotta, Nino. “Lirica monodica trecentesca”. Rassegna musicale, 1936, pp. 317-329. 
Impreso. 

Recio, Roxana (2013). “Música y canciones en Boccaccio: la nueva narrativa europea”. 
Los viajes de Pampinea: novella y novela española en los Siglos de Oro, editado 
por Isabel Colón Calderón, David Caro Bragado, Clara María Martínez y Alberto 
Rodriguez de Ramos. SIAL Ediciones, pp. 29-46. Impreso. 

https://doi.org/10.1353/mln.2019.0063
https://doi.org/10.1353/mln.2019.0063


17Chiara Cappuccio / “Los dulces sones de los instrumentos infinitos” del Decamerón

REVISTA LA PALABRA núm. 45, 2023. Número Misceláneo. E-ISSN: 2346-3864. 
https://doi.org/10.19053/01218530.n45.2023.15006 

Tufano, Ilaria “‘Qual esso fu lo malo cristiano’. La canzone e la novella di Lisabetta 
(Decameron IV.5)”. Critica del Testo, vol. 10, núm. 2, 2007, pp. 225-239. Impreso. 

Tonelli, Natascia. Fisiologia della passione. Poesia d’amore e medicina da Cavalcanti a 
Boccaccio. Firenze, Edizioni del Galluzzo, 2015. Impreso. 

 Zumthor, Paul. La letra y la voz. De la literatura medieval. Madrid, Cátedra, 1989. Impreso. 


