
										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

387
Editores

Juan Fernando Taborda Sánchez
Juan Esteban Ibarra Atehortúa

Pablo Julián García Valencia

LA MADRE DEL LIBRO: USOS Y FUNCIONES DEL CORÁN EN LA OBRA DE JORGE LUIS 
BORGES

Lucas Martín Adur
Universidad de Buenos Aires (Argentina)

lucasadur@filo.uba.ar

Recibido: 28/07/2021 - Aprobado: 18/10/2021 - Publicado: 15/04/2022
DOI: doi.org/10.17533/udea.lyl.n81a18

Resumen: Abordamos la influencia del Corán en la obra de Jorge Luis Borges. Comenzamos con un breve estado de la 
cuestión sobre los estudios de Borges y Oriente, especialmente los referidos al islam. A continuación, caracterizamos el uso 
del texto sagrado islámico por parte del escritor argentino como irreverente, con un fin literario. Luego, sistematizamos las 
funciones del Corán en la obra borgiana. Por último, consideramos que el principal propósito del Corán para Borges es ser 
un ejemplo cabal del texto absoluto y eterno, a partir del cual define sus escritos y, sobre todo, una poética de la lectura.
Palabras clave: Jorge Luis Borges; islam; Corán; libro absoluto; lectura.

THE MOTHER OF THE BOOK. USES AND FUNCTIONS OF THE KORAN IN THE WORK OF JORGE 
LUIS BORGES

Abstract: We address the influence of the Koran on Jorge Luis Borges’ work. We begin with a brief state of affairs on the 
studies of Borges and the Orient, especially those concerning Islam. Next, we characterize the use of the Islamic sacred 
text by the Argentine writer as irreverent, with a literary purpose. Then, we systematize the functions of the Koran in the 
Borgian work. Finally, we consider that the main purpose of the Koran for Borges is to be a perfect example of the absolute 
and eternal text, from which he defines his writings and, above all, a reading poetic.
Keywords: Jorge Luis Borges; Islam; Koran; holy book; reading.



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

388

Cada libro fue revelado en su momento prefijado.
Dios abroga o confirma lo que quiere. Él tiene la Madre del Libro.

(Corán, sura 13,38-39).

1. Introducción

1.1. Borges y Oriente

Es frecuente que los trabajos que abordan la temática oriental en la producción de Borges –y, particularmente, 
su relación con el islam– comiencen señalando la insuficiencia o escasez de estudios sobre esta cuestión 
(Elia, 1998; Almond, 2004; Betancort, 2010; Mbaye, 2016). Si bien esta afirmación debería matizarse, 

ya que en los últimos años puede constatarse un creciente interés por las relaciones de Borges con la literatura y 
el pensamiento oriental, es indudable que se trata de un terreno que amerita seguir explorándose, especialmente 
considerando la relevancia que el tópico tiene en la producción borgeana. Pensemos, por mencionar solo algunos 
de los textos que más frecuentemente han sido abordados por la crítica, en relatos como «El tintorero enmascarado 
Hakim de Merv» (1934), «El acercamiento a Almotásim» (1936), «La busca de Averroes» (1947), «El Zahir» 
(1947), «Abenjacán el Bojarí, muerto en su laberinto» (1951) y ensayos como «Los traductores de las 1001 
noches» (1936) o «El enigma de Edward Fitzgerald» (1951).1

En el presente artículo proponemos avanzar en la exploración de las relaciones de Borges con la religión y 
la cultura islámica, concentrándonos en un punto que –hasta donde sabemos– no ha sido objeto de abordajes 
específicos: los usos que el escritor hace del Corán a lo largo de su obra. Partimos de un breve relevamiento de 
algunos trabajos previos que nos permite situar el modo en que Borges se relaciona con el oriente islámico —
cifrado en dos libros, a saber, Las mil y una noches y el Corán—. Rastreamos, a continuación, las referencias 
al Corán en la producción borgeana para caracterizar el uso irreverente —es decir, no religioso, sino literario y 
creativo— del texto sagrado y proponer una sistematización de sus principales funciones. Nos detenemos, por 
último, en la que consideramos la principal función del Corán en la obra del escritor: como ejemplo cabal del 
texto absoluto y eterno, que permite al escritor delinear un modelo para su literatura y, sobre todo, una poética de 
la lectura.

La obra del escritor, como ha señalado Gómez (2015), representa un hito significativo en los modos de abordar 
la materia oriental en la literatura argentina, en tanto implica un desplazamiento con respecto al orientalismo 

1.	 Todos estos cuentos fueron recogidos en el primer volumen de las Obras completas [OCI]. Como es habitual en los estudios 
sobre el autor, citamos los trabajos por la edición de Emecé de las Obras completas y los textos recobrados, de acuerdo a las abreviaturas 
que se consignan en la bibliografía final.

con.



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

389

previo. Almond (2004, 2007), en este sentido, sitúa a Borges entre los postorientalistas.2 El orientalismo argentino 
parecía reducirse o bien a la consideración de lo oriental como emblema de lo bárbaro, opuesto a la civilización 
occidental —como puede constatarse canónicamente en el Facundo de Domingo Faustino Sarmiento—, o bien a 
la mirada exotista, es decir, el uso de Oriente «para hablar de lo diferente, lo mágico y lo sobrenatural», que puede 
ilustrarse con ciertos relatos de Lugones (Gómez, 2015;Gasquet, 2010). Frente a esto, podemos afirmar que, en 
primer lugar, Borges exhibe sin ser un especialista, un conocimiento bien informado de algunos elementos de 
la cultura árabe —en especial, con respecto a sus tradiciones literarias y religiosas— (Ferrín, 1992; Elia, 1998; 
Tornielli, 2001; Betancort Santos, 2010; López Baralt, 2012 y 2013; Mbaye, 2016).3 Al separarse de una mirada 
reductiva, que equipara lo oriental con lo bárbaro o con lo exótico, la perspectiva de Borges es capaz de reconocer 
ideas y pensadores singulares que el autor evalúa, discute y pone en diálogo con sus equivalentes occidentales. 
Véase, en este sentido, «La metáfora» o «Historia de la eternidad» (Gómez, 2015). En segundo lugar, Borges 
manifiesta una conciencia autocrítica de los límites de su conocimiento y el sesgo de su propia perspectiva: no 
incurre en la ilusión de «asumir una objetividad en torno a Oriente» (Gómez, 2015, p. 70). Esta conciencia queda 
explicitada en el memorable final de «La busca de Averroes», considerada por Almond «a key moment in the 
evolution of Borges’s relationship to the Islamic Orient, a final realization of the fictitious foundations and illusory 
claims of the Orientalist Project» (2004, p. 451). El párrafo final del texto referido del escritor argentino reza:

2.	 A diferencia de otros críticos como López Baralt (2012 y 2013) y Gómez (2015), quienes subrayan la originalidad del 
acercamiento borgeano a los temas orientales, Almond (2004 y 2007) sitúa buena parte de los escritos de Borges en continuidad con 
el orientalismo europeo del siglo xix –sin considerar sus relaciones con el orientalismo argentino–. Sin embargo, este mismo crítico 
registra ciertos desplazamientos y ambigüedades con respecto a esa tradición que le permiten, como dijimos, hablar de post-orientalismo, 
especialmente a partir de la publicación de «La busca de Averroes» (Almond, 2004, p. 450).

3.	 Al respecto, Ferrín (1992) señala la abundancia de referencias, la capacidad de síntesis y la precisión en la cita (p. 121). 
Retomando a este crítico, Mbaye (2016) afirma el «hondo conocimiento del orientalismo islámico» (p. 220) con el que el escritor entró 
en contacto en su infancia y juventud (p. 219). Elia (1998), en la misma línea, sostiene la profundidad del conocimiento de Borges acerca 
de la herencia cultural del islam (p. 130). En ese sentido, Betancort Santos (2010) subraya su «profundísima investigación de las culturas 
orientales» (p. 521) y se detiene en algunas circunstancias particulares y relaciones personales que permitieron a Borges acceder a casi 
toda la bibliografía canónica del orientalismo de los siglos xviii y xix, así como a textos ajenos al canon (p. 524). López Baralt (2012) 
asegura que el escritor sabe de literatura árabe «más de lo que admite» (p. 111) y consigna su propósito de estudiar la lengua árabe al 
final de su vida (p. 112). Ante esta anécdota, Tornielli (2001) releva algunas citas de fuentes árabes en la obra de Borges, indicando que 
las traducciones son siempre ajustadas. Por su parte, Spivakovsky (1968) ha propuesto que el escritor tuvo algún conocimiento del árabe 
y sus peculiaridades —de donde provendría, por ejemplo, su gusto por el oxímoron—, pero esta hipótesis ha sido refutada por Cantarino 
(1969). Consignemos, sin embargo, que contra la opinión generalizada, Taboada (2010a y 2010b) sostiene que los conocimientos del 
escritor sobre el tema eran muy limitados. De ahí el título de uno de sus artículos, que es suficientemente elocuente: «Borges y el Oriente 
(tanto no sabía)».



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

390

Sentí que Averroes, queriendo imaginar lo que es un drama sin haber sospechado lo que es un teatro, no era más 
absurdo que yo, queriendo imaginar a Averroes, sin otro material que unos adarmes de Renan, de Lane y de Asín 
Palacios. Sentí, en la última página, que mi narración era un símbolo del hombre que yo fui, mientras la escribía y 
que, para redactar esa narración, yo tuve que ser aquel hombre y que, para ser aquel hombre, yo tuve que redactar 
esa narración, y así hasta lo infinito. (En el instante en que yo dejo de creer en él, «Averroes» desaparece) (Borges, 
1996a, p. 588).4

En esta misma línea, por último, nos interesa destacar que el posicionamiento periférico desde el cual Borges 
se acerca al Oriente contribuye a la singularidad de su literatura. Si bien es cierto que en algunos casos el escritor 
retoma tópicos orientalistas (Almond, 2004 y 2007; Taboada, 2010a; Mbaye, 2016), su paradójica situación de 
escribir desde la periferia, aun cuando sus raíces culturales estén en las civilizaciones «centrales», implica «una 
aparente contradicción que enriquece y desencasilla su visión cosmopolita» (Betancort Santos, 2010, p. 10); un 
lugar de enunciación heterogéneo que desestabiliza esos mismos tópicos, a partir de la mezcla (Ferrín, 1992) y la 
deconstrucción (Mbaye, 2016). Es desde esta singular posición que Borges aborda el Corán, la cual no implica 
una originalidad absoluta pero sí una apropiación creativa de lo oriental. Su aproximación al islam, como veremos 
enseguida, puede situarse en coordenadas similares a las que el escritor propone para otras tradiciones filosóficas 
y religiosas: un acercamiento ni libresco ni religioso, sino fundamentalmente literario.

1.2. Dos libros

Es frecuente que, en Borges, ciertos libros aparezcan como sinécdoque de naciones o culturas enteras, en 
línea con lo que él mismo ha sugerido en su conferencia sobre «El libro»: «[la creencia] de que cada país está 
representado por un libro» (Borges, 1996c, p. 180). Así, por ejemplo, la cultura argentina estaría cifrada en la 
disyuntiva entre dos obras, Facundo o Martín Fierro (Borges, 1996c; ,Gamerro, 2015); Israel, por su parte, 
está en su libro sagrado, la Biblia, como lo sostiene el escritor argentino, en el poema «A Israel», de Elogio de 
la sombra (1969).5 Del mismo modo, la King James Version, es emblema de Inglaterra —véase, por ejemplo, 
«Página sobre Shakespeare» (Borges 1999, p. 71— Con respecto al mundo árabe e islámico, este parece cifrado 

4.	 En un sentido análogo, Almond (2004) lee el ensayo «El enigma de Edward Fitzgerald», al que nos referiremos luego: «If 
Borges’s Fitzgerald, who dabbles in oriental texts “without understanding them entirely” (“The Enigma” 78) really is a version of Borges 
himself, then the passage almost suggests that ignorance and incomplete scholarship are a necessary part of the truly creative Orientalist» 
(p. 450).

5.	  «Sé que estás en el sagrado / libro que abarca el tiempo y que la historia / del rojo Adán rescata y la memoria / y la agonía del 
Crucificado» (Borges, 1996b, p. 374).

eliminar coma.



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

391

fundamentalmente en dos libros: Las mil y una noches y el Corán.6

Por una parte, Las mil y una noches —obra a la que Borges dedica ensayos y conferencias incluidos en 
antologías, los cuales compila y cita muy recurrentemente— resulta ineludible para pensar el lugar de lo oriental 
en la obra del escritor, la cual ha sido objeto de varios trabajos que proponen interpretaciones diversas —aunque 
no necesariamente divergentes—. Así, retomando lo enunciado por el propio escritor en la conferencia recogida 
en Siete noches: «La idea de infinito es consustancial con Las mil y una noches», López Baralt (2012) lee este libro 
como un «símbolo del infinito» (p. 112), al igual que Elia (1998, p. 142). En ese sentido, Cala (1992) indaga tres 
dimensiones de esta obra dentro de la producción —y, más ampliamente, de la biografía— de Borges. En primer 
lugar, como modelo para la literatura del escritor que valora en la obra cumbre del islam  una serie de rasgos 
orientadores de su propia producción: el «repudio del psicologismo»; la «prioridad de la imaginación sobre el 
discurso, de la trama sobre la diégesis» (p. 106); la rigurosidad de la construcción; el «sabor arcaico y sentencioso 
de su prosa» (p. 107) y la idea de «narración pura» que Borges coloca como paradigma de sus ficciones en el 
famoso prólogo a El informe de Brodie: «Mis cuentos, como los de las Mil y Una noches, quieren distraer y 
conmover, no persuadir» (Borges, 1996b, p. 701). En segundo lugar, recuperando una hipótesis propuesta por 
Rodríguez Monegal (1993), Las mil y una noches podría vincularse con el erotismo (reprimido), tanto en el plano 
biográfico como en la producción de Borges: «los cuentos que Sherezade refiere al sultán funcionan [...] a modo 
de shifters que hacen al texto borgeano derivar hacia terrenos insospechadamente pasionales» (Cala, 1992, p. 
109). El escritor se ha referido en más de una ocasión a las «sugestivas ilustraciones y las largas notas sobre las 
costumbres sexuales de los árabes» (Cala, 1992, p.108) que acompañan la versión de Burton. La autora recuerda, 
en este sentido, el lugar que tiene el libro sagrado del islam en «El sur», donde la ansiedad por ver a una mujer 
deseada, que llevó a Borges a subir apresuradamente las escaleras y tener un famoso accidente en la Navidad de 
1938, aparece transpuesta ficcionalmente como la ansiedad de Dahlman por examinar «un ejemplar descabalado 
de las Mil y una noches» (Cala, 1992, p. 108), lo cual es reafirmado por  Attala (2019). En tercer lugar, Las mil y 
una noches es —como, en otro sentido, los textos homéricos— emblema de uno de los fenómenos literarios que 
más interesaba al escritor: la traducción, pues buena parte de sus comentarios al libro «se centran en el tema de 
la diversa fortuna de sus traductores» (Cala, 1992, p. 109), entre los que se encuentran Antoine Galland, Joseph 
Charles Mardrus, Edward Lane, Rafael Cansinos Assens, Robert J. Littman, Gustav Weil y, especialmente,  Richard 
Burton son objeto de menciones, comentarios y hasta ensayos completos por parte del autor (Waisman, 2005, p. 
75). Por eso, Las Noches no solo son Oriente sino que son, a través de la historia de sus diversas traducciones, el 

6.	  Desde luego, lo árabe no puede reducirse a lo islámico ni lo islámico a lo árabe. Pero en la obra de Borges, fuera de algunas 
excepciones, ambos términos están prácticamente equiparados. Es interesante señalar, además, que la estrecha relación entre estos 
dos libros, emblema del mundo árabe islámico, ha sido subrayada por uno de los maestros de Borges, Rafael Cansinos Assens. Este, 
en el prólogo a su traducción del Corán afirma: «Hay una íntima relación entre el Korán y Las mil y una noches, que representan, 
respectivamente, las literaturas sagrada y profana de un mismo pueblo; muchos de los argumentos de las Noches no son sino 
amplificaciones de esbozos folklóricos del Korán, se nutren del mismo fondo legendario y, además, las costumbres, el modo de vida, 
las ideas básicas de los personajes no son sino el reflejo dramatizado de las concepciones religiosas y políticas enunciadas en el libro 
mahomético. No es raro, pues, que el primer traductor europeo de Las mil y una noches, el famoso Galland, fuera también autor de una 
versión del Korán, que, por desgracia, no llegó a publicarse» (2006, p. 4).



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

392

diálogo entre Oriente y Occidente. Por último, en un trabajo reciente, Attala (2019) propone que Las mil y una 
noches funciona, en la obra borgeana, como sinónimo de toda la literatura profana y, en este sentido, como una 
suerte de contralibro de las obras sagradas —el Corán y, fundamentalmente, la Biblia— (p. 2). A partir de esta 
premisa, el autor recoge y rearticula varios de los tópicos asociados a las Noches que venimos comentando: su 
carácter modélico para la ficción borgeana, su «infinitud» caótica, su fuerte carga sensual, y hasta obscena.

Ahora bien, a diferencia de lo que sucede con las Noches, el Corán no ha sido, hasta donde hemos podido 
relevar, objeto de estudios específicos. Es, por supuesto, mencionado en los trabajos que abordan la relación 
de Borges con el islam, y en algunos casos se analiza su función en algún texto particular. Queremos proponer 
aquí, entonces, una caracterización del acercamiento de Borges a dicho libro y un relevamiento de las referencias 
explícitas al texto sagrado islámico en la literatura de Borges, esquematizándolas a partir de sus diversas funciones.7

2. Una lectura irreverente

Comenzaremos nuestra aproximación con dos referencias al Corán que se encuentran en textos de Borges de 
la década de 1950, y que consideramos particularmente relevantes para definir el lugar del Libro en la producción 
borgeana. La primera está en «El enigma de Edward Fitzgerald», publicado en el diario La Nación en 1951. Al 
presentarnos a Omar Jayam (Umar Ben Ibrahim), nos dice el ensayista: «Es ateo, pero sabe interpretar de un 
modo ortodoxo los más arduos pasajes del Alcorán, porque todo hombre culto es un teólogo, y para serlo no 
es indispensable la fe» (Borges, 1996b, p. 61). Esta afirmación podemos extenderla al propio escritor, pues su 
lectura del Corán, en este caso, no es una lectura religiosa. Borges no se acerca al libro sagrado del islam como un 
creyente sino, para ponerlo en sus términos, como «un hombre culto» que conoce esa tradición, como ya dijimos, 
pero no participa de la fe. En ese sentido, el posicionamiento que construye en relación con el texto coránico 
es similar al que despliega con respecto a la Biblia cristiana: un notable interés y conocimiento que no implica 
una adhesión confesional (Adur, 2014).8 El acercamiento de Borges al libro sagrado del cristianismo ha sido 
frecuentemente caracterizado como un interés «estético» o «literario» (Aizenberg, 1997; Vélez, 2011; Cervera 
Salinas, 2011). De modo similar, entendemos que Borges tuvo esos mismos intereses en su aproximación al 
Corán. De este modo, aunque en términos comparativos la intertextualidad e hipertextualidad con el texto bíblico 

7.	  En este estudio trabajamos a partir de la traducción castellana del Corán realizada en 1951 por el ya citado Cansinos Assens 
(2006) —confrontándola, en algunos casos, con otras versiones—. Si bien la lectura de traducciones no puede considerarse como 
equivalente a la del texto original en árabe, el propio Borges ignoraba esa lengua —más allá de sus esfuerzos por estudiarla al final 
de su vida, a los que ya aludimos— y solo pudo acceder a traducciones del libro sagrado del islam. Subrayemos, entonces, que las 
afirmaciones de este trabajo no se refieren al texto coránico en sí mismo —que está en árabe—, sino a su funcionamiento en la obra del 
escritor argentino.

8.	  Es conveniente subrayar que, al plantear su acercamiento al Corán, no nos referimos a las «creencias» de Borges en tanto 
individuo, sino a su «posicionamiento» y las operaciones que realiza en tanto escritor. Desarrollamos esta distinción y los modos de 
abordar la postura de Borges respecto a las religiones en nuestra tesis doctoral (Adur 2014), retomando aportes de Bourdieu (1997) y 
Maingueneau (2006).



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

393

son mucho más frecuentes en la obra de Borges —lo que responde, posiblemente, a que era un texto que el escritor 
conocía bien desde su infancia y que tiene una mayor presencia en la tradición de la literatura occidental (Vélez, 
2011)—, las referencias al Corán, como veremos, son también significativas.9

La segunda referencia que queremos evocar es quizás la más célebre mención del Corán en toda la obra 
borgeana. La encontramos en la conferencia «El escritor argentino y la tradición», —dada en 1951 y recogida 
luego en la segunda edición de Discusión, publicada en 1957—:

He encontrado días pasados una curiosa confirmación de que lo verdaderamente nativo suele y puede prescindir del 
color local; encontré esta confirmación en la Historia de la declinación y caída del Imperio Romano de Gibbon. 
Gibbon observa que en el libro árabe por excelencia, en el Alcorán, no hay camellos; yo creo que si hubiera alguna 
duda sobre la autenticidad del Alcorán, bastaría esta ausencia de camellos para probar que es árabe. Fue escrito por 
Mahoma, y Mahoma, como árabe, no tenía por qué saber que los camellos eran especialmente árabes; eran para él 
parte de la realidad, no tenía por qué distinguirlos; en cambio un falsario, un turista, un nacionalista árabe, lo primero 
que hubiera hecho es prodigar camellos, caravanas de camellos en cada página; pero Mahoma, como árabe, estaba 
tranquilo: sabía, que podía ser árabe sin camellos. Creo que los argentinos podemos parecernos a Mahoma, podemos 
creer en la posibilidad de ser argentinos sin abundar en color local (Borges, 1996a, p. 270).

Son varias las cuestiones que esta cita permite señalar acerca de la influencia del Corán en la obra de Borges. 
En primer lugar, aquí tenemos un ejemplo significativo de lo que antes llamamos el acercamiento literario de 
Borges al libro sagrado del islam. Nos referimos a que la consideración no tiene que ver con el contenido del texto 
coránico, en cuanto revelación divina, sino a su construcción en términos de relato. De hecho, Borges incluye esta 
referencia en una conferencia donde está discutiendo la idea de la representatividad y el color local en la literatura. 
La omisión de camellos en la obra escrita por Mahoma se integra, aunque sea por contraste, a la misma serie en la 
que incluye la relación de Jean Racine, poeta francés, con los temas griegos y latinos, y la de William Shakespeare 
con los escandinavos y escoceses (Borges, 1996a, p. 270).

En segundo lugar, notemos que la omisión de rasgos típicos señalada por Borges en el libro sagrado del 
islam  contrasta no solo con el exceso de color local que atribuye a ciertas obras ostentosamente nacionales —
así, Sarlo (2003, p. 62) afirma que hay demasiados caballos en Don Segundo Sombra como para tomar en serio 
su pretensión de representatividad—sino también con los excesos exotistas del orientalismo argentino, y más 
generalmente occidental, al que nos hemos referido antes.10 Donde Lugones y sus seguidores multiplicarían los 
9.	  El buscador del Borges Center de la Universidad de Pittsburgh registra referencias al Corán en cerca de treinta textos del 
escritor argentino.

10.	  Con respecto a la cuestión del color local puede recordarse lo que el propio escritor afirma en el texto citado «La busca de 
Averroes»: «para estar libre de un error […] conviene haberlo profesado» (Borges, 1996a, p. 586). En efecto, Borges abundó en su obra 
de juventud en elementos «criollos» —almacenes rosados, compadritos, tapias, entre otros— como queda testimoniado en las primeras 
ediciones de sus poemarios de los años veinte: Fervor de Buenos Aires (1923), Luna de enfrente (1925), Cuaderno San Martín (1929) y, 
de modo programático, en «El tamaño de mi esperanza», ensayo que abre el libro homónimo, publicado en 1926. Es justamente en «El 
escritor argentino y la tradición» donde, a continuación del párrafo que citamos, se encuentra una de las más famosas abjuraciones del 
escritor sobre ese aspecto de su obra temprana: «Durante muchos años, en libros ahora felizmente olvidados, traté de redactar el sabor 
[…] de Buenos Aires; naturalmente abundé en palabras locales […] y escribí así aquellos olvidables y olvidados libros» (Borges, 1996a, 
p. 270). Sobre esta primera etapa criollista de la obra del autor remitimos al estudio de Olea Franco (1993).



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

394

camellos –o los magos, las odaliscas, cualquier elemento que considerasen idiosincrático–, un auténtico árabe los 
omite: por eso es un libro oriental y no meramente orientalista.

Sin embargo, como señalan Lastra (1996) y Zaid (2005), entre otros, hay casi una veintena de referencias 
a camellos en el Corán11. Al respecto, Borges, como vimos, afirma que la información proviene de un texto de 
Edward Gibbon. Se trata de una nota al pie (la 13), del capítulo l de Declinación y caída del Imperio Romano, 
«dedicado a la descripción de Arabia y al minucioso relato de la vida de Mahoma» (Lastra, 1996, p. 62). Allí se 
habla del animal en cuestión y se afirma que «vivo o muerto, cada parte del camello es útil al hombre: su leche es 
abundante y nutritiva…» (Gibbon, como se citó en Lastra, 1996, p. 62) —la traducción es nuestra—. Luego, el 
historiador británico afirma en una nota lo siguiente: «Mahomet himself, who was fond of milk, prefers the cow, 
and does not even mention the camel; but the diet of Mecca and Medina was already more luxurious…» (Gibbon, 
como se citó en Lastra, 1996, p. 62) —el énfasis es nuestro—. A partir de estas palabras, puede comprobarse que 
lo que Mahoma no menciona en el Corán es, según Gibbon, la leche de camello. Por lo tanto, la desaparición del 
animal en las páginas coránicas es, por deliberación o por error, una operación borgeana, una suerte de creative 
misreading.12

Esta comprobación nos permite subrayar algo que ya anticipamos, al decir que la lectura del Corán por parte 
de Borges no puede considerarse como religiosa. En su lugar, el escritor argentino utiliza e incluso «manipula» 
el texto de un modo análogo al que se comprueba en sus usos de la Biblia o de cualquier texto, sea este literario, 
científico, filosófico o religioso. Es a partir de estas lecturas desviadas que una obra se vuelve productiva en 
la literatura borgeana; es desde la irreverencia que —como concluye en el ensayo que citamos—se alcanzan 
«consecuencias afortunadas» (Borges, 1996a, p. 273). Frente a estas consideraciones, destacamos que este tipo 
de desvíos se cargan de un sentido particularmente transgresor al ser operados sobre textos que se proponen 
como sagrados. Por ende, alterar la «letra» de la revelación es, como advierten la Biblia y el Corán, exponerse al 
anatema (Ap 22: 18-19; sura 2, aleya 79).

3. Epígrafes, citas y otras alusiones al Corán en la literatura borgeana

El breve análisis de estas dos citas nos ha permitido situar los parámetros de la utilización del Corán en la obra 
de Borges: se trata de un acercamiento no creyente, una lectura no dogmática, que puede caracterizarse como 
«literaria» y «creativa». Esto puede comprobarse en distintas operaciones de lectoescritura sobre el Corán que 
encontramos a lo largo de la obra borgeana.

11.	  «Si bien es cierto que el Corán no prodiga camellos, tampoco los omite. Estos aparecen en varios lugares de este libro, y 
siempre significativamente», afirma Lastra (1996, p. 62). Por su parte, Zaid (2005) consigna diecinueve ocurrencias de estos animales.

12.	  La formulación creative misreading proviene de Bloom (1997). En la misma línea puede leerse la afirmación de Zaid (2005): 
«[el error de interpretación de la cita de Gibbon] hace a Borges más responsable de la afirmación. O no la verificó en el Corán, o no le 
importó, complacido con el argumento. Si non è vero, è ben trovato» (2005). En relación con ello, recordamos lo afirmado anteriormente 
por Almond (2004), de que cierta ignorancia puede potenciar el trabajo creativo.



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

395

En primer lugar, podemos constatar la integración de citas coránicas en relatos del escritor ambientados en 
Oriente. En estos casos, el Corán funciona como un texto sagrado para los personajes, como un elemento que es 
parte de sus culturas. Así, por ejemplo, en «El espejo de tinta», en «Etcétera», Historia universal de la infamia 
(Borges, 1996a), se transcribe un testimonio, supuestamente recogido por Richard Burton, de un hechicero que 
afirma: «Recorté la hoja en seis tiras, escribí talismanes e invocaciones en las cinco primeras, y en la restante las 
siguientes palabras que están en el glorioso Qurán: “Hemos retirado tu velo y la visión de tus ojos es penetrante”» 
(Borges, 1996a, p. 343). En un sentido similar, podrían considerarse algunas de las menciones del Corán en «La 
busca de Averroes», la presencia de «Alcoranistas» en «El hombre en el umbral» (1996a, p. 614) o la cita de la 
sura 71, aleya 23 en una nota de «El Zahir» (1996a, p. 594) e incluso la alusión al Corán que puede leerse en 
«Benares» (Fervor de Buenos Aires).13 En estos casos, las citas simplemente se recontextualizan en el marco de 
una ficción o un poema, como elementos constitutivos de este, que contribuyen a lo que Almond (2004) llama la 
«inducción de una atmósfera arábiga para el lector occidental» (p. 439) —la traducción es nuestra—. Este sería, 
por decirlo así, el grado mínimo de uso literario del libro sagrado del islam.

En segundo lugar, es posible relevar la consideración por parte del autor de ciertas estrategias o procedimientos 
formales del Corán. Si bien este tipo de lectura no es demasiado frecuente, no deja de ser significativa, en cuanto 
implica indudablemente una perspectiva literaria sobre el texto sagrado del islam. Podemos rastrearla, como 
dijimos, en la discusión sobre la no inclusión de camellos en el mismo —en tanto atribuye a Mahoma una opción 
estética, aunque sea inconsciente, contra el uso deliberado del color local (Mbaye, 2016, p. 221)— y en un pasaje 
de «Las kenningar» (1933), recogido en Historia de la eternidad, (1936), donde un texto coránico aparece en serie 
con otros ejemplos de figuras retóricas habituales entre los musulmanes:

Padre de la fragancia ¡oh jazmín! pregonan en El Cairo los vendedores. Mauthner observa que los árabes suelen 
derivar sus figuras de la relación padre-hijo. Así: padre de la mañana, el gallo; padre del merodeo, el lobo; hijo del 
arco, la flecha; padre de los pasos, una montaña. Otro ejemplo de esa preocupación: en el Qurán, la prueba más 
común de que hay Dios, es el espanto de que el hombre sea generado por unas gotas de agua vil (Borges, 1996a, p. 
380, apud Gómez, 2015).

Notemos que, en esta cita, Borges se construye como un enunciador que conoce el texto, es capaz de acudir a 
él en busca de ejemplos y de afirmar, sin citar ninguna fuente, cuál es la prueba más común de que hay Dios a lo 
largo del libro. En esta misma línea, podemos mencionar el interés del escritor por los modos de interpretación del 
Corán, particularmente lo que se denomina zahir y batin, lo evidente y lo oculto. La cuestión está presente en uno 
de los más célebres relatos del escritor, «El Zahir» recogido en El Aleph (1949), donde el narrador explica: «Zahir, 
en árabe, quiere decir notorio, visible; en tal sentido, es uno de los noventa y nueve nombres de Dios» (Borges, 
1996a, p. 593). Este concepto, como lo desarrolla Elia (1998), va ligado al de su opuesto complementario:

13.	  «la voz de un almuédano / apesadumbra desde su alta torre / el aire de este día / y anuncia a la ciudad de los muchos dioses / 
la soledad de Dios» (Borges, 1996a, p. 40). En este fragmento, Ferrín (1992) señala que hay una alusión a la sura 112 del Corán, «Dios 
es uno» (p. 114). Sin embargo, el autor se equivoca al afirmar que se trata de «la primera referencia de Borges al Islam» (p. 114), ya que 
el verso que cita no aparece en la versión de Fervor de Buenos Aires de 1923, sino que es un agregado de la reedición de 1969.



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

396

Zahir as a concept is traditionally coupled with, and opposed to, batin, thus making up a complete entity comprising 
thesis, antithesis, and synthesis. Batin, another Arabic word, is the antonym of zahir and means inner, innermost, 
concealed. The zahir and the batin are as inseparable as two sides […] The two terms are also paired, almost equated, 
in the Koran (p. 131).

El contrapunto entre zahir y batin, las «dos caras» del Corán, está presente también en «La busca de Averroes» 
(Borges, 1996a, p. 584). Explica la autora que se trata de una cuestión que ha sido eje de debates entre distintas 
escuelas de interpretación del texto sagrado del islam (Elia 1998, p. 133); lo cual es señalado también por otros 
autores (Nuñez Faraco, 2002, p. 117; Farag Fahim, 2011, p. 304). Incluso, propone que estos dos modos de leer 
pueden ser relevantes para abordar la propia obra borgeana, que tendría un significado evidente o literal, pero 
también resonancias ocultas, solo accesibles para un pequeño grupo (Elia, 1998, p. 136). En cualquier caso, la 
cuestión parece haber interesado al escritor argentino, quien a lo largo de toda su obra reflexiona acerca de los 
«modos de leer» —y, particularmente, textos sagrados—, pues «no en vano ha exaltado Borges la técnica de 
profundizar y desentrañar los distintos niveles de lectura» (Farag Fahim, 2011, p. 320).

En tercer lugar, podemos mencionar los epígrafes de dos relatos: «El milagro secreto» (1943), recogido en 
Ficciones (1944), y «Abenjacán el Bojarí, muerto en su laberinto» (1951), incluido luego en El Aleph. Una vez 
más, la capacidad de citar distintos lugares del Corán contribuye a construir una figura de autor que conoce el 
texto en detalle. El primero de los epígrafes dice:

Y Dios lo hizo morir durante cien años
y luego lo animó y le dijo:
—¿Cuánto tiempo has estado aquí?
—Un día o parte de un día, respondió.
Alcorán, ii, 261 («El milagro secreto», Borges, 1996a, p. 508).14

Entretanto, en uno de los primeros estudios sistemáticos sobre la obra del escritor, Barrenechea (2000) ya 
había señalado que la trama de este relato —que incluye entre los que proponen «versiones del motivo del tiempo 
abreviado o dilatado»— remite al episodio del Corán referenciado en el epígrafe (pp. 112-113).15 En ese sentido, 
Mbaye (2016), retoma a la crítica argentina y propone que el libro sagrado del islam le permite a Borges tramar 
esta noción de tiempo atípica, fundamentada en la oposición entre tiempo sagrado y tiempo profano: un año de 
tiempo sagrado está contenido en un instante de tiempo profano. Como señala el autor, ese mismo desajuste entre 

14.	  Tornielli (2001) situá la cita en el contexto del Corán, e indica un ligero desajuste en la versión castellana: «La traducción, cuyo 
autor no se cita, sería inobjetable a no ser por una palabra: “aquí”, en lugar de “así”, pues en realidad Dios pregunta al escéptico ¿cuánto 
tiempo has estado así? Es decir, cuánto tiempo ha estado muerto. Es probable que el error sea de imprenta, o de transcripción, dado el 
parecido entre ambas palabras. En todo caso, el texto original del Corán prescinde de circunstanciales: “¿cuánto permaneciste?” podría 
ser la traducción literal del árabe» (p. 2).

15.	  La aleya completa, en traducción de Cansinos Assens (2006), reza: «O como aquel que pasó por una ciudad y ella estaba 
derruida sobre sus ariches. Dijo: «¿Cómo no revive esto Alá, después de su muerte?» Y diz que Alá lo tuvo muerto cien años y después 
lo resucitó. Dijo [Alá]: «¿Cuánto tiempo estuviste?» Dijo: «Estuve un día o varios.» Dijo [Alá]: «No; que estuviste cien años; mira, pues, 
tu comida y tu bebida, no se envejecieron, y mira tu asno, y tus sandalias; señal para las gentes y mira los huesos, cómo los desperdigo 
y luego los visto de carne.» Luego, pues, que se le hizo claro, dijo: «Sé que Alá [es] sobre toda cosa poderoso» (p. 43).



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

397

tiempos puede comprobarse en varias leyendas de la tradición islámica, por ejemplo, la historia de los jóvenes en 
la cueva, referida en la sura 18 del Corán.16 La relación es, en este sentido, patente:

La tradición islámica sirve, como queda dicho, de preámbulo, de antesala a la historia narrada. Incluso se podría 
decir sin exagerar que Borges hace en este relato una sutil y dúctil exegesis literaria de este versículo del Corán. En 
efecto, la historia de Hladik es una interpretación literaria, una anécdota ilustrativa de ese tiempo sagrado que el 
versículo plantea (p. 225).

Con respecto al epígrafe de «Abenjacán el Bojarí, muerto en su laberinto», creemos que contribuye a dotar de 
atmósfera oriental o miliunanochesca a un relato que transcurre en Inglaterra. La cita coránica es un fragmento 
de la aleya 40, de la sura 29, titulada justamente «La araña»: «… son comparables a la araña, que edifica una 
casa. Alcorán, xxix, 40» (Borges, 1996a, p. 600). En comparación, la aleya completa dice: «Semblanza de los que 
tomaron fuera de Alá patrón como semblanza de la araña [que] tomó casa, y, ciertamente, la más liviana de las casas 
[es] la casa de la araña si supieren» (Cansinos Assens, 2006, p. 288). En este caso, a partir del recorte de la cita, 
el relato se desvía del sentido de la aleya, en cuanto lo que esta sugiere es la fragilidad de la tela —análoga a la de 
las casas de quienes prescinden de Dios—, mientras que el cuento desarrolla la idea de la telaraña como laberinto, 
que permite atrapar al enemigo (Mbaye, 2016, p. 225).17 A partir de estas interpretaciones, podemos considerar 
esta operación como otro ejemplo de creative misreading por parte de Borges. En términos más amplios, la 
elección de estos paratextos sugiere que el Corán puede pensarse como una de las posibles fuentes de inspiración 
de los cuentos o, en todo caso, que al ser puestas en relación con estos se subraya la potencia imaginativa — es 
decir, literaria— del libro sagrado del islam.

Por último, en un sentido similar, citamos el relato titulado «El burak», incluido en Manual de zoología 
fantástica (1957). Se trata de una figura de la tradición islámica que Borges ya había evocado brevemente en una 
nota de Historia de la eternidad (1936), como ilustración de que «el tiempo de los hombres no es conmensurable 
con el de Dios» (Borges, 1996a, p. 361).18 En el libro de 1957, escrito en colaboración con Margarita Guerrero, 
el escritor amplía la referencia en lo que constituye quizás el mayor grado de literaturización del Corán en toda 

16.	  El estudio de Betancort Santos (2010) sugiere que Borges podría estar dialogando aquí, más ampliamente, con una concepción 
del tiempo no occidental, que involucra otras cosmovisiones, vinculadas al ámbito hindú. La autora indaga el trabajo con la temporalidad 
en «Las ruinas circulares», relacionándola con otros relatos de Ficciones, para afirmar finalmente que el escritor «está ejercitando un 
desconcierto temporal típico de las mitologías indias, con el afán de señalar la banalidad del tiempo convencional frente al tiempo 
sagrado […], inspiración que llevaría a su indagación más directa en otro cuento de Ficciones, «El milagro secreto», en el que el instante 
concedido a un hombre antes de morir, contiene la parálisis temporal en la que logra la eternidad de la creación de una obra literaria» 
(pp. 383-384).

17.	  Para una lectura diversa de la cita coránica en este texto, véase López Baralt (2012).

18.	  «Se sabe que el Profeta fue arrebatado hasta el séptimo cielo por la resplandeciente yegua Alburak y que conversó en cada uno 
con los patriarcas y ángeles que lo habitan y que atravesó la Unidad y sintió un frío que le heló el corazón cuando la mano del Señor le 
dio una palmada en el hombro. El casco de Alburak, al dejar la tierra, volcó una jarra llena de agua; a su regreso, el Profeta la levantó y 
no se había derramado una sola gota» (Borges, 1996a, p. 361). Sobre este pasaje, que puede vincularse con el epígrafe del ya citado «El 
milagro secreto», ver Farag Fahim (2011, pp. 313-314). 



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

398

su obra:

El primer versículo del capítulo diecisiete del Alcorán consta de estas palabras: «Alabado sea El que hizo viajar, 
durante la noche, a su siervo desde el templo sagrado hasta el templo que está más lejos, cuyo recinto hemos 
bendecido, para hacerle ver nuestros signos». Los comentadores declaran que el alabado es Dios, que el siervo es 
Mahoma, que el templo sagrado es el de La Meca, que el templo distante es el de Jerusalén y que, desde Jerusalén, 
el Profeta fue transportado al séptimo cielo. En las versiones más antiguas de la leyenda, Mahoma es guiado por un 
hombre o un ángel; en las de fecha posterior, se recurre a una cabalgadura celeste, mayor que un asno y menor que 
una mula. Esta cabalgadura es Burak, cuyo nombre quiere decir «resplandeciente». Según Burton, los musulmanes 
de la India suelen representarlo con cara de hombre, orejas de asno, cuerpo de caballo y alas y cola de pavo real. 
Una de las tradiciones islámicas refiere que Burak, al dejar la tierra, volcó una jarra llena de agua. El Profeta fue 
arrebatado hasta el séptimo cielo y conversó en cada uno con los patriarcas y ángeles que lo habitaban y atravesó la 
Unidad y sintió un frío que le heló el corazón cuando la mano del Señor le dio una palmada en el hombro. El tiempo 
de los hombres no es conmensurable con el de Dios; a su regreso, el Profeta levantó la jarra de la que aún no se había 
derramado una sola gota. Miguel Asín Palacios habla de un místico murciano del siglo xiii, que en una alegoría que 
se titula «Libro del nocturno viaje hacia la Majestad del más Generoso» ha simbolizado en Burak el amor divino. En 
otro texto se refiere al «Burak de la pureza de la intención» (Borges & Guerrero, 1995, p. 48).

Un «versículo» o aleya del Corán es recontextualizado en una antología de «seres imaginarios», con un 
propósito eminentemente estético. En este caso, el texto sagrado del islam funciona como un punto de partida para 
desarrollos imaginativos, cada vez más literarios, que se atribuyen a «versiones» o «tradiciones islámicas» –de las 
que también Borges manifiesta tener un cierto conocimiento antes que al texto mismo. En cualquier caso, el Corán 
y sus tradiciones, nuevamente, se leen aquí por su potencia literaria más que por su mensaje divino.

4. La madre del libro: El Corán como libro absoluto y eterno

Ahora bien, más allá de estos usos que enumeramos, la noción más recurrentemente asociada al Corán en 
la literatura borgeana es la de «libro sagrado o absoluto». La encontramos por primera vez en un ensayo de 
1932, titulado «Una vindicación de la Cábala», donde, como es frecuente en la obra de Borges, se aproximan las 
concepciones del Corán y de la Biblia:

Ese concepto [el de inspiración mecánica de la Biblia], que hace de evangelistas y profetas, secretarios impersonales 
de Dios que escriben al dictado, está con imprudente energía en la Formula consensus helvética, que reclama 
autoridad para las consonantes de la Escritura y hasta para los puntos diacríticos —que las versiones primitivas no 
conocieron. […] Los islamitas pueden vanagloriarse de exceder esa hipérbole, pues han resuelto que el original del 
Corán —la madre del Libro— es uno de los atributos de Dios, como Su misericordia o Su ira, y lo juzgan anterior 
al idioma, a la Creación (Borges, 1996a, p. 209).

Podemos notar que el Corán, al igual que la Biblia, es concebido como obra de una inteligencia absoluta, 
divina, capaz de controlar cada detalle del texto. El libro sagrado del islam es, además, un «libro impenetrable 
a la contingencia», donde «la colaboración del azar es calculable en cero» (1996a, p. 211). Desde luego, como 
afirmamos repetidamente, el acercamiento de Borges al texto coránico no es religioso. Por el contrario, el hecho 



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

399

de que comprenda y acepte la potencia de la noción de un libro como obra de una inteligencia divina, no significa 
que la comparta sino, ante todo, que le resulta productiva para pensar fenómenos literarios. Así, la crítica ha 
señalado con frecuencia que el concepto de libro absoluto funciona como una suerte de modelo —imposible, pero 
siempre perseguido— para la construcción de la propia literatura borgeana (Aizenberg, 1997; Ruiz, 2002; Attala, 
2016; Adur, 2021). De este modo, la obra de Borges en relación con el Corán

se exige en la dirección de ese límite absoluto de quien escribe un texto impermeable a la contingencia y estrictamente 
necesario, el escritor que aspira a construir un texto que idealmente sea «un mecanismo de infinitos propósitos, de 
variaciones infalibles, de revelaciones que acechan, de superposiciones de luz» y que justifique ser interrogado hasta 
lo absurdo (Ruiz, 2002, p. 206).

Ahora bien, los críticos en general asocian esta noción a la Biblia, tal como Borges lo hace en «Vindicación 
de la Cábala». Pero como también queda claro en este ensayo, es en realidad el Corán el libro que encarna este 
concepto en grado sumo. No se trata solo de un libro «inspirado por Dios», sino de un libro que es directamente 
«un atributo de Dios» y puede considerarse entonces «sagrado» o «divino» en un nivel superior a la Biblia. 
Por tanto, el libro sagrado del islam no es únicamente un «libro absoluto», sino «eterno». Se trata de una idea 
persistente en el escritor, que reencontramos en términos muy similares, en ensayos de distintas épocas.

La siguiente aparición relevante de este tópico se da en un relato crucial para considerar la perspectiva de 
Borges no solo sobre el Corán, sino, más ampliamente, sobre el islam: el ya citado «La busca de Averroes» 
(1947). En este relato hallamos varias alusiones al Corán, en una de las cuales reencontramos la definición del 
libro increado, eterno:

Otro huésped negó con indignación que la escritura fuese un arte, ya que el original del Qurán —la madre del 
Libro— es anterior a la Creación y se guarda en el cielo. Otro habló de Cháhiz de Basra, que dijo que el Qurán es una 
sustancia que puede tomar la forma de un hombre o la de un animal, opinión que parece convenir con la de quienes le 
atribuyen dos caras. Farach expuso largamente la doctrina ortodoxa. El Qurán (dijo) es uno de los atributos de Dios, 
como Su piedad; se copia en un libro, se pronuncia con la lengua, se recuerda en el corazón, y el idioma y los signos 
y la escritura son obra de los hombres, pero el Qurán es irrevocable y eterno. Averroes, que había comentado la 
República, pudo haber dicho que la madre del Libro es algo así como su modelo platónico, pero notó que la teología 
era un tema del todo inaccesible a Abulcásim (1996a, p. 584) —el énfasis es nuestro—.

En este fragmento, vemos que no solo se insiste en lo dicho en el ensayo de 1932 acerca de la eternidad 
del texto sagrado del islam, sino que se agrega la posibilidad de entender el Corán «celeste» como arquetipo 
platónico. Esta idea parece quedar asociada al tópico y la reencontramos en un importante ensayo de comienzos 
de los años cincuenta, titulado «Del culto de los libros», recogido en Otras inquisiciones (1952):

A la noción de un Dios que habla con los hombres para ordenarles algo o prohibirles algo, se superpone la del Libro 
Absoluto, la de una Escritura Sagrada. Para los musulmanes, el «Alcorán» (también llamado El Libro, Al Kitab), 
no es una mera obra de Dios como las almas de los hombres o el universo; es uno de los atributos de Dios como Su 
eternidad o Su ira. En el capítulo xiii, leemos que el texto original, La Madre del Libro, está depositado en el Cielo. 
Muhammad-al-Ghazali, el Algazel de los escolásticos, declaró: «el Alcorán se copia en un libro, se pronuncia con la 
lengua, se recuerda en el corazón y, sin embargo, sigue perdurando en el centro de Dios y no lo altera su pasaje por 



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

400

las hojas escritas y por los entendimientos humanos». George Sale observa que ese increado Alcorán no es otra cosa 
que su idea o arquetipo platónico; es verosímil que Algazel recurriera a los arquetipos, comunicados al Islam por la 
Enciclopedia de los Hermanos de la Pureza y por Avicena, para justificar la noción de la Madre del Libro (1996b, 
pp. 92-93).

La noción parece haber quedado fijada en sus rasgos fundamentales y la reencontramos sin demasiadas 
modificaciones en dos conferencias de la última etapa de su producción: «El libro» y «La cábala». En «El libro», 
la primera de una serie de cinco clases dictadas en la Universidad de Belgrano y recogidas en Borges oral (1979), 
el escritor vuelve a presentar el Corán como ejemplo de libro sagrado:  

En la antigüedad hay algo que nos cuesta entender, que no se parece a nuestro culto del libro. Se ve siempre en 
el libro a un sucedáneo de la palabra oral, pero luego llega del Oriente un concepto nuevo, del todo extraño a la 
antigüedad clásica: el del libro sagrado. Vamos a tomar dos ejemplos, empezando por el más tardío: los musulmanes. 
Estos piensan que el Corán es anterior a la creación, anterior a la lengua árabe; es uno de los atributos de Dios, no 
una obra de Dios; es como su misericordia o su justicia. En el Corán se habla en forma asaz misteriosa de la madre 
del libro. La madre del libro es un ejemplar del Corán escrito en el cielo. Vendría a ser el arquetipo platónico del 
Corán, y ese mismo libro lo dice el Corán, ese libro está escrito en el cielo, que es atributo de Dios y anterior a la 
creación. Esto lo proclaman los sulems o doctores musulmanes (Borges, 1996c, p. 179).

En «La cábala», conferencia dictada en 1977 y recogida posteriormente en el volumen Siete noches (1980), 
encontramos una descripción muy semejante del «libro mágico»:

Señala Spengler en el capítulo de Der Untergang des Abenlandes consagrado a la cultura mágica que el prototipo 
de libro mágico es el Corán. Para los ulemas, para los doctores de la ley musulmanes, el Corán no es un libro como 
los demás. Es un libro (esto es increíble pero es así) anterior a la lengua árabe; no se lo puede estudiar ni histórica 
ni filológicamente pues es anterior a los árabes, anterior a la lengua en que está y anterior al universo. Ni siquiera se 
admite que el Corán sea obra de Dios; es algo más íntimo y misterioso. Para los musulmanes ortodoxos el Corán es 
un atributo de Dios, como Su ira, Su misericordia o Su justicia. En el mismo Corán se habla de un libro misterioso, 
la madre del libro, que es el arquetipo celestial del Corán, que está en el cielo y que veneran los ángeles (, Borges 
1996c, p. 168).

Nótese que la parentética que introduce Borges en este segundo fragmento, «(esto es increíble, pero es así)», 
explicita una vez más que su acercamiento al Corán no se da desde el punto de vista de un creyente — pues lo 
que enuncia le parece, literalmente, «increíble»—. En ese sentido, podríamos ampliar esta enumeración con 
otras menciones de este mismo tópico en distintas épocas —«Martín Fierro y los críticos» en El Martín Fierro 
(1953),19 «Cansinos y Las mil y una noches» en La Nación (1960)—20 e incluso en los versos de «Tamerlán» en El 

19.	 «El concepto de que cada país debe tener un libro es muy viejo y al principio fue de índole religiosa. En el Corán se llama a 
los judíos la gente del Libro, y los hindúes creen que el Veda es eterno y que la divinidad, en cada una de las creaciones periódicas del 
universo recuerda, para crear cada cosa, las palabras del Veda. Del concepto de libro canónico religioso se pasó, a comienzos del siglo 
xix, al de libros canónicos nacionales» (Borges & Guerrero, 2005, p. 59).

20.	 «Dos tareas encomendó la suerte a los árabes. Una fue predicar a un orbe de idólatras que no hay otros dioses que Dios o (como 
quiere Burton) que no hay más dios que el Dios; otra fue salvar para el Occidente el pensamiento de Aristóteles, varón profetizado, en 
opinión de algunos comentadores, por un versículo del eterno Corán, libro que consideran un atributo de la mente divina, anterior al 
idioma en que se escribió y aun al primer instante del tiempo» (Borges, 2003, p. 53).



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

401

oro de los tigres (1972): «el Alcorán, El Libro de los Libros / anterior a los días y a las noches» (Borges, 1996b, 
p. 459). Pero, como dijimos, los rasgos fundamentales de esta concepción del Corán parecen quedar definidos 
entre los años treinta y cuarenta.

El Corán se propone, al igual que la Biblia, como «obra de la inteligencia divina» y, por lo tanto, un libro 
«sagrado» y «absoluto». En este aspecto, resulta modélico para la literatura de Borges. Pero, como vimos, el 
Corán parece llevar la noción de libro sagrado a un extremo y, como afirma Gesché (2010), llevar las ideas hasta 
su límite es la mejor manera de comprenderlas, o cuestionarlas, a fondo.21 El Corán no solo es «obra de Dios», 
sin que es directamente un «atributo de Dios» y, por lo tanto, «anterior a la creación», de modo que Borges lo 
compara con los arquetipos platónicos. Es «eterno» e «inalterable», más allá de cualquier lectura, «no lo altera 
su pasaje por las hojas escritas y por los entendimientos humanos» y «no se lo puede estudiar ni histórica ni 
filológicamente», como vimos en los fragmentos citados anteriormente. De este modo, proponemos que esta 
noción de «libro inalterable» funciona como contrapunto extremo que permite definir una de las ideas centrales 
de la poética borgeana.

En «Notas sobre (hacia) Bernard Shaw», el escritor argentino afirma que «El libro no es un ente incomunicado: 
es una relación, es un eje de innumerables relaciones» (Borges, 1996b, p. 125). Esta concepción de la literatura 
puede rastrearse a lo largo de buena parte de la producción del autor. Pensemos en un relato fundacional, como 
«Pierre Menard, autor del Quijote» (1939) y en uno de los últimos, «El libro de arena» (1975) que ficcionalizan 
una convicción persistente de Borges: no es posible leer la misma página dos veces. Recordemos la visión borgiana 
al respecto en la ya citada conferencia sobre «El libro»:

¿Qué son las palabras acostadas en un libro? ¿Qué son esos símbolos muertos? Nada absolutamente. ¿Qué es un 
libro si no lo abrimos? Es simplemente un cubo de papel y cuero, con hojas; pero si lo leemos ocurre algo raro, 
creo que cambia cada vez. […] Cada vez que leemos un libro, el libro ha cambiado (Borges, 1996c, p. 183, nuestro 
destacado).

Esta concepción del libro humano —uno de los «instrumentos del hombre» (1996c, p. 177), lo define el au-
tor— aparece en la misma conferencia en que Borges se refiere al libro divino. Aunque ambas nociones no se 
encuentran explícitamente vinculadas en el texto, el escritor parece concebirlos por contraste: el libro humano, 
que varía en cada lectura, se opone al divino, el arquetipo inalterable, «la Madre del Libro», El Corán.

5. Consideraciones finales

En este breve recorrido quisimos hacer solo una primera aproximación a un tópico que merece investigaciones 
más amplias. Procuramos simplemente fijar algunos parámetros para pensar los usos y funciones del Corán en la 
literatura borgeana. El acercamiento del escritor al libro sagrado del islam se realiza desde un posicionamiento 

21.	 «La mejor manera de llegar hasta el fondo de una cuestión, aunque no se trate de decidir única y definitivamente a partir de ello, 
es llevarla hasta su límite, no ya para querer explicarla, sino con el propósito de cuestionarla hasta el fin» (Gesché, 2010, p. 10).



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

402

«no creyente», que conoce el texto y algunos de los conceptos centrales de sus tradiciones interpretativas, pero no 
participa de la fe en su naturaleza sagrada. Por eso, consideramos que el uso borgeano del texto coránico puede 
caracterizarse como literario y creativo, de acuerdo a las distintas funciones que hemos descrito.

Si bien en muchos casos estas funciones se solapan —es decir, en un mismo texto, las referencias al libro 
cumbre del islam pueden funcionar en más de un sentido—, hemos procurado sistematizarlas distinguiendo, en 
principio, cuatro niveles de funcionamiento. En primer lugar, en algunos textos de Borges se integran citas y 
alusiones al Corán en relación con personajes islámicos: lo hemos visto, por ejemplo, en «El espejo de tinta», «El 
hombre en el umbral» y «Benarés». En segundo lugar, comentamos ciertos procedimientos formales observados 
en el texto sagrado del islam y discutimos los modos de leerlo como en el pasaje citado de «El escritor argentino 
y la tradición» sobre la prescindencia de elementos de «color local» en el Corán, o en la discusión de las figuras 
retóricas empleadas en el texto coránico en «Las kenningar». En tercer lugar, observamos la utilización de citas 
como fuente de epígrafes para relatos —«El milagro secreto», «Abenjacán el Bojarí, muerto en su laberinto»— e 
incluso como punto de partida para una de las entradas del Manual de zoología fantástica (1957). En síntesis, 
podríamos afirmar que las distintas funciones de las referencias al Corán en la obra de Borges implican diferentes 
formas de relaciones transtextuales —tal como las definió Genette (1989)— entre la obra literaria y el texto 
sagrado: intertextualidad o cita, metatextualidad o comentario y, más acotadamente, paratextualidad, en los 
epígrafes, y hasta hipertextualidad —en los casos de «El burak» y, al menos parcialmente, «El milagro secreto»—.

Ahora bien, la función más recurrente del Corán en la obra de Borges es como ejemplo paradigmático de 
la noción de «libro absoluto», la cual no es valorada desde la fe, sino como una concepción que resulta clave 
para comprender la historia de los modos de leer y modélica para el proyecto literario del autor.22  En principio, 
proponemos que, si la idea de libro absoluto, escrito por una inteligencia divina, es común a la Biblia y al 
Corán, este último tiene el añadido de ser «eterno» e «increado». «La madre del Libro», el Corán «celeste», es 
directamente un «atributo divino». Propusimos que es en contrapunto con esta noción de un libro divino, que 
preexiste a su escritura y, desde luego, a cualquier lectura, que Borges delinea la noción de libro humano, fruto 
del encuentro del texto con cada lector y, en ese sentido, inestable, móvil, novedad siempre nueva en cada lectura. 
Frente a la inmutabilidad del libro divino, Borges parece valorar la humana mutabilidad de la literatura, hecha de 
lecturas, es decir «versiones y perversiones» (Borges 1996a, p. 561).

22.	  En tanto implica un «comentario» sobre las características del libro sagrado del islam, esta función podría entenderse en la 
órbita de la metatextualidad; pero por su relevancia y por el carácter modélico que tiene para la literatura de Borges, preferimos una 
consideración singular.

con.



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

403

Referencias bibliográficas

1. Adur, L. (2014). Borges y el cristianismo: posiciones, diálogos y polémicas [Tesis doctoral, Universidad de 
Buenos Aires]. http://repositorio.filo.uba.ar/handle/filodigital/4410
2. Adur, L. (2021). Borges y las religiones. Puntos de partida. En L. Adur (Ed.), Borges 120 (pp. 31-57). Fundación 
Internacional Jorge Luis Borges.
3. Almond, I. (2004). Borges the Post-Orientalist: Images of the Islam from the Edge of the West. Modern Fiction 
Studies, 50 (2), 435-459.
4. Almond, I. (2007). Borges and the Finitude of Islam. En The New Orientalist: Postmodern Representations of 
Islam from Foucault to Baudrillard (pp. 65-93). I.B. Tauris.
5. Aizenberg, E. (1997). Borges, el tejedor del Aleph y otros ensayos. Vervuert-Iberoamericana.
6. Attala, D. (2016). Jorge Luis Borges y la Biblia. En D. Attala & G. Fabry (Eds.), La Biblia en la literatura 
hispanoamericana (pp. 475-500). Trotta.
7. Attala, D. (2019). La Bible dans le miroir des Mille et une nuits. ThéoRèmes, 14. http://journals.openedition.
org/theoremes/2592
8. Barrenechea, A. M. (2000). La expresión de la irrealidad en la obra de Jorge Luis Borges. Ediciones del 
Cifrado.
9. Betancort Santos, S. (2010). «Oriente no es una pieza de museo. Jorge Luis Borges y las culturas de la India». 
[Tesis doctoral, Universidad de Salamanca]. https://gredos.usal.es/handle/10366/76394
10. Bloom, H. (1997). The Anxiety of Influence. Oxford University Press.
11. Borges, J. L. (1996a). Obras completas i. Emecé.
12. Borges, J. L. (1996b). Obras completas ii. Emecé.
13. Borges, J. L. (1996c). Obras completas iv. Emecé.
14. Borges, J. L. (1999). Borges en Sur. Emecé.
15. Borges, J. L. (2003). Textos recobrados 1956-1986. Emecé.
16. Borges, J. L. & Guerrero, M (1995). Manual de zoología fantástica. Fondo de Cultura Económica.
17. Borges, J. L. (2005) El Martín Fierro. Emecé.
18. Bourdieu, P. (1997). Las reglas del arte. Génesis y estructura del campo intelectual. [Traducido de Les règles 
de l’art. Genèse et structure du champ littéraire]. Anagrama.
19. Cala, C. (1992). Borges y los árabes. Philologia hispalensis, 7, 103-112. http://institucional.us.es/revistas/
philologia/7/art_9.pdf
20. Cantarino, V. (1969). Nota sobre las influencias árabes en Borges. Hispania, 52, 53-55.
21. Cervera Salinas, V. (2011). El universo sensitivo del verbo poético. Cartaphilus. Revista de investigación 
crítica y estética, 9, 98-110. https://revistas.um.es/cartaphilus/article/view/142521
22. Elia, N. (1998). Islamic Esoteric Concepts as Borges Strategies. Variaciones Borges, 5, 129-144.



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

404

23. El Korán (C. Assens, Traducción, prólogo y notas). (2006). Arca.
24. Farag Fahim, I. (2011). «Libro y laberinto eran un solo objeto». Jorge Luis Borges, constructor de laberintos 
literarios. [Tesis doctoral, Universidad de Salamanca]. https://gredos.usal.es/bitstream/handle/10366/110658/
DLEH_Farag_fahim_I_Libro_y_laberinto.pdf?sequence=1&isAllowed=y
25. Ferrín, E. (1992). El islam de Borges. Philologia hispalensis, 7, 113-140. https://revistascientificas.us.es/
index.php/PH/article/download/2038/1883
26. Gamerro, C. (2015) Facundo o Martín Fierro. Los libros que inventaron la Argentina. Sudamericana.
27. Gasquet, A. (2010). Oriente al sur. El orientalismo literario argentino de Esteban Echeverría a Roberto Arlt. 
Eudeba.
28. Genette, G. (1989). Palimpsestos: la literatura en segundo grado. Aguilar.
29. Gesché, A. (2010). El mal. Sígueme.
30. Gómez, D. (2015). Orientalismos latinoamericanos. Borges y una nueva perspectiva en torno a la 
representación arábigo-persa en Historia de la eternidad. Saga. Revista de Letras, 4, 59-74. https://rephip.unr.
edu.ar/handle/2133/12112
31. Lastra, P. (1996). Borges, Gibbon y El Korán. Acta Literaria (revista: Concepción, Chile), 21, 123-125. http://
www.bibliotecanacionaldigital.gob.cl/bnd/628/w3-article-255887.html
32. López Baralt, L. (2012). Ultra Auroram et Gangem. Los laberintos islámicos de Jorge Luis Borges. En R. 
Fine y D. Blaustein (Eds.), La fe en el universo literario de Jorge Luis Borges (pp. 111-135). Georg Olms Verlag.
33. López Baralt, L. (2013). Islamic themes. In E. Williamson (Ed.), The Cambridge Companion to Jorge Luis 
Borges (pp. 68-80). Cambridge University Press.
34. Maingueneau, D. (2006). Discurso Literario. Contexto.
35. Mbaye, Djibril. (2016). La presencia de la tradición islámica en algunos relatos de Ficciones y El Aleph. 
Verbeia, 1, 217-229. https://www.ucjc.edu/wp-content/uploads/11.-Djibril-Mbaye.pdf
36. Nuñez Faraco, H. (2002). The Theme of Lovesickness in «El Zahir». Variaciones Borges, 14, 115-155.
37. Olea Franco, R. (1993). El otro Borges, el primer Borges. Fondo de Cultura Económica.
38.  Ruiz, P. (2002). El último cuento policial de Borges y lo que había en el laberinto. Variaciones Borges, 14, 
203-235.
39. Rodríguez Monegal, E. (1993). Borges. Una biografía literaria. Fondo de Cultura Económica.
40. Santa Biblia (versión de Casiodoro de Reina revisada por Cipriano Valera) (2011). Sociedades Bíblicas Unidas.
41. Sarlo, B. (2003) Borges, un escritor en las orillas. Seix Barral.
42. Spivatovsky, E. (1968). In Search of Arabic Influences on Borges. Hispania, 51 (2), 223-231.
43. Taboada, H. (2010a). Los orientales y el nombre. Estudios de Asia y Africa, 45 (1), 201-208. https://www.
redalyc.org/pdf/586/58620928008.pdf 
44. Taboada, H. (2010b). Borges y el oriente (tanto no sabía). En C. Huamán López y G. Hernández Soto (Coord.), 
Imaginaturas de la memoria: filosofía y discurso literario latinoamericano. Editorial unam.



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 387-405

405

45. Tornielli, P. (2001). Algunos motivos árabes e islámicos en la obra de Borges. Borges Studies Online, 22. 
https://www.borges.pitt.edu/bsol/pdf/tornielli.pdf
46. Vélez, G. (2011). Borges y la Biblia. Vervuert/Iberoamericana.
47. Waisman, S. (2005). Borges y la traducción. Adriana Hidalgo.
48. Zaid, G. (2005). Camellos del Corán. Letras Libres. https://www.letraslibres.com/mexico-espana/cultura/
camellos-del-coran


