LA MADRE DEL LIBRO: USOS Y FUNCIONES DEL CORAN EN LA OBRA DE JORGE LUIS
BORGES

Lucas Martin Adur
Universidad de Buenos Aires (Argentina)
lucasadur@filo.uba.ar

Recibido: 28/07/2021 - Aprobado: 18/10/2021 - Publicado: 15/04/2022
DOI: doi.org/10.17533/udea.lyl.n81al8

Resumen: Abordamos la influencia del Coran en la obra de Jorge Luis Borges. Comenzamos con un breve estado de la
cuestion sobre los estudios de Borges y Oriente, especialmente los referidos al islam. A continuacion, caracterizamos el uso
del texto sagrado islamico por parte del escritor argentino como irreverente, con un fin literario. Luego, sistematizamos las
funciones del Coran en la obra borgiana. Por ultimo, consideramos que el principal proposito del Coran para Borges es ser
un ejemplo cabal del texto absoluto y eterno, a partir del cual define sus escritos y, sobre todo, una poética de la lectura.

Palabras clave: Jorge Luis Borges; islam; Coran; libro absoluto; lectura.

THE MOTHER OF THE BOOK. USES AND FUNCTIONS OF THE KORAN IN THE WORK OF JORGE
LUIS BORGES

Abstract: We address the influence of the Koran on Jorge Luis Borges’ work. We begin with a brief state of affairs on the
studies of Borges and the Orient, especially those concerning Islam. Next, we characterize the use of the Islamic sacred
text by the Argentine writer as irreverent, with a literary purpose. Then, we systematize the functions of the Koran in the
Borgian work. Finally, we consider that the main purpose of the Koran for Borges is to be a perfect example of the absolute
and eternal text, from which he defines his writings and, above all, a reading poetic.

Keywords: Jorge Luis Borges; Islam; Koran; holy book; reading.

LINGUISTICA Y LITERATURA 387 qutores
ISSN 0120-5587 Juan Fernando Taborda Sanchez
E-ISSN 2422-3174 Juan Esteban Ibarra Atehortta

N. °81, 2022, 387-405 Pablo Julian Garcia Valencia



Cada libro fue revelado en su momento prefijado.
Dios abroga o confirma lo que quiere. El tiene la Madre del Libro.
(Coran, sura 13,38-39).

1. Introduccion
1.1. Borges y Oriente

s frecuente que los trabajos que abordan la temética oriental en la produccion de Borges —y, particularmente,

su relacion con el islam— comiencen sefialando la insuficiencia o escasez de estudios sobre esta cuestion

(Elia, 1998; Almond, 2004; Betancort, 2010; Mbaye, 2016). Si bien esta afirmacion deberia matizarse,
ya que en los ultimos afios puede constatarse un creciente interés por las relaciones de Borges con la literatura y
el pensamiento oriental, es indudable que se trata de un terreno que amerita seguir explorandose, especialmente
considerando la relevancia que el topico tiene en la produccion borgeana. Pensemos, por mencionar solo algunos
de los textos que mas frecuentemente han sido abordados por la critica, en relatos como «El tintorero enmascarado
Hakim de Merv» (1934), «El acercamiento a Almotasim» (1936), «La busca de Averroes» (1947), «El Zahir»
(1947), «Abenjacan el Bojari, muerto en su laberinto» (1951) y ensayos como «Los traductores de las 1001
noches» (1936) o «El enigma de Edward Fitzgerald» (1951).!

En el presente articulo proponemos avanzar en la exploracion de las relaciones de Borges con la religion y
la cultura isldmica, concentrandonos en un punto que —hasta donde sabemos— no ha sido objeto de abordajes
especificos: los usos que el escritor hace del Coran a lo largo de su obra. Partimos de un breve relevamiento de
algunos trabajos previos que nos permite situar el modo en que Borges se relaciona con el oriente islamico —
cifrado en dos libros, a saber, Las mil y una noches y el Coran—. Rastreamos, a continuacion, las referencias
al Corén en la produccion borgeana para caracterizar el uso irreverente —es decir, no religioso, sino literario y
creativo— del texto sagrado y proponer una sistematizacion de sus principales funciones. Nos detenemos, por
ultimo, en la que consideramos la principal funcion del Coran en la obra del escritor: como ejemplo cabal del
texto absoluto y eterno, que permite al escritor delinear un modelo para su literatura y, sobre todo, una poética de
la lectura.

La obra del escritor, como ha sefialado Gémez (2015), representa un hito significativo en los modos de abordar

la materia oriental en la literatura argentina, en tanto implica un desplazamiento con respecto al orientalismo

1. Todos estos cuentos fueron recogidos en el primer volumen de las Obras completas [OCI]. Como es habitual en los estudios
sobre el autor, citamos los trabajos por la ediciéon de Emecé de las Obras completas y los textos recobrados, de acuerdo a las abreviaturas
que se consignan en la bibliografia final.

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

388


con.


previo. Almond (2004, 2007), en este sentido, sitia a Borges entre los postorientalistas.” El orientalismo argentino
parecia reducirse o bien a la consideracion de lo oriental como emblema de lo barbaro, opuesto a la civilizacion
occidental —como puede constatarse candnicamente en el Facundo de Domingo Faustino Sarmiento—, o bien a
la mirada exotista, es decir, el uso de Oriente «para hablar de lo diferente, lo magico y lo sobrenatural», que puede
ilustrarse con ciertos relatos de Lugones (Gomez, 2015;Gasquet, 2010). Frente a esto, podemos afirmar que, en
primer lugar, Borges exhibe sin ser un especialista, un conocimiento bien informado de algunos elementos de
la cultura drabe —en especial, con respecto a sus tradiciones literarias y religiosas— (Ferrin, 1992; Elia, 1998;
Tornielli, 2001; Betancort Santos, 2010; Lopez Baralt, 2012 y 2013; Mbaye, 2016).> Al separarse de una mirada
reductiva, que equipara lo oriental con lo barbaro o con lo exotico, la perspectiva de Borges es capaz de reconocer
ideas y pensadores singulares que el autor evaliia, discute y pone en didlogo con sus equivalentes occidentales.
Véase, en este sentido, «La metafora» o «Historia de la eternidad» (Goémez, 2015). En segundo lugar, Borges
manifiesta una conciencia autocritica de los limites de su conocimiento y el sesgo de su propia perspectiva: no
incurre en la ilusion de «asumir una objetividad en torno a Oriente» (Gomez, 2015, p. 70). Esta conciencia queda
explicitada en el memorable final de «La busca de Averroes», considerada por Almond «a key moment in the
evolution of Borges’s relationship to the Islamic Orient, a final realization of the fictitious foundations and illusory

claims of the Orientalist Project» (2004, p. 451). El parrafo final del texto referido del escritor argentino reza:

2. A diferencia de otros criticos como Lopez Baralt (2012 y 2013) y Goémez (2015), quienes subrayan la originalidad del
acercamiento borgeano a los temas orientales, Almond (2004 y 2007) situa buena parte de los escritos de Borges en continuidad con
el orientalismo europeo del siglo x1x —sin considerar sus relaciones con el orientalismo argentino—. Sin embargo, este mismo critico
registra ciertos desplazamientos y ambigiiedades con respecto a esa tradicion que le permiten, como dijimos, hablar de post-orientalismo,
especialmente a partir de la publicacion de «La busca de Averroes» (Almond, 2004, p. 450).

3. Al respecto, Ferrin (1992) senala la abundancia de referencias, la capacidad de sintesis y la precision en la cita (p. 121).
Retomando a este critico, Mbaye (2016) afirma el «hondo conocimiento del orientalismo islamico» (p. 220) con el que el escritor entrd
en contacto en su infancia y juventud (p. 219). Elia (1998), en la misma linea, sostiene la profundidad del conocimiento de Borges acerca
de la herencia cultural del islam (p. 130). En ese sentido, Betancort Santos (2010) subraya su «profundisima investigacion de las culturas
orientales» (p. 521) y se detiene en algunas circunstancias particulares y relaciones personales que permitieron a Borges acceder a casi
toda la bibliografia canénica del orientalismo de los siglos xviil y X1x, asi como a textos ajenos al canon (p. 524). Lopez Baralt (2012)
asegura que el escritor sabe de literatura arabe «mas de lo que admite» (p. 111) y consigna su propodsito de estudiar la lengua arabe al
final de su vida (p. 112). Ante esta anécdota, Tornielli (2001) releva algunas citas de fuentes arabes en la obra de Borges, indicando que
las traducciones son siempre ajustadas. Por su parte, Spivakovsky (1968) ha propuesto que el escritor tuvo algiin conocimiento del arabe
y sus peculiaridades —de donde provendria, por ejemplo, su gusto por el oximoron—, pero esta hipotesis ha sido refutada por Cantarino
(1969). Consignemos, sin embargo, que contra la opinién generalizada, Taboada (2010a y 2010b) sostiene que los conocimientos del
escritor sobre el tema eran muy limitados. De ahi el titulo de uno de sus articulos, que es suficientemente elocuente: «Borges y el Oriente
(tanto no sabia)».

LINGUISTICA Y LITERATURA

ISSN 0120-5587 389
E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405



Senti que Averroes, queriendo imaginar lo que es un drama sin haber sospechado lo que es un teatro, no era mas
absurdo que yo, queriendo imaginar a Averroes, sin otro material que unos adarmes de Renan, de Lane y de Asin
Palacios. Senti, en la ultima pagina, que mi narracion era un simbolo del hombre que yo fui, mientras la escribia y
que, para redactar esa narracion, yo tuve que ser aquel hombre y que, para ser aquel hombre, yo tuve que redactar
esa narracion, y asi hasta lo infinito. (En el instante en que yo dejo de creer en ¢él, «Averroes» desaparece) (Borges,
19964, p. 588).4

En esta misma linea, por ultimo, nos interesa destacar que el posicionamiento periférico desde el cual Borges
se acerca al Oriente contribuye a la singularidad de su literatura. Si bien es cierto que en algunos casos el escritor
retoma tdpicos orientalistas (Almond, 2004 y 2007; Taboada, 2010a; Mbaye, 2016), su paradojica situacion de
escribir desde la periferia, aun cuando sus raices culturales estén en las civilizaciones «centrales», implica «una
aparente contradiccion que enriquece y desencasilla su vision cosmopolita» (Betancort Santos, 2010, p. 10); un
lugar de enunciacion heterogéneo que desestabiliza esos mismos topicos, a partir de la mezcla (Ferrin, 1992) y la
deconstruccion (Mbaye, 2016). Es desde esta singular posicion que Borges aborda el Coran, la cual no implica
una originalidad absoluta pero si una apropiacion creativa de lo oriental. Su aproximacion al islam, como veremos
enseguida, puede situarse en coordenadas similares a las que el escritor propone para otras tradiciones filosoficas

y religiosas: un acercamiento ni libresco ni religioso, sino fundamentalmente literario.

1.2. Dos libros

Es frecuente que, en Borges, ciertos libros aparezcan como sinécdoque de naciones o culturas enteras, en
linea con lo que ¢l mismo ha sugerido en su conferencia sobre «El libro»: «[la creencia] de que cada pais esta
representado por un libro» (Borges, 1996¢, p. 180). Asi, por ejemplo, la cultura argentina estaria cifrada en la
disyuntiva entre dos obras, Facundo o Martin Fierro (Borges, 1996¢; ,Gamerro, 2015); Israel, por su parte,
estd en su libro sagrado, la Biblia, como lo sostiene el escritor argentino, en el poema «A Israely, de Elogio de
la sombra (1969).° Del mismo modo, la King James Version, es emblema de Inglaterra —véase, por ejemplo,

«Pégina sobre Shakespeare» (Borges 1999, p. 71— Con respecto al mundo arabe e islamico, este parece cifrado

4. En un sentido analogo, Almond (2004) lee el ensayo «El enigma de Edward Fitzgerald», al que nos referiremos luego: «If
Borges’s Fitzgerald, who dabbles in oriental texts “without understanding them entirely” (“The Enigma” 78) really is a version of Borges
himself, then the passage almost suggests that ignorance and incomplete scholarship are a necessary part of the truly creative Orientalist»
(p. 450).

5. «Sé que estas en el sagrado / libro que abarca el tiempo y que la historia / del rojo Adan rescata y la memoria / y la agonia del
Crucificado» (Borges, 1996b, p. 374).

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

390


eliminar coma.


fundamentalmente en dos libros: Las mil y una noches y el Coran.°

Por una parte, Las mil y una noches —obra a la que Borges dedica ensayos y conferencias incluidos en
antologias, los cuales compila y cita muy recurrentemente— resulta ineludible para pensar el lugar de lo oriental
en la obra del escritor, la cual ha sido objeto de varios trabajos que proponen interpretaciones diversas —aunque
no necesariamente divergentes—. Asi, retomando lo enunciado por el propio escritor en la conferencia recogida
en Siete noches: «La idea de infinito es consustancial con Las mil y una noches», Lopez Baralt (2012) lee este libro
como un «simbolo del infinito» (p. 112), al igual que Elia (1998, p. 142). En ese sentido, Cala (1992) indaga tres
dimensiones de esta obra dentro de la produccion —y, mas ampliamente, de la biografia— de Borges. En primer
lugar, como modelo para la literatura del escritor que valora en la obra cumbre del islam una serie de rasgos
orientadores de su propia produccion: el «repudio del psicologismoy; la «prioridad de la imaginacion sobre el
discurso, de la trama sobre la diégesis» (p. 106); la rigurosidad de la construccion; el «sabor arcaico y sentencioso
de su prosa» (p. 107) y la idea de «narracidon pura» que Borges coloca como paradigma de sus ficciones en el
famoso prologo a El informe de Brodie: «Mis cuentos, como los de las Mil y Una noches, quieren distraer y
conmover, no persuadir» (Borges, 1996b, p. 701). En segundo lugar, recuperando una hipotesis propuesta por
Rodriguez Monegal (1993), Las mil y una noches podria vincularse con el erotismo (reprimido), tanto en el plano
biografico como en la produccion de Borges: «los cuentos que Sherezade refiere al sultan funcionan [...] a modo
de shifters que hacen al texto borgeano derivar hacia terrenos insospechadamente pasionales» (Cala, 1992, p.
109). El escritor se ha referido en mas de una ocasion a las «sugestivas ilustraciones y las largas notas sobre las
costumbres sexuales de los arabes» (Cala, 1992, p.108) que acompaian la version de Burton. La autora recuerda,
en este sentido, el lugar que tiene el libro sagrado del islam en «EI sur», donde la ansiedad por ver a una mujer
deseada, que llevo a Borges a subir apresuradamente las escaleras y tener un famoso accidente en la Navidad de
1938, aparece transpuesta ficcionalmente como la ansiedad de Dahlman por examinar «un ejemplar descabalado
de las Mil y una noches» (Cala, 1992, p. 108), lo cual es reafirmado por Attala (2019). En tercer lugar, Las mil y
una noches es —como, en otro sentido, los textos homéricos— emblema de uno de los fendémenos literarios que
mas interesaba al escritor: la traduccion, pues buena parte de sus comentarios al libro «se centran en el tema de
la diversa fortuna de sus traductores» (Cala, 1992, p. 109), entre los que se encuentran Antoine Galland, Joseph
Charles Mardrus, Edward Lane, Rafael Cansinos Assens, Robert J. Littman, Gustav Weil y, especialmente, Richard
Burton son objeto de menciones, comentarios y hasta ensayos completos por parte del autor (Waisman, 2005, p.

75). Por eso, Las Noches no solo son Oriente sino que son, a través de la historia de sus diversas traducciones, el

6. Desde luego, lo arabe no puede reducirse a lo islamico ni lo islamico a lo arabe. Pero en la obra de Borges, fuera de algunas
excepciones, ambos términos estan practicamente equiparados. Es interesante sefialar, ademas, que la estrecha relaciéon entre estos
dos libros, emblema del mundo arabe islamico, ha sido subrayada por uno de los maestros de Borges, Rafael Cansinos Assens. Este,
en el prélogo a su traduccion del Coran afirma: «Hay una intima relacion entre el Kordn y Las mil y una noches, que representan,
respectivamente, las literaturas sagrada y profana de un mismo pueblo; muchos de los argumentos de las Noches no son sino
amplificaciones de esbozos folkloricos del Kordn, se nutren del mismo fondo legendario y, ademas, las costumbres, el modo de vida,
las ideas basicas de los personajes no son sino el reflejo dramatizado de las concepciones religiosas y politicas enunciadas en el libro
mahomeético. No es raro, pues, que el primer traductor europeo de Las mil y una noches, el famoso Galland, fuera también autor de una
version del Kordn, que, por desgracia, no llego a publicarse» (2000, p. 4).

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

391



didlogo entre Oriente y Occidente. Por ultimo, en un trabajo reciente, Attala (2019) propone que Las mil y una
noches funciona, en la obra borgeana, como sinonimo de toda la literatura profana y, en este sentido, como una
suerte de contralibro de las obras sagradas —el Coran y, fundamentalmente, la Biblia— (p. 2). A partir de esta
premisa, el autor recoge y rearticula varios de los topicos asociados a las Noches que venimos comentando: su
caracter modélico para la ficcidn borgeana, su «infinitudy cadtica, su fuerte carga sensual, y hasta obscena.
Ahora bien, a diferencia de lo que sucede con las Noches, el Coran no ha sido, hasta donde hemos podido
relevar, objeto de estudios especificos. Es, por supuesto, mencionado en los trabajos que abordan la relacion
de Borges con el islam, y en algunos casos se analiza su funcioén en algln texto particular. Queremos proponer
aqui, entonces, una caracterizacion del acercamiento de Borges a dicho libro y un relevamiento de las referencias

explicitas al texto sagrado islamico en la literatura de Borges, esquematizandolas a partir de sus diversas funciones.’

2. Una lectura irreverente

Comenzaremos nuestra aproximacion con dos referencias al Cordn que se encuentran en textos de Borges de
la década de 1950, y que consideramos particularmente relevantes para definir el lugar del Libro en la produccion
borgeana. La primera esta en «El enigma de Edward Fitzgerald», publicado en el diario La Nacion en 1951. Al
presentarnos a Omar Jayam (Umar Ben Ibrahim), nos dice el ensayista: «Es ateo, pero sabe interpretar de un
modo ortodoxo los mas arduos pasajes del Alcordn, porque todo hombre culto es un tedlogo, y para serlo no
es indispensable la fe» (Borges, 1996b, p. 61). Esta afirmacion podemos extenderla al propio escritor, pues su
lectura del Coran, en este caso, no es una lectura religiosa. Borges no se acerca al libro sagrado del islam como un
creyente sino, para ponerlo en sus términos, como «un hombre culto» que conoce esa tradicion, como ya dijimos,
pero no participa de la fe. En ese sentido, el posicionamiento que construye en relacion con el texto coranico
es similar al que despliega con respecto a la Biblia cristiana: un notable interés y conocimiento que no implica
una adhesion confesional (Adur, 2014).8 El acercamiento de Borges al libro sagrado del cristianismo ha sido
frecuentemente caracterizado como un interés «estético» o «literario» (Aizenberg, 1997; Vélez, 2011; Cervera
Salinas, 2011). De modo similar, entendemos que Borges tuvo esos mismos intereses en su aproximacion al

Coran. De este modo, aunque en términos comparativos la intertextualidad e hipertextualidad con el texto biblico

7. En este estudio trabajamos a partir de la traduccion castellana del Coran realizada en 1951 por el ya citado Cansinos Assens
(2006) —confrontandola, en algunos casos, con otras versiones—. Si bien la lectura de traducciones no puede considerarse como
equivalente a la del texto original en arabe, el propio Borges ignoraba esa lengua —mas alla de sus esfuerzos por estudiarla al final
de su vida, a los que ya aludimos— y solo pudo acceder a traducciones del libro sagrado del islam. Subrayemos, entonces, que las
afirmaciones de este trabajo no se refieren al texto coranico en si mismo —que esta en drabe—, sino a su funcionamiento en la obra del
escritor argentino.

8. Es conveniente subrayar que, al plantear su acercamiento al Coran, no nos referimos a las «creencias» de Borges en tanto
individuo, sino a su «posicionamiento» y las operaciones que realiza en tanto escritor. Desarrollamos esta distincion y los modos de
abordar la postura de Borges respecto a las religiones en nuestra tesis doctoral (Adur 2014), retomando aportes de Bourdieu (1997) y
Maingueneau (2006).

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

392



son mucho mas frecuentes en la obra de Borges —lo que responde, posiblemente, a que era un texto que el escritor
conocia bien desde su infancia y que tiene una mayor presencia en la tradicion de la literatura occidental (Vélez,
2011)—, las referencias al Coran, como veremos, son también significativas.’

La segunda referencia que queremos evocar es quizds la més célebre mencion del Coran en toda la obra
borgeana. La encontramos en la conferencia «EI escritor argentino y la tradicion», —dada en 1951 y recogida

luego en la segunda edicion de Discusion, publicada en 1957—:

He encontrado dias pasados una curiosa confirmacion de que lo verdaderamente nativo suele y puede prescindir del
color local; encontré esta confirmacion en la Historia de la declinacion y caida del Imperio Romano de Gibbon.
Gibbon observa que en el libro arabe por excelencia, en el Alcordn, no hay camellos; yo creo que si hubiera alguna
duda sobre la autenticidad del Alcordn, bastaria esta ausencia de camellos para probar que es arabe. Fue escrito por
Mahoma, y Mahoma, como arabe, no tenia por qué saber que los camellos eran especialmente arabes; eran para él
parte de la realidad, no tenia por qué distinguirlos; en cambio un falsario, un turista, un nacionalista arabe, lo primero
que hubiera hecho es prodigar camellos, caravanas de camellos en cada pagina; pero Mahoma, como arabe, estaba
tranquilo: sabia, que podia ser arabe sin camellos. Creo que los argentinos podemos parecernos a Mahoma, podemos
creer en la posibilidad de ser argentinos sin abundar en color local (Borges, 1996a, p. 270).

Son varias las cuestiones que esta cita permite sefalar acerca de la influencia del Coran en la obra de Borges.
En primer lugar, aqui tenemos un ejemplo significativo de lo que antes llamamos el acercamiento literario de
Borges al libro sagrado del islam. Nos referimos a que la consideracion no tiene que ver con el contenido del texto
coranico, en cuanto revelacion divina, sino a su construccion en términos de relato. De hecho, Borges incluye esta
referencia en una conferencia donde esté discutiendo la idea de la representatividad y el color local en la literatura.
La omision de camellos en la obra escrita por Mahoma se integra, aunque sea por contraste, a la misma serie en la
que incluye la relacion de Jean Racine, poeta francés, con los temas griegos y latinos, y la de William Shakespeare
con los escandinavos y escoceses (Borges, 1996a, p. 270).

En segundo lugar, notemos que la omision de rasgos tipicos sefialada por Borges en el libro sagrado del
islam contrasta no solo con el exceso de color local que atribuye a ciertas obras ostentosamente nacionales —
asi, Sarlo (2003, p. 62) afirma que hay demasiados caballos en Don Segundo Sombra como para tomar en serio
su pretension de representatividad—sino también con los excesos exotistas del orientalismo argentino, y mas

generalmente occidental, al que nos hemos referido antes.!” Donde Lugones y sus seguidores multiplicarian los

9. El buscador del Borges Center de la Universidad de Pittsburgh registra referencias al Cordn en cerca de treinta textos del
escritor argentino.

10. Con respecto a la cuestion del color local puede recordarse lo que el propio escritor afirma en el texto citado «La busca de
Averroes»: «para estar libre de un error [...] conviene haberlo profesado» (Borges, 1996a, p. 586). En efecto, Borges abundé en su obra
de juventud en elementos «criollos» —almacenes rosados, compadritos, tapias, entre otros— como queda testimoniado en las primeras
ediciones de sus poemarios de los afios veinte: Fervor de Buenos Aires (1923), Luna de enfrente (1925), Cuaderno San Martin (1929)y,
de modo programatico, en «El tamafio de mi esperanzay, ensayo que abre el libro homénimo, publicado en 1926. Es justamente en «EI
escritor argentino y la tradicion» donde, a continuacién del parrafo que citamos, se encuentra una de las mas famosas abjuraciones del
escritor sobre ese aspecto de su obra temprana: «Durante muchos afios, en libros ahora felizmente olvidados, traté de redactar el sabor
[...] de Buenos Aires; naturalmente abundé¢ en palabras locales [...] y escribi asi aquellos olvidables y olvidados libros» (Borges, 1996a,
p- 270). Sobre esta primera etapa criollista de la obra del autor remitimos al estudio de Olea Franco (1993).

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

393



camellos —o los magos, las odaliscas, cualquier elemento que considerasen idiosincratico—, un auténtico arabe los
omite: por eso es un libro oriental y no meramente orientalista.

Sin embargo, como sefalan Lastra (1996) y Zaid (2005), entre otros, hay casi una veintena de referencias
a camellos en el Coran''. Al respecto, Borges, como vimos, afirma que la informacioén proviene de un texto de
Edward Gibbon. Se trata de una nota al pie (la 13), del capitulo L de Declinacion y caida del Imperio Romano,
«dedicado a la descripcion de Arabia y al minucioso relato de la vida de Mahomay (Lastra, 1996, p. 62). Alli se
habla del animal en cuestion y se afirma que «vivo o muerto, cada parte del camello es util al hombre: su leche es
abundante y nutritiva...» (Gibbon, como se citd en Lastra, 1996, p. 62) —Ila traduccion es nuestra—. Luego, el
historiador britanico afirma en una nota lo siguiente: «Mahomet himself, who was fond of milk, prefers the cow,
and does not even mention the camel; but the diet of Mecca and Medina was already more luxurious...» (Gibbon,
como se citd en Lastra, 1996, p. 62) —el énfasis es nuestro—. A partir de estas palabras, puede comprobarse que
lo que Mahoma no menciona en el Coran es, segiin Gibbon, la /eche de camello. Por lo tanto, la desaparicion del
animal en las paginas coranicas es, por deliberacion o por error, una operacion borgeana, una suerte de creative
misreading."?

Esta comprobacion nos permite subrayar algo que ya anticipamos, al decir que la lectura del Cordn por parte
de Borges no puede considerarse como religiosa. En su lugar, el escritor argentino utiliza e incluso «manipulay
el texto de un modo andlogo al que se comprueba en sus usos de la Biblia o de cualquier texto, sea este literario,
cientifico, filosofico o religioso. Es a partir de estas lecturas desviadas que una obra se vuelve productiva en
la literatura borgeana; es desde la irreverencia que —como concluye en el ensayo que citamos—se alcanzan
«consecuencias afortunadas» (Borges, 1996a, p. 273). Frente a estas consideraciones, destacamos que este tipo
de desvios se cargan de un sentido particularmente transgresor al ser operados sobre textos que se proponen
como sagrados. Por ende, alterar la «letra» de la revelacion es, como advierten la Biblia y el Coran, exponerse al
anatema (Ap 22: 18-19; sura 2, aleya 79).

3. Epigrafes, citas y otras alusiones al Coran en la literatura borgeana

El breve analisis de estas dos citas nos ha permitido situar los parametros de la utilizacion del Coran en la obra
de Borges: se trata de un acercamiento no creyente, una lectura no dogmatica, que puede caracterizarse como
«literaria» y «creativay. Esto puede comprobarse en distintas operaciones de lectoescritura sobre el Coran que

encontramos a lo largo de la obra borgeana.

11. «Si bien es cierto que el Cordn no prodiga camellos, tampoco los omite. Estos aparecen en varios lugares de este libro, y
siempre significativamentey, afirma Lastra (1996, p. 62). Por su parte, Zaid (2005) consigna diecinueve ocurrencias de estos animales.

12. La formulacioén creative misreading proviene de Bloom (1997). En la misma linea puede leerse la afirmacion de Zaid (2005):
«[el error de interpretacion de la cita de Gibbon] hace a Borges mas responsable de la afirmacion. O no la verificd en el Corén, o no le
import6, complacido con el argumento. Si non é vero, é ben trovato» (2005). En relacion con ello, recordamos lo afirmado anteriormente
por Almond (2004), de que cierta ignorancia puede potenciar el trabajo creativo.

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

394



En primer lugar, podemos constatar la integracion de citas cordnicas en relatos del escritor ambientados en
Oriente. En estos casos, el Coran funciona como un texto sagrado para los personajes, como un elemento que es
parte de sus culturas. Asi, por ejemplo, en «El espejo de tintan, en «Etcéteray, Historia universal de la infamia
(Borges, 1996a), se transcribe un testimonio, supuestamente recogido por Richard Burton, de un hechicero que
afirma: «Recorté la hoja en seis tiras, escribi talismanes e invocaciones en las cinco primeras, y en la restante las
siguientes palabras que estan en el glorioso Quran: “Hemos retirado tu velo y la vision de tus ojos es penetrante”»
(Borges, 1996a, p. 343). En un sentido similar, podrian considerarse algunas de las menciones del Coran en «La
busca de Averroesy, la presencia de «Alcoranistas» en «El hombre en el umbral» (1996a, p. 614) o la cita de la
sura 71, aleya 23 en una nota de «El Zahir» (1996a, p. 594) e incluso la alusion al Coran que puede leerse en
«Benares» (Fervor de Buenos Aires)."* En estos casos, las citas simplemente se recontextualizan en el marco de
una ficcion o un poema, como elementos constitutivos de este, que contribuyen a lo que Almond (2004) llama la
«induccion de una atmosfera ardbiga para el lector occidental» (p. 439) —la traduccion es nuestra—. Este seria,
por decirlo asi, el grado minimo de uso literario del libro sagrado del islam.

En segundo lugar, es posible relevar la consideracion por parte del autor de ciertas estrategias o procedimientos
formales del Coran. Si bien este tipo de lectura no es demasiado frecuente, no deja de ser significativa, en cuanto
implica indudablemente una perspectiva literaria sobre el texto sagrado del islam. Podemos rastrearla, como
dijimos, en la discusion sobre la no inclusion de camellos en el mismo —en tanto atribuye a Mahoma una opcién
estética, aunque sea inconsciente, contra el uso deliberado del color local (Mbaye, 2016, p. 221)—y en un pasaje
de «Las kenningar» (1933), recogido en Historia de la eternidad, (1936), donde un texto coranico aparece en serie

con otros ejemplos de figuras retdricas habituales entre los musulmanes:

Padre de la fragancia joh jazmin! pregonan en El Cairo los vendedores. Mauthner observa que los arabes suelen
derivar sus figuras de la relacion padre-hijo. Asi: padre de la manana, el gallo; padre del merodeo, el lobo; hijo del
arco, la flecha; padre de los pasos, una montafia. Otro ejemplo de esa preocupacion: en el Quran, la prueba mas
comun de que hay Dios, es el espanto de que el hombre sea generado por unas gotas de agua vil (Borges, 1996a, p.
380, apud Gémez, 2015).

Notemos que, en esta cita, Borges se construye como un enunciador que conoce el texto, es capaz de acudir a
¢l en busca de ejemplos y de afirmar, sin citar ninguna fuente, cudl es la prueba mas comtn de que hay Dios a lo
largo del libro. En esta misma linea, podemos mencionar el interés del escritor por los modos de interpretacion del
Coréan, particularmente lo que se denomina zahir y batin, lo evidente y lo oculto. La cuestion estd presente en uno
de los mas célebres relatos del escritor, «El Zahir» recogido en El Aleph (1949), donde el narrador explica: «Zahir,
en arabe, quiere decir notorio, visible; en tal sentido, es uno de los noventa y nueve nombres de Dios» (Borges,

1996a, p. 593). Este concepto, como lo desarrolla Elia (1998), va ligado al de su opuesto complementario:

13. «la voz de un almuédano / apesadumbra desde su alta torre / el aire de este dia / y anuncia a la ciudad de los muchos dioses /
la soledad de Dios» (Borges, 1996a, p. 40). En este fragmento, Ferrin (1992) sefiala que hay una alusion a la sura 112 del Coran, «Dios
es unoy» (p. 114). Sin embargo, el autor se equivoca al afirmar que se trata de «la primera referencia de Borges al Islam» (p. 114), ya que
el verso que cita no aparece en la version de Fervor de Buenos Aires de 1923, sino que es un agregado de la reedicion de 1969.

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

395



Zahir as a concept is traditionally coupled with, and opposed to, batin, thus making up a complete entity comprising
thesis, antithesis, and synthesis. Batin, another Arabic word, is the antonym of zahir and means inner, innermost,
concealed. The zahir and the batin are as inseparable as two sides [...] The two terms are also paired, almost equated,
in the Koran (p. 131).

El contrapunto entre zahir y batin, las «dos caras» del Coran, esta presente también en «La busca de Averroes»
(Borges, 1996a, p. 584). Explica la autora que se trata de una cuestion que ha sido eje de debates entre distintas
escuelas de interpretacion del texto sagrado del islam (Elia 1998, p. 133); lo cual es sefialado también por otros
autores (Nufiez Faraco, 2002, p. 117; Farag Fahim, 2011, p. 304). Incluso, propone que estos dos modos de leer
pueden ser relevantes para abordar la propia obra borgeana, que tendria un significado evidente o literal, pero
también resonancias ocultas, solo accesibles para un pequefio grupo (Elia, 1998, p. 136). En cualquier caso, la
cuestion parece haber interesado al escritor argentino, quien a lo largo de toda su obra reflexiona acerca de los
«modos de leery» —y, particularmente, textos sagrados—, pues «no en vano ha exaltado Borges la técnica de
profundizar y desentrafiar los distintos niveles de lectura» (Farag Fahim, 2011, p. 320).

En tercer lugar, podemos mencionar los epigrafes de dos relatos: «El milagro secreto» (1943), recogido en
Ficciones (1944), y «Abenjacan el Bojari, muerto en su laberinto» (1951), incluido luego en El Aleph. Una vez
mas, la capacidad de citar distintos lugares del Cordn contribuye a construir una figura de autor que conoce el

texto en detalle. El primero de los epigrafes dice:

Y Dios lo hizo morir durante cien anios

v luego lo animo y le dijo:

— ¢ Cuanto tiempo has estado aqui?

—Un dia o parte de un dia, respondio.

Alcoran, 11, 261 («El milagro secreto», Borges, 1996a, p. 508).'

Entretanto, en uno de los primeros estudios sistematicos sobre la obra del escritor, Barrenechea (2000) ya
habia sefialado que la trama de este relato —que incluye entre los que proponen «versiones del motivo del tiempo
abreviado o dilatado»— remite al episodio del Coran referenciado en el epigrafe (pp. 112-113).!5 En ese sentido,
Mbaye (2016), retoma a la critica argentina y propone que el libro sagrado del islam le permite a Borges tramar
esta nocion de tiempo atipica, fundamentada en la oposicidon entre tiempo sagrado y tiempo profano: un afio de

tiempo sagrado esta contenido en un instante de tiempo profano. Como sefiala el autor, ese mismo desajuste entre

14. Tornielli (2001) situa la cita en el contexto del Coran, e indica un ligero desajuste en la version castellana: «La traduccion, cuyo
autor no se cita, seria inobjetable a no ser por una palabra: “aqui”, en lugar de “asi”, pues en realidad Dios pregunta al escéptico ;cudnto
tiempo has estado asi? Es decir, cuanto tiempo ha estado muerto. Es probable que el error sea de imprenta, o de transcripcion, dado el
parecido entre ambas palabras. En todo caso, el texto original del Coran prescinde de circunstanciales: “;cudnto permaneciste?” podria
ser la traduccion literal del arabe» (p. 2).

15. La aleya completa, en traduccion de Cansinos Assens (2006), reza: «O como aquel que paséd por una ciudad y ella estaba
derruida sobre sus ariches. Dijo: «;Coémo no revive esto Ala, después de su muerte?» Y diz que Ala lo tuvo muerto cien afios y después
lo resucitd. Dijo [Al4]: «;Cuanto tiempo estuviste?» Dijo: «Estuve un dia o varios.» Dijo [Ala]: «Noj; que estuviste cien afios; mira, pues,
tu comida y tu bebida, no se envejecieron, y mira tu asno, y tus sandalias; sefial para las gentes y mira los huesos, como los desperdigo
y luego los visto de carne.» Luego, pues, que se le hizo claro, dijo: «S¢é que Ala [es] sobre toda cosa poderoso» (p. 43).

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

396



tiempos puede comprobarse en varias leyendas de la tradicion islamica, por ejemplo, la historia de los jovenes en

la cueva, referida en la sura 18 del Coran.'® La relacion es, en este sentido, patente:

La tradicion islamica sirve, como queda dicho, de predmbulo, de antesala a la historia narrada. Incluso se podria
decir sin exagerar que Borges hace en este relato una sutil y ductil exegesis literaria de este versiculo del Coran. En
efecto, la historia de Hladik es una interpretacion literaria, una anécdota ilustrativa de ese tiempo sagrado que el
versiculo plantea (p. 225).

Con respecto al epigrafe de «Abenjacan el Bojari, muerto en su laberinto», creemos que contribuye a dotar de
atmosfera oriental o miliunanochesca a un relato que transcurre en Inglaterra. La cita coranica es un fragmento
de la aleya 40, de la sura 29, titulada justamente «La arafia»: «... son comparables a la arafa, que edifica una
casa. Alcoran, xxix, 40» (Borges, 1996a, p. 600). En comparacion, la aleya completa dice: «Semblanza de los que
tomaron fuera de Ala patron como semblanza de la arana [que] tomo casa, y, ciertamente, la mas liviana de las casas
[es] la casa de la arana si supieren» (Cansinos Assens, 2006, p. 288). En este caso, a partir del recorte de la cita,
el relato se desvia del sentido de la aleya, en cuanto lo que esta sugiere es la fragilidad de la tela—analoga a la de
las casas de quienes prescinden de Dios—, mientras que el cuento desarrolla la idea de la telarafia como laberinto,
que permite atrapar al enemigo (Mbaye, 2016, p. 225)."7 A partir de estas interpretaciones, podemos considerar
esta operacion como otro ejemplo de creative misreading por parte de Borges. En términos mas amplios, la
eleccion de estos paratextos sugiere que el Coran puede pensarse como una de las posibles fuentes de inspiracion
de los cuentos o, en todo caso, que al ser puestas en relacion con estos se subraya la potencia imaginativa — es
decir, literaria— del libro sagrado del islam.

Por ultimo, en un sentido similar, citamos el relato titulado «EIl burak», incluido en Manual de zoologia
fantastica (1957). Se trata de una figura de la tradicion isldmica que Borges ya habia evocado brevemente en una
nota de Historia de la eternidad (1936), como ilustracion de que «el tiempo de los hombres no es conmensurable
con el de Dios» (Borges, 1996a, p. 361).'8 En el libro de 1957, escrito en colaboracion con Margarita Guerrero,

el escritor amplia la referencia en lo que constituye quizas el mayor grado de literaturizacion del Coran en toda

16. El estudio de Betancort Santos (2010) sugiere que Borges podria estar dialogando aqui, méas ampliamente, con una concepcion
del tiempo no occidental, que involucra otras cosmovisiones, vinculadas al ambito hinda. La autora indaga el trabajo con la temporalidad
en «Las ruinas circularesy, relacionandola con otros relatos de Ficciones, para afirmar finalmente que el escritor «esta ejercitando un
desconcierto temporal tipico de las mitologias indias, con el afan de sefialar la banalidad del tiempo convencional frente al tiempo
sagrado [...], inspiracion que llevaria a su indagacién mas directa en otro cuento de Ficciones, «El milagro secreto», en el que el instante
concedido a un hombre antes de morir, contiene la paralisis temporal en la que logra la eternidad de la creacion de una obra literaria»
(pp- 383-384).

17. Para una lectura diversa de la cita cordnica en este texto, véase Lopez Baralt (2012).

18. «Se sabe que el Profeta fue arrebatado hasta el séptimo cielo por la resplandeciente yegua Alburak y que convers6 en cada uno
con los patriarcas y angeles que lo habitan y que atravesé la Unidad y sinti6 un frio que le held el corazon cuando la mano del Sefor le
dio una palmada en el hombro. El casco de Alburak, al dejar la tierra, volcd una jarra llena de agua; a su regreso, el Profeta la levantd y
no se habia derramado una sola gota» (Borges, 1996a, p. 361). Sobre este pasaje, que puede vincularse con el epigrafe del ya citado «EIl
milagro secreto», ver Farag Fahim (2011, pp. 313-314).

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

397



su obra:

El primer versiculo del capitulo diecisiete del Alcoran consta de estas palabras: «Alabado sea El que hizo viajar,
durante la noche, a su siervo desde el templo sagrado hasta el templo que estd mas lejos, cuyo recinto hemos
bendecido, para hacerle ver nuestros signos». Los comentadores declaran que el alabado es Dios, que el siervo es
Mahoma, que el templo sagrado es el de La Meca, que el templo distante es el de Jerusalén y que, desde Jerusalén,
el Profeta fue transportado al séptimo cielo. En las versiones mas antiguas de la leyenda, Mahoma es guiado por un
hombre o un angel; en las de fecha posterior, se recurre a una cabalgadura celeste, mayor que un asno y menor que
una mula. Esta cabalgadura es Burak, cuyo nombre quiere decir «resplandeciente». Segiin Burton, los musulmanes
de la India suelen representarlo con cara de hombre, orejas de asno, cuerpo de caballo y alas y cola de pavo real.
Una de las tradiciones islamicas refiere que Burak, al dejar la tierra, volco una jarra llena de agua. El Profeta fue
arrebatado hasta el séptimo cielo y converso en cada uno con los patriarcas y angeles que lo habitaban y atraveso la
Unidad y sinti6 un frio que le helo6 el corazon cuando la mano del Sefior le dio una palmada en el hombro. El tiempo
de los hombres no es conmensurable con el de Dios; a su regreso, el Profeta levanto la jarra de la que aun no se habia
derramado una sola gota. Miguel Asin Palacios habla de un mistico murciano del siglo x111, que en una alegoria que
se titula «Libro del nocturno viaje hacia la Majestad del mas Generoso» ha simbolizado en Burak el amor divino. En
otro texto se refiere al «Burak de la pureza de la intencidén» (Borges & Guerrero, 1995, p. 48).

Un «versiculo» o aleya del Coran es recontextualizado en una antologia de «seres imaginarios», con un
proposito eminentemente estético. En este caso, el texto sagrado del islam funciona como un punto de partida para
desarrollos imaginativos, cada vez mas literarios, que se atribuyen a «versiones» o «tradiciones islamicas» —de las
que también Borges manifiesta tener un cierto conocimiento antes que al texto mismo. En cualquier caso, el Coran

y sus tradiciones, nuevamente, se leen aqui por su potencia literaria mas que por su mensaje divino.

4. La madre del libro: El Coran como libro absoluto y eterno

Ahora bien, més alla de estos usos que enumeramos, la nociéon mas recurrentemente asociada al Coran en
la literatura borgeana es la de «libro sagrado o absoluto». La encontramos por primera vez en un ensayo de
1932, titulado «Una vindicaciéon de la Cabalay, donde, como es frecuente en la obra de Borges, se aproximan las

concepciones del Coran y de la Biblia:

Ese concepto [el de inspiracion mecéanica de la Biblia], que hace de evangelistas y profetas, secretarios impersonales
de Dios que escriben al dictado, estd con imprudente energia en la Formula consensus helvética, que reclama
autoridad para las consonantes de la Escritura y hasta para los puntos diacriticos —que las versiones primitivas no
conocieron. [...] Los islamitas pueden vanagloriarse de exceder esa hipérbole, pues han resuelto que el original del
Coran —la madre del Libro— es uno de los atributos de Dios, como Su misericordia o Su ira, y lo juzgan anterior
al idioma, a la Creacion (Borges, 1996a, p. 209).

Podemos notar que el Coran, al igual que la Biblia, es concebido como obra de una inteligencia absoluta,
divina, capaz de controlar cada detalle del texto. El libro sagrado del islam es, ademas, un «libro impenetrable
a la contingencia», donde «la colaboracion del azar es calculable en cero» (1996a, p. 211). Desde luego, como

afirmamos repetidamente, el acercamiento de Borges al texto cordnico no es religioso. Por el contrario, el hecho

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

398



de que comprenda y acepte la potencia de la nocion de un libro como obra de una inteligencia divina, no significa
que la comparta sino, ante todo, que le resulta productiva para pensar fendmenos literarios. Asi, la critica ha
sefialado con frecuencia que el concepto de /ibro absoluto funciona como una suerte de modelo —imposible, pero
siempre perseguido— para la construccion de la propia literatura borgeana (Aizenberg, 1997; Ruiz, 2002; Attala,

2016; Adur, 2021). De este modo, la obra de Borges en relacion con el Coran

se exige en la direccion de ese limite absoluto de quien escribe un texto impermeable a la contingencia y estrictamente
necesario, el escritor que aspira a construir un texto que idealmente sea «un mecanismo de infinitos propositos, de
variaciones infalibles, de revelaciones que acechan, de superposiciones de luz» y que justifique ser interrogado hasta
lo absurdo (Ruiz, 2002, p. 206).

Ahora bien, los criticos en general asocian esta nocidn a la Biblia, tal como Borges lo hace en «Vindicacion
de la Cébala». Pero como también queda claro en este ensayo, es en realidad el Coran el libro que encarna este
concepto en grado sumo. No se trata solo de un libro «inspirado por Dios», sino de un libro que es directamente
«un atributo de Dios» y puede considerarse entonces «sagrado» o «divino» en un nivel superior a la Biblia.
Por tanto, el libro sagrado del islam no es inicamente un «libro absoluto», sino «eterno». Se trata de una idea
persistente en el escritor, que reencontramos en términos muy similares, en ensayos de distintas épocas.

La siguiente aparicion relevante de este topico se da en un relato crucial para considerar la perspectiva de
Borges no solo sobre el Coran, sino, mas ampliamente, sobre el islam: el ya citado «La busca de Averroes»
(1947). En este relato hallamos varias alusiones al Cordn, en una de las cuales reencontramos la definicion del

libro increado, eterno:

Otro huésped negd con indignacion que la escritura fuese un arte, ya que el original del Quran —/a madre del
Libro— es anterior a la Creacion y se guarda en el cielo. Otro hablo de Chahiz de Basra, que dijo que el Quran es una
sustancia que puede tomar la forma de un hombre o la de un animal, opinién que parece convenir con la de quienes le
atribuyen dos caras. Farach expuso largamente la doctrina ortodoxa. El Quran (dijo) es uno de los atributos de Dios,
como Su piedad; se copia en un libro, se pronuncia con la lengua, se recuerda en el corazon, y el idioma y los signos
y la escritura son obra de los hombres, pero el Quran es irrevocable y eterno. Averroes, que habia comentado la
Reptblica, pudo haber dicho que la madre del Libro es algo asi como su modelo platénico, pero not6 que la teologia
era un tema del todo inaccesible a Abulcasim (1996a, p. 584) —el énfasis es nuestro—.

En este fragmento, vemos que no solo se insiste en lo dicho en el ensayo de 1932 acerca de la eternidad
del texto sagrado del islam, sino que se agrega la posibilidad de entender el Coran «celeste» como arquetipo
platonico. Esta idea parece quedar asociada al topico y la reencontramos en un importante ensayo de comienzos

de los afios cincuenta, titulado «Del culto de los libros», recogido en Otras inquisiciones (1952):

A'la nocion de un Dios que habla con los hombres para ordenarles algo o prohibirles algo, se superpone la del Libro
Absoluto, la de una Escritura Sagrada. Para los musulmanes, el «Alcoran» (también llamado EI Libro, Al Kitab),
no es una mera obra de Dios como las almas de los hombres o el universo; es uno de los atributos de Dios como Su
eternidad o Su ira. En el capitulo xi1, leemos que el texto original, La Madre del Libro, esta depositado en el Cielo.
Muhammad-al-Ghazali, el Algazel de los escolasticos, declard: «el Alcordn se copia en un libro, se pronuncia con la
lengua, se recuerda en el corazon y, sin embargo, sigue perdurando en el centro de Dios y no lo altera su pasaje por

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

399



las hojas escritas y por los entendimientos humanos». George Sale observa que ese increado Alcoran no es otra cosa
que su idea o arquetipo platonico; es verosimil que Algazel recurriera a los arquetipos, comunicados al Islam por la
Enciclopedia de los Hermanos de la Pureza y por Avicena, para justificar la nocién de la Madre del Libro (1996b,
pp- 92-93).

La nocion parece haber quedado fijada en sus rasgos fundamentales y la reencontramos sin demasiadas
modificaciones en dos conferencias de la tltima etapa de su produccion: «El libro» y «La cabala». En «El libroy,
la primera de una serie de cinco clases dictadas en la Universidad de Belgrano y recogidas en Borges oral (1979),

el escritor vuelve a presentar el Coran como ejemplo de libro sagrado:

En la antigiiedad hay algo que nos cuesta entender, que no se parece a nuestro culto del libro. Se ve siempre en
el libro a un sucedaneo de la palabra oral, pero luego llega del Oriente un concepto nuevo, del todo extrafo a la
antigiiedad clasica: el del libro sagrado. Vamos a tomar dos ejemplos, empezando por el més tardio: los musulmanes.
Estos piensan que el Coran es anterior a la creacion, anterior a la lengua arabe; es uno de los atributos de Dios, no
una obra de Dios; es como su misericordia o su justicia. En el Coran se habla en forma asaz misteriosa de la madre
del libro. La madre del libro es un ejemplar del Coran escrito en el cielo. Vendria a ser el arquetipo platonico del
Coran, y ese mismo libro lo dice el Coran, ese libro esta escrito en el cielo, que es atributo de Dios y anterior a la
creacion. Esto lo proclaman los sulems o doctores musulmanes (Borges, 1996¢, p. 179).

En «La cabala», conferencia dictada en 1977 y recogida posteriormente en el volumen Siete noches (1980),

encontramos una descripciéon muy semejante del «libro magico»:

Sefiala Spengler en el capitulo de Der Untergang des Abenlandes consagrado a la cultura magica que el prototipo
de libro magico es el Coran. Para los ulemas, para los doctores de la ley musulmanes, el Coran no es un libro como
los demas. Es un libro (esto es increible pero es asi) anterior a la lengua arabe; no se lo puede estudiar ni historica
ni filoldgicamente pues es anterior a los arabes, anterior a la lengua en que esta y anterior al universo. Ni siquiera se
admite que el Coran sea obra de Dios; es algo mas intimo y misterioso. Para los musulmanes ortodoxos el Coran es
un atributo de Dios, como Su ira, Su misericordia o Su justicia. En el mismo Coran se habla de un libro misterioso,
la madre del libro, que es el arquetipo celestial del Coran, que esta en el cielo y que veneran los angeles (, Borges
1996¢, p. 168).

Noétese que la parentética que introduce Borges en este segundo fragmento, «(esto es increible, pero es asi)»,
explicita una vez mas que su acercamiento al Coran no se da desde el punto de vista de un creyente — pues lo
que enuncia le parece, literalmente, «increibley—. En ese sentido, podriamos ampliar esta enumeracion con
otras menciones de este mismo topico en distintas épocas —«Martin Fierro y los criticos» en El Martin Fierro

(1953)," «Cansinos y Las mil y una noches» en La Nacion (1960)—> ¢ incluso en los versos de «Tamerlan» en E/

19. «El concepto de que cada pais debe tener un libro es muy viejo y al principio fue de indole religiosa. En el Cordn se llama a
los judios la gente del Libro, y los hindues creen que el Veda es eterno y que la divinidad, en cada una de las creaciones periodicas del
universo recuerda, para crear cada cosa, las palabras del Veda. Del concepto de libro candnico religioso se pasé, a comienzos del siglo
X1x, al de libros canonicos nacionales» (Borges & Guerrero, 2005, p. 59).

20. «Dos tareas encomend¢ la suerte a los arabes. Una fue predicar a un orbe de idélatras que no hay otros dioses que Dios o (como
quiere Burton) que no hay mas dios que el Dios; otra fue salvar para el Occidente el pensamiento de Aristoteles, varon profetizado, en
opinidn de algunos comentadores, por un versiculo del eterno Coran, libro que consideran un atributo de la mente divina, anterior al
idioma en que se escribid y aun al primer instante del tiempo» (Borges, 2003, p. 53).

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

400



oro de los tigres (1972): «el Alcoran, El Libro de los Libros / anterior a los dias y a las noches» (Borges, 1996b,
p. 459). Pero, como dijimos, los rasgos fundamentales de esta concepcion del Coran parecen quedar definidos
entre los afios treinta y cuarenta.

El Corén se propone, al igual que la Biblia, como «obra de la inteligencia divina» y, por lo tanto, un libro
«sagrado» y «absoluto». En este aspecto, resulta modélico para la literatura de Borges. Pero, como vimos, el
Coran parece llevar la nocion de libro sagrado a un extremo y, como afirma Gesché (2010), llevar las ideas hasta
su limite es la mejor manera de comprenderlas, o cuestionarlas, a fondo.?' El Coran no solo es «obra de Diosy,
sin que es directamente un «atributo de Dios» y, por lo tanto, «anterior a la creacion», de modo que Borges lo
compara con los arquetipos platonicos. Es «eterno» e «inalterable», més alld de cualquier lectura, «no lo altera
su pasaje por las hojas escritas y por los entendimientos humanos» y «no se lo puede estudiar ni historica ni
filologicamente», como vimos en los fragmentos citados anteriormente. De este modo, proponemos que esta
nocién de «libro inalterable» funciona como contrapunto extremo que permite definir una de las ideas centrales
de la poética borgeana.

En «Notas sobre (hacia) Bernard Shawy, el escritor argentino afirma que «EI libro no es un ente incomunicado:
es una relacion, es un eje de innumerables relaciones» (Borges, 1996b, p. 125). Esta concepcion de la literatura
puede rastrearse a lo largo de buena parte de la produccion del autor. Pensemos en un relato fundacional, como
«Pierre Menard, autor del Quijote» (1939) y en uno de los tltimos, «El libro de arena» (1975) que ficcionalizan
una conviccion persistente de Borges: no es posible leer la misma pagina dos veces. Recordemos la vision borgiana

al respecto en la ya citada conferencia sobre «El libro»:

(Qué son las palabras acostadas en un libro? ;Qué son esos simbolos muertos? Nada absolutamente. ;Qué es un
libro si no lo abrimos? Es simplemente un cubo de papel y cuero, con hojas; pero si lo leemos ocurre algo raro,
creo que cambia cada vez. [...] Cada vez que leemos un libro, el libro ha cambiado (Borges, 1996¢, p. 183, nuestro
destacado).

Esta concepcion del libro humano —uno de los «instrumentos del hombre» (1996c, p. 177), lo define el au-
tor— aparece en la misma conferencia en que Borges se refiere al /ibro divino. Aunque ambas nociones no se
encuentran explicitamente vinculadas en el texto, el escritor parece concebirlos por contraste: el libro humano,

que varia en cada lectura, se opone al divino, el arquetipo inalterable, «la Madre del Libro», El Coran.
5. Consideraciones finales
En este breve recorrido quisimos hacer solo una primera aproximacion a un topico que merece investigaciones

mas amplias. Procuramos simplemente fijar algunos parametros para pensar los usos y funciones del Coran en la

literatura borgeana. El acercamiento del escritor al libro sagrado del islam se realiza desde un posicionamiento

21. «La mejor manera de llegar hasta el fondo de una cuestion, aunque no se trate de decidir Gnica y definitivamente a partir de ello,
es llevarla hasta su limite, no ya para querer explicarla, sino con el propoésito de cuestionarla hasta el fin» (Gesché, 2010, p. 10).

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

401



«no creyentey, que conoce el texto y algunos de los conceptos centrales de sus tradiciones interpretativas, pero no
participa de la fe en su naturaleza sagrada. Por eso, consideramos que el uso borgeano del texto coranico puede
caracterizarse como literario y creativo, de acuerdo a las distintas funciones que hemos descrito.

Si bien en muchos casos estas funciones se solapan —es decir, en un mismo texto, las referencias al libro
cumbre del islam pueden funcionar en mas de un sentido—, hemos procurado sistematizarlas distinguiendo, en
principio, cuatro niveles de funcionamiento. En primer lugar, en algunos textos de Borges se integran citas y
alusiones al Coran en relacion con personajes islamicos: lo hemos visto, por ejemplo, en «El espejo de tinta», «El
hombre en el umbral» y «Benarés». En segundo lugar, comentamos ciertos procedimientos formales observados
en el texto sagrado del islam y discutimos los modos de leerlo como en el pasaje citado de «El escritor argentino
y la tradicion» sobre la prescindencia de elementos de «color local» en el Coran, o en la discusion de las figuras
retoricas empleadas en el texto coranico en «Las kenningar». En tercer lugar, observamos la utilizacion de citas
como fuente de epigrafes para relatos —«EIl milagro secreto», «Abenjacéan el Bojari, muerto en su laberinton— e
incluso como punto de partida para una de las entradas del Manual de zoologia fantastica (1957). En sintesis,
podriamos afirmar que las distintas funciones de las referencias al Coran en la obra de Borges implican diferentes
formas de relaciones transtextuales —tal como las defini6 Genette (1989)— entre la obra literaria y el texto
sagrado: intertextualidad o cita, metatextualidad o comentario y, mas acotadamente, paratextualidad, en los
epigrafes, y hasta hipertextualidad —en los casos de «EI burak» y, al menos parcialmente, «El milagro secretor—.

Ahora bien, la funcién mas recurrente del Cordn en la obra de Borges es como ejemplo paradigmatico de
la nocién de «libro absolutoy, la cual no es valorada desde la fe, sino como una concepcidon que resulta clave
para comprender la historia de los modos de leer y modélica para el proyecto literario del autor.”> En principio,
proponemos que, si la idea de libro absoluto, escrito por una inteligencia divina, es comun a la Biblia y al
Coran, este ultimo tiene el anadido de ser «eterno» ¢ «increadoy. «LLa madre del Libro», el Coran «celeste», es
directamente un «atributo divino». Propusimos que es en contrapunto con esta nocioéon de un /libro divino, que
preexiste a su escritura y, desde luego, a cualquier lectura, que Borges delinea la nocidn de libro humano, fruto
del encuentro del texto con cada lector y, en ese sentido, inestable, movil, novedad siempre nueva en cada lectura.
Frente a la inmutabilidad del libro divino, Borges parece valorar la humana mutabilidad de la literatura, hecha de

lecturas, es decir «versiones y perversiones» (Borges 1996a, p. 561).

22. En tanto implica un «comentario» sobre las caracteristicas del libro sagrado del islam, esta funcion podria entenderse en la
orbita de la metatextualidad; pero por su relevancia y por el caracter modélico que tiene para la literatura de Borges, preferimos una
consideracion singular.

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

402


con.


Referencias bibliograficas

1. Adur, L. (2014). Borges y el cristianismo: posiciones, didlogos y polémicas [Tesis doctoral, Universidad de
Buenos Aires]. http://repositorio.filo.uba.ar/handle/filodigital/4410

2.Adur, L. (2021). Borges y las religiones. Puntos de partida. En L. Adur (Ed.), Borges 120 (pp. 31-57). Fundacion
Internacional Jorge Luis Borges.

3. Almond, I. (2004). Borges the Post-Orientalist: Images of the Islam from the Edge of the West. Modern Fiction
Studies, 50 (2), 435-459.

4. Almond, I. (2007). Borges and the Finitude of Islam. En The New Orientalist: Postmodern Representations of
Islam from Foucault to Baudrillard (pp. 65-93). 1.B. Tauris.

5. Aizenberg, E. (1997). Borges, el tejedor del Aleph y otros ensayos. Vervuert-Iberoamericana.

6. Attala, D. (2016). Jorge Luis Borges y la Biblia. En D. Attala & G. Fabry (Eds.), La Biblia en la literatura
hispanoamericana (pp. 475-500). Trotta.

7. Attala, D. (2019). La Bible dans le miroir des Mille et une nuits. ThéoRemes, 14. http://journals.openedition.
org/theoremes/2592

8. Barrenechea, A. M. (2000). La expresion de la irrealidad en la obra de Jorge Luis Borges. Ediciones del
Cifrado.

9. Betancort Santos, S. (2010). «Oriente no es una pieza de museo. Jorge Luis Borges y las culturas de la India».
[Tesis doctoral, Universidad de Salamanca]. https://gredos.usal.es/handle/10366/76394

10. Bloom, H. (1997). The Anxiety of Influence. Oxford University Press.

11. Borges, J. L. (1996a). Obras completas 1. Emecé.

12. Borges, J. L. (1996b). Obras completas 11. Emecé.

13. Borges, J. L. (1996¢). Obras completas 1v. Emecé.

14. Borges, J. L. (1999). Borges en Sur. Emecé.

15. Borges, J. L. (2003). Textos recobrados 1956-1986. Emecé.

16. Borges, J. L. & Guerrero, M (1995). Manual de zoologia fantastica. Fondo de Cultura Econdmica.

17. Borges, J. L. (2005) El Martin Fierro. Emecé.

18. Bourdieu, P. (1997). Las reglas del arte. Génesis y estructura del campo intelectual. [Traducido de Les regles
de l’art. Genese et structure du champ littéraire]. Anagrama.

19. Cala, C. (1992). Borges y los arabes. Philologia hispalensis, 7, 103-112. http://institucional.us.es/revistas/
philologia/7/art_9.pdf

20. Cantarino, V. (1969). Nota sobre las influencias arabes en Borges. Hispania, 52, 53-55.

21. Cervera Salinas, V. (2011). El universo sensitivo del verbo poético. Cartaphilus. Revista de investigacion
critica y estética, 9, 98-110. https://revistas.um.es/cartaphilus/article/view/142521

22. Elia, N. (1998). Islamic Esoteric Concepts as Borges Strategies. Variaciones Borges, 5, 129-144.

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

403



23. El Koran (C. Assens, Traduccion, prologo y notas). (2006). Arca.

24. Farag Fahim, 1. (2011). «Libro y laberinto eran un solo objeto». Jorge Luis Borges, constructor de laberintos
literarios. [Tesis doctoral, Universidad de Salamanca]. https://gredos.usal.es/bitstream/handle/10366/110658/
DLEH Farag fahim I Libro y laberinto.pdf?sequence=1&isAllowed=y

25. Ferrin, E. (1992). El islam de Borges. Philologia hispalensis, 7, 113-140. https://revistascientificas.us.es/
index.php/PH/article/download/2038/1883

26. Gamerro, C. (2015) Facundo o Martin Fierro. Los libros que inventaron la Argentina. Sudamericana.

27. Gasquet, A. (2010). Oriente al sur. El orientalismo literario argentino de Esteban Echeverria a Roberto Arlt.
Eudeba.

28. Genette, G. (1989). Palimpsestos: la literatura en segundo grado. Aguilar.

29. Gesché, A. (2010). El mal. Sigueme.

30. Gomez, D. (2015). Orientalismos latinoamericanos. Borges y una nueva perspectiva en torno a la
representacion arabigo-persa en Historia de la eternidad. Saga. Revista de Letras, 4, 59-74. https://rephip.unr.
edu.ar/handle/2133/12112

31. Lastra, P. (1996). Borges, Gibbon y El Kordn. Acta Literaria (revista: Concepcion, Chile), 21, 123-125. http://
www.bibliotecanacionaldigital.gob.cl/bnd/628/w3-article-255887.html

32. Lopez Baralt, L. (2012). Ultra Auroram et Gangem. Los laberintos isldmicos de Jorge Luis Borges. En R.
Fine y D. Blaustein (Eds.), La fe en el universo literario de Jorge Luis Borges (pp. 111-135). Georg Olms Verlag.
33. Lopez Baralt, L. (2013). Islamic themes. In E. Williamson (Ed.), The Cambridge Companion to Jorge Luis
Borges (pp. 68-80). Cambridge University Press.

34. Maingueneau, D. (2006). Discurso Literario. Contexto.

35. Mbaye, Djibril. (2016). La presencia de la tradicion islamica en algunos relatos de Ficciones y El Aleph.
Verbeia, 1, 217-229. https://www.ucjc.edu/wp-content/uploads/11.-Djibril-Mbaye.pdf

36. Nuiiez Faraco, H. (2002). The Theme of Lovesickness in «El Zahir». Variaciones Borges, 14, 115-155.

37. Olea Franco, R. (1993). El otro Borges, el primer Borges. Fondo de Cultura Econémica.

38. Ruiz, P. (2002). EI ultimo cuento policial de Borges y lo que habia en el laberinto. Variaciones Borges, 14,
203-235.

39. Rodriguez Monegal, E. (1993). Borges. Una biografia literaria. Fondo de Cultura Econdémica.

40. Santa Biblia (version de Casiodoro de Reina revisada por Cipriano Valera) (2011). Sociedades Biblicas Unidas.
41. Sarlo, B. (2003) Borges, un escritor en las orillas. Seix Barral.

42. Spivatovsky, E. (1968). In Search of Arabic Influences on Borges. Hispania, 51 (2), 223-231.

43. Taboada, H. (2010a). Los orientales y el nombre. Estudios de Asia y Africa, 45 (1), 201-208. https://www.
redalyc.org/pdf/586/58620928008.pdf

44. Taboada, H. (2010b). Borges y el oriente (tanto no sabia). En C. Huaman Lopez y G. Hernandez Soto (Coord.),

Imaginaturas de la memoria: filosofia y discurso literario latinoamericano. Editorial UNAM.

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

404



45. Tornielli, P. (2001). Algunos motivos arabes e islamicos en la obra de Borges. Borges Studies Online, 22.
https://www.borges.pitt.edu/bsol/pdf/tornielli.pdf

46. Vélez, G. (2011). Borges y la Biblia. Vervuert/Iberoamericana.

47. Waisman, S. (2005). Borges y la traduccion. Adriana Hidalgo.

48. Zaid, G. (2005). Camellos del Coran. Letras Libres. https://www.letraslibres.com/mexico-espana/cultura/

camellos-del-coran

LINGUISTICA Y LITERATURA
ISSN 0120-5587

E-ISSN 2422-3174

N. °81, 2022, 387-405

405



