
										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

406
Editores

Juan Fernando Taborda Sánchez
Juan Esteban Ibarra Atehortúa

Pablo Julián García Valencia

DECREPITUD NOSTÁLGICA EN EL REALISMO DE ADOLFO COUVE (1940-1998): 
«El PICADERO», «EL PARQUE» Y «BALNEARIO» 

Valentina Andrea Albornoz Toloza
Universidad de Concepción (Chile)

vaalbornoz@udec.cl

Juan Daniel Cid Hidalgo
Universidad de Concepción (Chile)

jdcid@udec.cl

Recibido: 12/04/2021 - Aprobado: 19/10/2021 - Publicado: 15/04/2022
DOI: doi.org/10.17533/udea.lyl.81a19

Resumen: Con el presente trabajo sostenemos que los cuerpos decrépitos, descritos en estas tres obras breves de Adolfo 
Couve, acaban por aferrarse a la espiritualidad de las anatomías juveniles. La lectura defendida pretende desentrañar la 
alegoría de una ruina inevitable que se cuela por los espacios más remotos de la nación y que exhibe una muestra mimética 
de la burguesía gris y fracasada, a los ojos de un artista cuya obra observa detenidamente los alcances del claroscuro social.
Palabras clave: ruina; realismo; nostalgia; alegoría.

NOSTALGIC DECREPITUDE IN THE REALISM OF ADOLFO COUVE (1940-1998): 
«EL PICADERO», «EL PARQUE», AND «BALNEARIO»

Abstract: With the present work we maintain that the decrepit bodies, described in three short works by Adolfo Couve, end 
up clinging to the spirituality of juvenile anatomies. The reading advocated tries to unravel the allegory of an inevitable ruin 
that creeps into the most remote spaces of the nation and that exhibits a mimetic sample of the gray and failed bourgeoisie, 
in the eyes of an artist whose work carefully observes the scope of social chiaroscuro.
Keywords: ruin; realism; nostalgia; allegory.



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

407

1. A propósito de la narrativa de Couve1

Adolfo Couve Rioseco (1940-1998) se definió desde la infancia por su talento plástico, de hecho, su 
padre, al encontrarlo pintando retratos con materiales domésticos, resolvió regalarle una caja de óleos 
para que adoptara la pintura como pasatiempo. No obstante, Couve vería esto como algo más que una 

distracción y acabó por matricularse en la Escuela de Bellas Artes de Santiago de Chile, punto de partida para 
estudios posteriores en París y en la Liga de Estudiantes de Arte  de Nueva York. La narrativa de Adolfo Couve, 
por tanto,, nace como una respuesta a lo que consideró el fracaso de su carrera como pintor, la quema de su obra 
y su autoexilio en Cartagena (Chile), un balneario venido a menos, pero cubierto por el halo de un diluido pasado 
aristocrático. En dicho lugar, el autor acaba suicidándose bajo el delirio que le provocó una severa depresión.

En relación con la personalidad de Couve, Cid y Grandón (2020) señalan, a propósito del carácter sui generis 
del autor chileno:

Su personalidad difícil, su heterodoxa relación con el mundo de las artes (plásticas y literarias) y su elusividad 
respecto de los centros metropolitanos lo fueron retratando como un sujeto excéntrico al que se le reprochaba la 
ausencia de militancia política y la negativa a operacionalizar su práctica artística frente al arte comprometido y de 
vanguardia vigente durante la dictadura chilena (pp. 145-146).

Entretanto, la propuesta de Couve se basa en la traducción de la realidad, tanto en la pintura como en la 
escritura. Su afición por el realismo ha sido juzgada por la crítica, lo que  ha hecho de su obra un elemento 
complejo de clasificar para los críticos.  Al respecto, Campaña (2015)2 , subraya que «desde un principio, sus 
propuestas pictóricas y literarias fueron consideradas por el medio un tanto anacrónicas. Y como su obra era difícil 
de clasificar se la describió como marginal, extemporánea, tradicional e, incluso, decimonónica» (p. 19). Por otro 
lado, Ángel (2012) comparte esta idea y relaciona el realismo con la angustia que el artista dejaría percibir en su 
entorno. Según el autor, «la manera que Couve tiene para contrarrestar esta angustia, es el cultivo del arte a través 
del realismo, ya que es la forma de abstraer[se] del impacto del transcurso del tiempo» (p. 155). Esta condición 
de borde, percibida por la crítica, es la que sostienen algunos estudiosos para definirla como inclasificable, según 
apuntan, por ejemplo, De la Fuente (2002) y Martínez (2006). No obstante, pareciera que existe consenso en 

1.	 Los fragmentos trabajados fueron extraídos de Obras completas. Adolfo Couve (2013) de Tajamar Editores. La nouvelle «El 
picadero» fue publicada en 1974 y «El parque» en 1976 junto a «El tren a cuerda». «Balneario» salió a la luz en 1993 en el libro 
homónimo que incluyó la nouvelle «El parque».

2.	 Claudia Campaña es profesora titular de la Facultad de Artes de la Pontificia Universidad Católica de Chile; ha trabajado 
intensamente en la difusión, puesta en valor y catalogación de la obra pictórica de Adolfo Couve. Su libro Adolfo Couve: una lección 
de pintura (2002) fue ampliamente revisado, ilustrado y documentado en 2015 bajo el respaldo de Ediciones Metales Pesados. Desde 
ese momento, se ha transformado en un texto imprescindible para el conocimiento de la obra del pintor y escritor tan injustamente 
invisibilizado, aunque paulatinamente valorado por las generaciones jóvenes. Dos años después, publica Adolfo Couve. Imágenes 
inéditas (2017), obra con un material que, lamentablemente, no tuvo a la vista en el momento de la monumental reedición de Adolfo 
Couve: una lección de pintura, donde el relato técnico de la especialista se mezcla con la experiencia vivida junto a ese sujeto con tan 
«peculiar temperamento» (Campaña, 2017, p. 14).

eliminar



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

408

adscribir su trabajo literario en las coordenadas de la Generación del 60, la cual acoge a escritores como Antonio 
Skármeta, Mauricio Wacquez, Ariel Dorfman, Carlos Olivárez y José Leandro Urbina.3

Por otra parte, Morales (2018), subraya que las narraciones de Couve no plasman la realidad de un presente 
histórico propiamente tal, sino que:

en cualquier caso no es la cotidianidad de un presente «histórico», que viene de una «historia», cuyo movimiento, 
o proceso, lo trascenderá. El presente de Couve no puede ser sino fantasmagórico: es el presente de una historia 
detenida en el tiempo. O también, es el presente de su propia historia, o es una historia que coincide con su presente 
(p. 76).

En definitiva, su obra no corresponde más que a una narrativa en «estado de flotación, de suspensión temporal» 
(Morales, 2018, p. ), un espacio donde los pueblos y los sujetos que ahí se desenvuelven viven su vida en una 
repetición continua y además, existe una pulsión de fatalidad: «la latencia de una catástrofe» (p. ) tal vez signada 
por ese bucle perturbador. Hablaríamos de una nación fantasmagórica condenada a repetirse continuamente.4 La 
adhesión al realismo sostenida por Couve, como por una parte importante de la crítica sobre su obra, la podemos 
entender de dos maneras. Por un lado, como un realismo descriptivo (De la Fuente, 2001), más declarativo que 
técnico (Morales, 2018), en que el narrador chileno se presenta como un artista en las antípodas de los movimientos 
de vanguardia y experimentación vigentes en Chile en los setenta y ochenta, y por lo tanto, su proyecto narrativo 
y plástico pareciera inclinarse naturalmente a la lógica imitativa en resistencia a los emplazamientos sobre su 
trabajo autoral, reflejado en su  distanciamiento de la ideología dominante y el carácter utilitario del arte, como 
una forma de combatir el poder  del dictador de facto. Al respecto, en el prólogo a El cuarteto de la infancia, 
Couve (1996) apunta:

no me importaron ni las vanguardias locales ni las modas; quería alcanzar una prosa depurada, convincente, clara, 
distante, impersonal, unos renglones donde tuviera que corregir y corregir, castigar el contenido y el lenguaje, 
intentar ese engranaje que da como resultado, más que un libro, un verdadero objeto (p. 8).

Por otro lado, su realismo sui generis convoca en sus coordenadas elementos fantásticos5 e irreales —«Bombillín 

3.	 Frente a la adscripción de Couve en las generaciones de la historia literaria chilena, Schulz-Cruz (2016) precisa que el autor 
«perteneció a la Generación del 68 junto a Antonio Skármeta, Mauricio Wacquez y Carlos Cerda, entre otros, aunque dista mucho de 
ellos en su estilo narrativo» (Schulz-Cruz, 2016, p. 157).

4.	 Entendemos el concepto de nación como una comunidad imaginada capaz de materializarse en la literatura. Con ello nos 
apegamos a los dichos de Ignacio Álvarez en «Tres modalidades de alegoría nacional en las narraciones chilenas del noventa y el dos 
mil», donde, apoyado en los planteamientos de Jameson, explica que: «la presencia inevitable de la alegoría nacional se debe a que en 
el tercer mundo aún no ha ocurrido, como en el primero, la separación de lo poético-libidinal y lo político-económico.» (Álvarez, 2012, 
p. 17).

5.	 Frente a este aspecto, De la Fuente (2002) relaciona la materialización realista de Adolfo Couve con el realismo mágico de 
Gabriel García Márquez, en el sentido de que su tratamiento es «una representación cifrada de la realidad, una especie de adivinanza del 
mundo» (García Márquez, 1982, s. p.), relación que, no compartiendo del todo, creemos valiosa. El investigador, además, señala que «la 
consecuencia de su realismo descriptivo sobrepasa las barreras de las escrituras francesas del siglo xix; se yuxtapone a la atmósfera del 
“realismo maravilloso” de los ‘60 y no cae en la superficialidad programática del “realismo virtual” que promueven aquellos que no ven 
en el neoliberalismo un estadio mutante y decadente de la cultura hegemónica desde el centro hacia la periferia» (De la Fuente, 2002, p. 
102).



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

409

el payaso», «Apolo y las musas» en La comedia del arte; o, «La señora Carter» en El pasaje; o, «La pesadilla, el 
sueño y la soledad» en Cuando pienso en mi falta de cabeza, la segunda comedia—, que exhibe  una mirada de la 
realidad en que la decrepitud, la marginalidad, el deterioro y la pobreza parecieran ser las imágenes a que alude 
la afamada metáfora del espejo de Stendhal, a través de la cual el novelista francés explicaba el carácter realista 
de su trabajo.6

Entrando en materia, «El picadero» (1974) narra la historia de Blanca Diana, quien siendo parte del lúgubre 
recinto de Villacler, toma clases de equitación con quien resulta transformándose en su joven amante que, a su vez, 
repasa la historia familiar del fallecido hijo Angelino Sousa y su parco padre, el señor Sousa. Adicionalmente, se 
recurre a historias menores, como la del gobernador Zapiola, singular antepasado, o de la hermana mayor Raquel, 
la cual luego de vivir grandes sueños, acaba huyendo junto a su profesor de canto, un hombre maduro con quien 
construye una triste subsistencia dentro de espacios ruinosos. Por su parte, «El parque» (1976), por su parte, narra 
la historia de (des) amor del matrimonio de Federico Lochner y Cleopatra Lebas, el primero un joven muchacho, 
hijo de un matrimonio chileno-alemán, y la madura Cleopatra, una mujer adinerada, pero infeliz a causa de la 
nostalgia y la falta de uno de sus ojos. La trama de esta narración se centra en  las dudas en torno a Federico y 
la imagen del parque con el que Cleopatra se obsesiona. Finalmente, «Balneario» (1993) narra los inconclusos 
deseos de Angélica Bow, una anciana, mimetizada con la vieja Cartagena.7

Ante este panorama, nuestra propuesta de lectura analítica se funda en que los cuerpos decrépitos, mimetizados 
con los espacios descritos por Adolfo Couve, se ensamblan a la espiritualidad de los efebos y las jovencitas como 
la alegoría de una ruina inevitable, capaz de traspasar los escenarios descritos en las tres nouvelles de nuestro 
autor. El cuerpo decadente y el sujeto ruin se aferran al idealismo de la anatomía juvenil con el fin de luchar contra 
la inevitable ruina que se cuela en los lienzos narrativos del autor chileno, en los cuales percibimos la alegoría en 

6.	 Singular importancia cobra entonces el registro certero y vívido del estímulo realidad en la narrativa de Couve. Basta apenas 
recordar dos momentos iniciales de sus textos: «A medida que dejamos la carretera surcada de ruidosos y veloces vehículos y nos 
aproximamos por aquel camino de tierra a dicho barrio, sentimos la angustia que significa encontrarnos lejos del progreso, pero también 
una cierta alegría al observar una realidad fuera del alcance de la competencia y el transcurso del tiempo» (Couve, 2013, p. 173), en La 
lección de pintura y «Cartagena, el balneario, esa playa sucia, abandonada todos los inviernos, ese escenario, esa apariencia, ese infinito, 
techos aguzados, aleros repletos de murciélagos, ventanas sin postigos, abiertas al mar que las habita como a los recovecos entre las 
rocas» (Couve, 2013, p. 307), en Balneario.

7.	 Las nouvelles sujetas a estudio en este artículo han suscitado el análisis de la crítica desde diversas perspectivas. Por eso, 
hemos tenido en cuenta algunos artículos —que además recomendamos entusiastamente— tales como: «De la luz a las sombras: los 
jardines de José Donoso y Adolfo Couve» de Schoennenbeck (2018), donde trabaja la estética del jardín como una marca de clase y una 
demostración de la nostalgia presente en las ruinas que se acumulan en ellos, todo esto dentro de los espacios descritos en «El picadero» 
y en «El parque». Esta visión la compartimos asumiendo las teorías de Andreas Huyssen en «La nostalgia de las ruinas» (2006) y 
de Walter Benjamin en «El origen del drama barroco alemán» (2006) y «Tesis de filosofía de la historia» (1989). En segundo lugar, 
consideramos el trabajo de Chiuminatto y Toro (2014) titulado «El ejercicio de la corrección: lectura del manuscrito de La lección de 
pintura, de Adolfo Couve», donde conciben el trabajo del autor como un ejercicio de corrección al modo de una obra pictórica que se 
despliega en su inscripción. En tercer lugar, «Identidad y realismo en la narrativa de Adolfo Couve» trabajo De la Fuente (2002), quien 
se acerca a matices realistas del autor chileno, como la mímesis exagerada y la problemática de la modernidad. En cuarto lugar, acogimos 
algunas nociones de Schulz-Cruz (2016) en «El claroscuro homosexual en El picadero, de Adolfo Couve», donde entrega una lectura 
desde «lo gay», rastreada no solo en «El picadero» sino también en «Balneario» y «El parque». Finalmente, consideramos los aportes 
desde el punto de vista de Toro (2013) en «Una pieza secreta: Juegos y juguetes en la narrativa de Adolfo Couve». 



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

410

fisionomías y espacios ruinosos, para llegar a la exhibición de la nostalgia presente en los cuerpos juveniles y el 
sentimiento de plenitud experimentado al acercarse a la ruina, signada como valiosa y hospitalaria.

2. Aferrándose al espíritu: placer antes del nicho

Las corporalidades de los personajes mayores en Couve aparecen descritas desde la inconformidad, la sensación 
de rechazo, la frustración o la desesperanza; todas ellas cualidades que suelen evocar cierta compasión en el lector, 
a pesar de que sus actos puedan ser considerados deleznables. En ese sentido, notamos una significación identitaria 
que solo puede conformarse a partir de la alegoría, puesto que dichas caracterizaciones podrían incluirse como 
un fragmento significativo dentro de una realidad mayor que, podría ser, la realidad de la comunidad nación. Con 
base en ello, consideramos la galería de personajes couveanos como la manifestación alegórica de una comunidad 
mayor que adolece frente a las consecuencias de una modernidad que solo parece arrojar escombros. Así, tomamos 
en cuenta los postulados de Walter Benjamin (2006), quien cita a Goethe para explicar la importancia de esta 
figura retórica:

Hay una gran diferencia entre el hecho de que el poeta busque lo particular con vistas a lo general y el hecho de que 
vea lo general en lo particular. De aquel primer modo de proceder surge la alegoría, donde lo particular sólo cuenta 
como instancia, como ejemplo de lo general; pero la naturaleza de la poesía consiste propiamente en este otro último 
modo, que expresa algo particular sin pensar en lo general o sin referirse a ello. Pues quien capta vivo algo particular, 
obtiene con ello al mismo tiempo lo general, sin darse cuenta, o dándose cuenta sólo más tarde ( p. 377).

De este modo, leemos la obra de Couve como una manifestación de fragmentos ruinosos8 que a su vez guardan 
más residuos, los cuales, de forma desordenada, representan un sentir mayor, una ruindad superlativa, la ruina 
moral, revelada en los personajes y su mimetismo con los espacios deteriorados.9 Asimismo, podemos comprender 
las obras como un collage, una acumulación de residuos que desorganizados parecen contener un aura mortuoria, 
condición que está en armonía con los planteamientos de Andreas Huyssen (2006) en «La nostalgia de las ruinas» 
donde apunta que «la ruina arquitectónica se destaca vacilante en el fondo de una imaginación estética que 
privilegia el fragmento y el aforismo, el collage y el montaje, el despojo de ornamentos y la reducción del 
material» (p. 34). Los textos de Couve exhiben precisamente ese desapego a una concepción burguesa de la ruina, 

8.	 Para ampliar la mirada sobre este asunto, recomendamos el texto titulado «Acerca de los espacios novelares marginales en La 
comedia del arte de Adolfo Couve» de (Cid Hidalgo & Grandón, 2020), donde los autores buscan reflexionar, desde la perspectiva de los 
estudios interartísticos, acerca de la práctica narrativa de Couve, quien tematiza el mundo plástico en toda su producción narrativa. Los 
autores subrayan que, a partir de una concepción desprejuiciada respecto de lo marginal, de la fealdad y la miseria, el escritor y pintor 
chileno despliega una mirada alterna en los espacios de borde en busca de la reivindicación de la miseria, a la vez que relativiza el canon 
estético que prestigia temas y motivos lejanos al campo de referencia de quienes habitan el borde.

9.	 Respecto a la calificación de una persona como ruinosa, Simmel (1934) expone: «Tal vez con error, tal vez con acierto, creemos 
nosotros que a la esencia del hombre no le son inherentes esas gravitaciones hacía abajo opuestas al espíritu. Sobre todas las cosas del 
mundo exterior le reconocemos a la naturaleza un derecho que nace cuando la cosa nace. Pero sobre el hombre, no. Por esto la ruina 
humana […] suele ser más triste que trágica y carece de aquel sosiego metafísico que acompaña la decadencia del edificio material, como 
si procediese de un profundo a priori» (pp. 216-217).



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

411

fundamentalmente porque su lienzo hecho con palabras se concibe desde la ingenuidad e inocencia, entendida 
como aquella cualidad propia de la infancia, su naturalidad, excentricidad violenta de expresar sin filtro lo que se 
piensa; observaciones desprovistas de intencionalidad expresa y que tanto llaman la atención a los lectores que 
seguimos su propuesta de belleza decadente (Cid & Grandón, 2020), cuya única ética es consigo misma. Dicha 
convicción, por cierto, no es impostada, sino que, por el contrario, ha sido enarbolada desde la trinchera del arte 
plástico y literario, pero también desde lo vital con su alejamiento de  la pintura entre 1971 y1983, al  retirarse de 
la academia donde era profesor y el insilio voluntario en Cartagena, localidad balneario del litoral central chileno. 
Allí es posible rastrear el auge, la caída, la decrepitud y la ruina de uno de los lugares que evidencia la evolución 
de Chile en el último siglo. 

La brevedad de las nouvelles del autor, junto a la precariedad de sus primeras ediciones, se funden en las ruinas 
descritas en las viviendas de los personajes, los elementos utilizados por generaciones, la decoración de mal gusto 
o cuya propuesta de belleza difiere del uso habitual

(naïf) y los vastos terrenos acosados por musgos y malezas. Una cualidad que cumple con la reproducción, una 
historia alegórica que no para de redundar en un bucle continuo donde se duplican los personajes, pero también se 
refrenda el trauma biográfico del autor.:10 Sobre ese aspecto en particular, Morales (2018), considera

 […] que este nudo originario nunca fue resuelto y quedó sometido a lo largo de la vida de Couve a la compulsión de 
repetición. Más aún: si la obra narrativa de este autor nos ha abierto el camino a los traumas biográficos de Couve, 
es porque ella misma en la sucesión de novelas que la componen, en cada una de ellas, no ha hecho otra cosa que 
desplegar una «compulsión de repetición» paralela, es decir, la repetición de un modo de estar en el tiempo, de un 
tiempo descabezado ( p. 125).

Dentro de «El Picadero», nos encontramos con enigmáticos personajes vetustos. El primero de ellos, es el 
controversial gobernador Zapiola, un sujeto conocido por sus gustos excéntricos, además de ser el antepasado 
memorado por los Sousa dentro de la estancia de Villacler, el cual, continuamente recordado por su retrato —
hablaremos de ello más adelante—, se ve en la constante necesidad de acogerse al exótico cuerpo de una esclava 
mestiza. Dicha obsesión se presenta como un remedio ante el tedio constante que significa su vida personal y su 
trabajo; no obstante, la tradición acaba por desplazarla y lo obliga a continuar ejerciendo su autoridad a través 
de sus azotes correctivos. Otro episodio ejemplar corresponde al sorteo de puestos en una mesa por petición 
del mismo personaje, lo cual acabó con un gran banquete en el que el llavero desdentado escupe las semillas y 
cáscaras de las frutas que come en frente de Zapiola:

A la hora de los postres se sirvió sandía y el llavero, sin poder contenerse, escupía las pepas al Gobernador. Al 
comienzo, Zapiola se pasaba la mano con resignación por la cara, pero cuando el pobre desdentado pidió repetirse 
otra tajada, nuestro señor montó en cólera y apretando con fuerza una alcachofa, la incrustó en la vinajera, salpicando 

10.	 De la Fuente (2002) también describe el realismo del autor considerando este rasgo fundamental dentro de su artículo «Identidad 
y realismo en la narrativa de Adolfo Couve», donde señala que: «Couve desarrolla y avanza el relato a partir de la aparición paulatina 
de sus personajes, los cuales se van esfumando y depositando y acumulando en la memoria de los que van quedando o apareciendo en 
escena. Hay, por otra parte, una clara coincidencia con el motivo de la nostalgia del paraíso perdido; es la nostalgia por la infancia» (p. 
101).



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

412

a todos los que tenía enfrente. El llavero, que creyó era esta una broma, escupió otra andanada de pepas y cáscaras 
a Zapiola, quien desenvainó en el acto. Las risas y el desorden fueron generales. Todos se escupían y arrojaban 
comida, volaban las verduras y a Cismarras le cayó una chirimoya en la sotana. (Couve, 2013, p. 128). 

El desorden, la guerra de residuos, representa una constante dentro de la casa de los Sousa; miles de historias 
y fragmentos por años producidos cargan el lugar con una energía pesadísima. Es más, esta anécdota, algo 
desquiciada, por años fascinó a Zapiola, quien decide obligar a cada uno de los espectadores de aquel acto a que 
le narren su visión del espectáculo, riendo una y otra vez con las distintas historias. Un enfoque que se ajusta a la 
visión alegórica de la historia en términos de Walter Benjamin (1989) quien asume que:

El cronista que narra los acontecimientos sin distinguir entre los grandes y los pequeños, da cuenta de una verdad: 
que nada de lo que una vez haya acontecido ha de darse por perdido para la historia. Por cierto, que sólo a la 
humanidad redimida le cabe por completo en suerte su pasado (pp. 178-179).

La necesidad, entonces, de acercarse al cuerpo joven se manifiesta en la cansada figura de Cardillo, el profesor 
de canto de Raquel, la desafortunada hermana mayor de Blanca Diana. Este hombre comienza a trabajar en la 
casa de las muchachas luego de un pasado lleno de fracasos. Una vez allí, en el que se enamora de una napolitana, 
a la cual abandona luego de nacer su primer hijo huyendo así de asumir las responsabilidades familiares. De este 
modo, escapa hacia América, donde trabaja como afinador de órganos y y como maestro de canto para niñas 
provenientes de buenas familias. En medio de todo esto, la juventud y personalidad despampanante de Raquel 
conmueven tanto a Cardillo que lo llevan a obsesionarse con la idea de regresar junto a ella a su vida pasada:

Cardillo, vuelto a la vida, era un ser ávido que se aferraba a esa jovencita con una necesidad desesperada, como de 
querer recuperar en ella a otra mujer, años de juventud y hasta la ilusión de llegar a ser un gran compositor (Couve, 
2013, p. 137).

Otra característica pertinente a su condición ruin corresponde al futuro construido con la joven Raquel, ya que, 
aunque felices, el resto percibe con un halo de lástima cada una de sus apariciones y noticias dentro de la casa 
Sousa. Lo mismo podemos decir de su estilo de vida, pues Cardillo siempre está sujeto a trabajos esporádicos, poco 
remunerados y breves que terminan impidiendo el lujo a Raquel. Ella solo tiene a Cardillo con sus ocurrencias, 
quien se gana la vida como artista y locutor de radio. Este último oficio lo consigue a punta de recortes de 
periódicos recolectados en una rutina mendicante, un artesanal modo de informarse similar a la acumulación de 
ruina tras ruina en términos de Benjamin (1989).

Por su parte, Blanca Diana, la madre del fallecido Angelino, es un personaje que siempre vive a la sombra de 
la desilusión causada por Raquel, al   verse obligada a realizar constantes colectas para la fugitiva pariente. Su 
matrimonio se construye con base en infidelidades y violencia por parte de su indiferente marido, y, en consecuencia, 
Blanca viaja junto a su hijo, quien muere en un accidente ecuestre. Estos hechos marcan profundamente a Blanca 
Diana, al punto de hacer su rutina un tedio constante en el que el velo negro del luto se transformó en su uniforme. 
Esta faceta guarda relación con los planteamientos de Benjamin (2006) —quien habla del luto como un estado 



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

413

anímico, una forma de actuar y transmitir—, puesto que aparece en el momento en el cual Blanca Diana se 
transforma  en la personificación del memento mori que  seduce a su joven amante. La protagonista, pues, se 
muestra perturbada, como en una lucha entre la naturaleza de la muerte y el placer que subyace en una corporalidad 
que desea y con la que juguetea (el efebo), evento que se manifiesta en la descripción que el joven lleva a cabo:

Fingía no ser rica, y en el gran comedor compartíamos una pobre taza de té sin pan ni galletas, ni golosinas que 
colmaban su despensa. Era cuestión, entonces, de solo insinuar algún deseo y todo lo imaginable era traído por 
manos solícitas. Había y no había, era y no era. Se estaba en ese paréntesis que nada ni nadie intenta definir. (Couve, 
2013, p. 107).

Adrien —esposo de Thérèse, la amante de Angelino— es otro personaje que habita entre el fracaso y la 
carencia. Aun cuando el parisino decide estudiar arquitectura, un accidente lo deja sin pierna y termina relegado a 
una pensión del Estado, razón por la cual su matrimonio se deteriora a tal nivel que, siendo asistido por amigas de 
la esposa, entabla relaciones íntimas con ellas. La frustración y el desengaño en la vida de Adrien se vuelven una 
rutina, incluso más considerando su malogrado deseo de trabajar como arquitecto, el arte que según Simmel (1934), 
corresponde a la manifestación que suscita el equilibrio, pues «en la arquitectura llegan a perfecto equilibrio dos 
tendencias contrarias: la del alma, que aspira hacia arriba, y la pesantez, que tira hacia abajo» (p. 211), vale decir, 
«el triunfo más sublime del espíritu sobre la naturaleza» (p. 211). Sin embargo, en este caso el triunfo recae sobre 
la naturaleza, pues habita en un sitio paupérrimo, manifiesto en la descripción de su vivienda efectuada en la voz 
de Angelino, donde la apariencia de su hábitat se asemeja a una historia personal:

La escala que comunicaba con aquel aposento era tortuosa y la casa se había inclinado hacia la calle, siendo 
apuntalada por una descomunal estaca. Al terminar la cena, Thérèse se ofreció para acompañarme hasta la puerta, 
Adrien en un gesto de celos y al mismo tiempo de culpa, se precipitó sobre la baranda y blandió el bastón gritando 
en tanto nosotros bajábamos tomados de las manos (Couve, 2013, p. 152).

El París por el que transitan los personajes de «El picadero» (2013) se exhibe como la cicatriz de una historia 
mayor, constituyéndose en una suerte de pátina formada por eventos propios de la historia universal, donde las 
viviendas se caen sobre la acera y los sitios de recreo son principalmente tiendas de antigüedades. De este modo, 
el espacio se constituye en una réplica alegórica de los cuerpos, de corporalidades semejantes a la de Adrien que 
se manifiestan como la prueba de un desengaño que no tiene entrada en la historia universal, pero sí dentro de la 
literatura, entendida como un espacio para el discurso de la infamia. Adicionalmente, esta visión es convergente 
con los planteamientos de Augé (2003), donde postula que:

La arquitectura sigue a la historia como a su sombra, pese a que los lugares de poder se desplazan en función de las 
evoluciones y las revoluciones internas. La historia es también violencia, y a menudo el espacio de la gran ciudad 
recibe de lleno los golpes. La ciudad lleva la marca de sus heridas. Esta vulnerabilidad y esta memoria se parecen 
a las del cuerpo humano y son ellas, sin ninguna duda, las que hacen que la ciudad nos resulte tan próxima, tan 
conmovedora (p. 122).

Algo similar ocurre con el señor Sousa, el padre de Angelino, un sujeto decadente desde el punto de vista 



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

414

moral, indiferente con su hijo, agresivo con su esposa y libertino a sus espaldas. Este hombre es producto de una 
infancia gris, fruto de un padre violento al cual ve morir y, mientras acompaña el féretro, la madre lo reprende 
por expresar su sufrir más de la cuenta. Estamos, en este caso, frente a la hostilidad llevada al extremo, de una 
niñez bestial que parece explicar su adultez patriarcal e indolente. Por eso, Sousa se mueve entre distintas clases 
sociales,11 sin más motivación que el tedio y la necesidad de sexo y acaba por convertirse en un fárrago de 
antivalores con un obseso interés por la muerte. Esto último puede observarse en una de las escenas de la nouvelle, 
en que muestra una extraña fascinación por la osamenta de la madre muerta durante el entierro de Angelino.12 
Por otro lado, resulta significativo su temor a los sismos, pues corresponde a un fenómeno generador de ruinas, 
vale decir, una forma de derribar la fuerza del espíritu humano y demostrar el poderío superior de la naturaleza. 
Además, podría comprenderse como un terror al pasado, a la luz de Simmel (1934), cuando señala que: «La 
ruina es la forma actual de la vida pretérita, la forma presente del pasado, no por sus contenidos o residuos, sino 
como tal pasado»13 (p. 219). En lo que respecta a «Balneario», vemos como la ruina del espacio de Cartagena 
se mimetiza con el cuerpo de la protagonista, Angélica Bow, una anciana que busca aventuras con jovenzuelos 
esperando romper la monotonía que ha llegado con los años. En este relato, la realidad es descrita desde el 
residuo, desde la imperfección y los objetos. No obstante, su desarrollo no es extenso ni detallista, sino que nos 
describe la realidad de un modo nebuloso, con ciertos espacios vacíos como si fuera un recuerdo borroso que 
nos hace evocar las pinturas del autor empírico. Así, los personajes y los espacios circulan dentro del desamparo 
que es el balneario: «Cartagena, el balneario, esa playa sucia, abandonada todos los inviernos, ese escenario, esa 
apariencia, ese deterioro infinito, techos aguzados, aleros repletos de murciélagos, ventanas sin postigos, abiertas 
al mar que las habita como a los recovecos entre las rocas» (Couve, 2013, p. 445).

El cuerpo de Bow también es una manifestación ruinosa camuflada en la nostalgia que se siembra dentro 
de la antes aristocrática Cartagena, donde el mal gusto y la insalubridad de la playa la terminan invisibilizando 
ante los ojos acostumbrados a tan repetido paisaje. Dentro de Angélica, la naturaleza de la vejez hace lo suyo, 

11.	  En su libro recientemente editado, Ensayos sobre el patio y el jardín. Couve. Wacquez. Donoso, Schoennenbeck (2020) 
amplifica su reflexión en torno al carácter contradictorio del jardín y su capacidad expresiva superior de materializar la clase, el paso del 
tiempo, la ruina y la memoria, a partir de una tematización de la mirada, por cierto, en el sentido propuesto por el historiador y crítico de 
arte rumano Victor Stoichita en su breve, pero iluminador texto Ver y no ver (2005). Parafraseando a Schoennenbeck (2020) podemos 
señalar que relatos como «El parque» desperfilan el jardín y su contexto inmediato, el paisaje, para exhibir el imperio de la naturaleza 
que exige el retorno de sus plazos. Al respecto, el crítico literario dice: «El modelo del jardín que opera como referente extratextual 
en ambos autores corresponde básicamente al de la segunda mitad del siglo xix y primeros años del siglo xx. Que el jardín en los 
imaginarios de Donoso y Couve se module con una fuerte marca de clase se explica, en parte, gracias a esta relación con un proyecto 
histórico de arquitectura de paisaje gestado por las élites» (Schoennenbeck, 2020, pp. 55-56).

12.	 Encabezó el cortejo y durante el responso en el cementerio, se asomó curioso a la cripta para ubicar el cajón de su madre de 
entre los restantes. Cuando lo descubrió, dio un grito de felicidad y llamó a Saldías: —Saldías, ven a ver, mira cómo está mi madre, si 
ya no queda nada! (Couve, 2013, p. 162).

13.	 «Lo que si temía Sousa eran los terremotos, momentos en los que sentía que la paciencia de Dios no era infinita y que todo 
ese desajuste estaba hecho para castigarlo a él. Descontrolado, mientras las columnas de Villacler se bamboleaban, se daba de golpes 
implorando a la tierra que se calmase. En tanto hacia votos de una mejor vida, miraba de reojo sus porcelanas chinas y los cuadros que 
cubrían los muros» (Couve, 2013, p. 163).



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

415

mientras el deseo de su espíritu se interpone a que permanezca estatuaria en sus aposentos mal decorados. Bow 
espera concretar una aventura, pero las otras vetustas amigas la aconsejan, señalándole que un hombre joven solo 
busca dinero y así la mujer se ve en la ensoñación constante para poder lidiar con un espacio privado deprimente 
y sus sirvientes esmerados por mantenerla en el hogar. De esta manera, lo privado es una zona insegura que le 
recuerda el paso del tiempo, su propia ruina y detrimento. No obstante, ella se pasea estoica por la playa con su 
quitasol pasado de moda, con el cual se identifica al volver a su cuarto: «El dragón del quitasol observa como 
Angélica se acicala ante el espejo repleto de oscuridad, y sus ojos de vidrio miran tristes a ese otro dragón idéntico 
abandonado también sobre una cómoda» (Couve, 2013, p. 257).14

El espacio es precario y ella se funde en su presencia, sin ser vista, pues se manifiesta como metonimia de 
una población degradada, descuidada y olvidada en su totalidad. Esto explica cómo lo público se transforma 
en posibilidad para el ensueño, pero también le ayuda a alejarse de los espejos, abundantes en su habitación, 
haciéndola olvidarse de autocompadecerse y fijar su atención en  hacia la patética ciudad . A partir de esto, vemos 
una comunidad que se pierde en la historia nacional y no es apta para la típica portada de Chile; Cartagena es una 
ciudad de olvido y decadencia. De ahí que Couve la utilice como punto de partida para narrar a través de estas 
historias menores la debacle nacional e interna. Por eso, en sus palabras, el autor chileno retrata la verdadera 
apariencia del lugar donde reside: «Cartagena, el balneario, esa playa sucia, abandonada todos los inviernos, ese 
escenario, esa apariencia, ese deterioro infinito, techos aguzados, perdida entre la muchedumbre como un despojo 
a la deriva» (Couve, 2013, p. 458).

La construcción del despojo también puede observarse en la última nouvelle, «El parque», donde no hay 
personajes vetustos, sino incompletos y segregados. Este es el caso de Cleopatra Febas, la protagonista, quien 
vive en la incertidumbre de un matrimonio que todos juzgan como interesado, puesto que su marido resulta 
demasiado bello y joven como para amar a una mujer gris y sin un ojo. Es así como la solitaria Cleopatra se 
refugia en el paisaje de su parque, una propiedad con la que se identifica y en la cual imagina diversas historias 
dentro de los claroscuros formados para pasar el tiempo.15 Esta manía por el paisaje deshecho se articula con los 
planteamientos de Augé (2003), cuando subraya:

14.	 La comparación con el dragón evoca un estancamiento que podría converger con una lectura alegórica que aludiría a una 
pervivencia fuera del progreso. Ello puede leerse considerando el estado de Bow y el balneario en sí. Lo mencionado se sustenta en la 
significación acuñada en el Diccionario de símbolos, donde se menciona que «La materia en involución, como serpiente o dragón, como 
adversaria del espíritu y perversión de las cualidades superiores. A veces se ha identificado con el principio femenino, en cuanto éste es 
fuente de tentación y de corrupción, pero, principalmente, de estancamiento en el proceso evolutivo» (Cirlot, 1992, p. 99).

15.	 «Entre todas estas consideraciones alternaba Cleopatra, quien en el fondo nunca había encontrado a la belleza tan bien 
representada, como cuando en su soledad la descubrió en el entendimiento que había entre la materia esculpida y la hierba. Naturaleza 
transitoria y pretensión de durabilidad, hacían una ilusión de polos opuestos que excitaba su imaginación. Mundos tan contrapuestos 
como la rama que proyectaba un arco de sombra sobre la inscripción de una lápida, o el agua de la fuente que desdibujaba al caer las 
facciones de un centauro, o la enredadera que vestía de primavera a las musas, eran para ella señales de que allí se conjugaban los 
elementos que la hacían posible» (Couve, 2013, p. 250). Para un abordaje más amplio al respecto, recomendamos la lectura del trabajo 
de Norambuena (2010), titulado «El desplazamiento dinámico de la perspectiva: la profundidad como dilema en la construcción de 
mundo en La comedia del arte» (2010).



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

416

Contemplar unas ruinas no es hacer un viaje en la historia sino vivir la experiencia del tiempo, pero en su vertiente 
pasada, la historia es demasiado rica, demasiado múltiple y demasiado profunda para reducirse al signo de piedra 
que ha escapado de ella, objeto perdido como los que recuperan los arqueólogos que rebuscan en sus cortes espacio-
temporales. (p. 45).

La mujer, al precipitarse en  la degradación y el tiempo,  se consolida como ente creador, no solo al ver en 
la ruina una posibilidad de creación e inspiración, sino  también como una forma de distracción ante el propio 
fracaso. Esto se manifiesta al asignarles nuevas significaciones a sus esculturas, puesto que, al desconocer la 
mitología griega que plasma en ellas, se ve en la necesidad de construir una nueva trama para la historia:

Así Cleopatra conoció la vida secreta de las obras de arte, tan caprichosas como la gente, púdicas en su evidencia 
de hermosura. Y como desconocía la historia de Medusa y quien era Perseo, se imaginó otra, atribuyendo esa 
decapitación a una simbología acorde con los trastornos que estaba ella viviendo (Couve, 2013, p. 256).

El desastre experimentado por Cleopatra al sobrellevar el desamor dentro de un matrimonio concertado se 
trasmuta en el parque que gradualmente muta a ruina.16 El pasar del tiempo se convierte, pues, en la confirmación 
de su fracaso amoroso, de tal modo que las significaciones se diluyen al conocer la verdadera historia de 
Medusa, puesto que siente la necesidad de evadir su imagen. No obstante, los jardines del parque siguen siendo 
motivo de contemplación. En relación con lo anterior, coincidimos con la lectura de Schoennenbeck (2018), 
quien, entendiendo esta manifestación ruinosa del jardín como el desborde de la naturaleza y, apoyándose en los 
planteamientos de Walter Benjamin y George Simmel, concluye que:

El jardín en ruinas imprime un carácter alegórico al texto que lo alberga, puesto que la alegoría transita pendularmente 
entre lo visual y lo verbal y, al mismo tiempo, establece una analogía con la ruina. […] El jardín descrito en ruinas 
podría ser alegoría de una historia no progresiva, un decir que niega una proyección utópica, porque este espacio 
verde, cita, al modo de una heterotopía, otros espacios, espacios vinculados a las bellas artes, al orden familiar y 
al orden nacional con el amague de degradarlos e incluso invertirlos. Dado lo anterior, el jardín no siempre es un 
paraíso así como lo fue el bíblico Jardín del Edén (p. 256).

En suma, comprendemos la anatomía longeva y defectuosa de los sujetos ruines como las manifestaciones 
de un estancamiento evolutivo que permanece dentro del continuo histórico. Adicionalmente, percibimos 
estas corporalidades como indicios de una alegoría mayor que representa una visión ruinosa de la historia, una 
perspectiva acogida por los teóricos ya mencionados. De este modo, nos acercamos a una visión más inclusiva 
de la historia, capaz de contemplar a sujetos considerados infames, pues son estos los que se mimetizan con los 
espacios nacionales y extranjeros, descritos por Couve en sus tres nouvelles. En ellas, los personajes se resisten 
al cambio, puesto que se niegan a un progreso o simplemente a una evolución personal. Esto coincide con la 
inclinación realista reconocida por el mismo Couve, pues, según Jameson (2018), «el novelista realista tiene un 
interés directo, ontológico, en la solidez de la realidad social, en la resistencia de la sociedad burguesa frente a la 
historia y al cambio» (p. 14).
16.	 Según Schulz-Cruz (2006), la unión entre Cleopatra y su marido Federico se basa en la necesidad de ocultar una tendencia 
homosexual en el muchacho. Por lo tanto, la unión entre ambos se sostiene en la conservación del statu quo, la búsqueda de un equilibrio.



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

417

3. Nostalgia y unión; admiración y deterioro

Los personajes juveniles de Couve cuando no están rodeados por el arte se encuentran sumidos en una situación 
de incomprensión, desencanto y nostalgia.  Por eso, se ven en la necesidad de acoplarse a la vida contemplativa, a 
sujetos conocidos, a personajes de otra época o seres infames; en consecuencia, terminan sumidos en la búsqueda 
de antiguos espacios desconocidos en una actitud siempre melancólica. Hablamos de un sentimiento de desazón 
que pareciera que nunca se diluye y que moviliza un intento de restauración o de reflexión a partir de la nostalgia. 
Para analizar los alcances de dicho concepto, es necesario recordar los argumentos de Boym (2016), quien analiza 
el peso histórico de este sentimiento y lo sitúa como elemento de creación o de destrucción desde un punto de 
vista colectivo. Teniendo en cuenta esto y tomando como punto de partida la etimología de la palabra, la autora 
la define de esta manera: 

La nostalgia (de nostos, regreso al hogar, y algia, añoranza) es la añoranza de un hogar que no ha existido nunca o 
que ha dejado de existir. Es un sentimiento de pérdida y de desplazamiento, pero representa también un idilio con la 
fantasía individual (Boym, 2016, pp. 13-14).

Además, Boym (2016) agrega que la nostalgia corresponde a un mal de la modernidad, una época bastante 
acorde a las temáticas abordadas por Couve, puesto que sus espacios detenidos en el tiempo dan cuenta de una 
belle époque que se añora, pero que jamás regresa. Sin embargo, ¿cuál es esa fracción temporal tan idílica? La 
respuesta es única, especialmente cuando hablamos de este autor: la infancia, dado que esta etapa corresponde a 
la retrotopía por antonomasia, a una fase de seguridad, pero también a la etapa de mayor aprendizaje.17 A raíz de 
eso, la nostalgia por la inocencia queda plasmada en la siguiente cita de «El picadero»:

La niñez es la primera devoción que dejamos. Acercarse a una ajena es como soportar en una obra un acto que 
muestra un decorado insípido, por lo general un jardín con macetas de cartón, ladrillos de papel y perspectivas 

17.	 Múltiples son los acercamientos a la niñez y la infancia en la narrativa de Couve. Sin embargo, recomendamos en especial 
dos artículos: «El ejercicio de la corrección: lectura del manuscrito de La lección de pintura, de Adolfo Couve» de Chiuminatto y 
Toro (2014). Los investigadores realizan un ejercicio comparatista entre el manuscrito de La lección de pintura (1979) —que además 
fungió como tesis de licenciatura de su autor—, sus correcciones, enmiendas y comentarios, buscando esos lazos que unen el ejercicio 
interartístico del narrador y pintor chileno: «En la medida en que La Lección de pintura se pregunta por cómo pintar, y cómo escribir, 
desde Chile en relación a la herencia europea, también dialoga con las preocupaciones y los modos de representación en el arte y la 
literatura que animarán, más tarde, La comedia del arte (1995) nouvelle en que el narrador nuevamente se identificará con un niño, pero 
ya no con un aprendiz que debe ser corregido» (Chiuminatto & Toro, 2014, p. 75). En tanto, en «Una pieza secreta: juegos y juguetes en 
la narrativa de Adolfo Couve» Toro (2013) reconoce el juego y la infancia como momentos productivos cercanos al grotesco: «Dentro 
de estas afinidades cervantinas, habría también que considerar los caricaturescos gobernadores coloniales de Couve, Meneses Lisandro 
(de En los desórdenes de junio) y Zapiola (de El picadero), cuyos desplantes hacen pensar en Sancho Panza rigiendo sobre la ínsula 
prometida: “Los otros licenciados que habitaban el castillo reían del futuro gobernador y una vez engrudaron un papel en su silla para 
que Meneses al levantarse se llevara en el trasero un cartelón profano” (En los desórdenes de junio 36); “A la hora de los postres se 
sirvió sandía y el llavero, sin poder contenerse, escupía las pepas al Gobernador [...]. El llavero, que creyó era ésta una broma, escupió 
otra andanada de pepas y cáscaras a Zapiola [...]. Todos se escupían y arrojaban comida, volaban las verduras” (El picadero 77). Dentro 
de las obras que recoge el catálogo pictórico de Couve hecho por Claudia Campaña, hay un dibujo de Meneses Lisandro en que lo 
vemos gordinflón, vestido de gala, marchando con algo que podría ser un catalejo en la mano: nos hacemos la idea de un Sancho Panza 
embutido en las ropas de Casimiro Marcó del Ponte» (p. 180).



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

418

engañosas (Couve, 2013, p. 133).

Aquí la infancia se presenta como un periodo de entrega completa, una fase que, tristemente, los sujetos 
pierden durante la juventud. No obstante, aquel ciclo de puerilidad es añorado hasta el hastío, lo que genera una 
sensación de desdicha que permite a los personajes identificarse con figuras a maltraer, tales como el profesor 
de canto malogrado, la bella mujer de luto entristecida, el arquitecto frustrado y cojo, la ciudad de Cartagena o 
una solitaria mujer tuerta. De este modo, el cuerpo lozano decide rechazar la experiencia de una vida juvenil y 
lanzarse de lleno a la ruina, reconociendo así el triunfo de la naturaleza sobre el espíritu humano; y, además, donde 
el alma se ve incapaz de seguir aspirando a las alturas (Simmel, 1934). En otros términos, entendemos la pérdida 
de la niñez y la entrada a la juventud, según esta línea argumental, como una venganza capaz de terminar con la 
plenitud que se poseyó en un momento de pureza.

Las opciones para recuperar el idilio perdido nos remiten a dos posibilidades. Según Boym (2016), hablamos de 
los conceptos de nostalgia restauradora y de nostalgia reflexiva. La primera refiere la necesidad de reconstrucción 
del hogar perdido, el gusto por los símbolos y la incapacidad de reconocerse como nostalgia. De esta forma, 
esta clase resulta improductiva y suele vincularse con la violencia; la segunda, por su parte, no rehúye de las 
contradicciones modernas y es capaz de imaginar nuevos espacios y formas desde el detalle, no desde los símbolos. 
En síntesis, el primer paradigma de nostalgia tiene consecuencias ligadas al terror y lo mortuorio, mientras que el 
segundo incrementa la comunicación y la construcción de nuevos aprendizajes a partir de la pérdida.

«El picadero» se constituye de espacios ruines desde una perspectiva moral y arquitectónica. La primera, 
predomina dentro del ambiente en que se desenvuelve el amante de Blanca Diana, un mancebo de características 
similares al hijo de la mujer. Este chico, como señalamos, cae rendido ante la figura lúgubre y a la vez dulce 
que proyecta la supuesta aprendiz de equitación. El suceso se enmarca dentro de una realidad de incomodidad, 
puesto que la servidumbre constantemente se burla del joven, abucheándolo, riendo y apuntando irónicamente a 
su figura. Por lo mismo, la hostilidad de los criados hacia él se constituye en un fastidio constante que lo inspira 
a buscar en Blanca Diana un escape, y ella no hace más que ver en este joven un modo de tolerar la partida del 
primogénito, ya que existía una peculiar similitud entre ambos mancebos.

En síntesis, Blanca Diana busca en su joven instructor de equitación un nuevo paliativo para aliviar la pérdida 
del hijo, no desde una relación maternalista, sino desde una perspectiva erótica que permita edificar un nuevo 
tipo de unión equivalente y así suscitar la reciprocidad inexistente con su hijo. Dicha aventura promueve la 
construcción de una novedosa forma de sentir que incluye al juego como posibilidad creadora y alivia, de cierto 
modo, el sentimiento de pérdida en la mujer y las fastidiosas rutinas de equitación dentro del picadero junto a los 
desagradables lacayos. En resumen, somos testigos de una relación que hace germinar una modalidad de nostalgia 
restauradora, una instancia productiva como el amor, ya que, de hecho, Blanca Diana en más de una ocasión llama 
Angelino a su joven amante.

Angelino se presenta desde el inicio como un personaje nebuloso e incierto; existe en su caracterización una 
condición andrógina que es distinguida por el resto de los personajes: no obstante, es capaz de anular lo femenino 



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

419

y de optar por la norma de lo masculino al involucrarse con la joven Thérèse. En determinado momento, sin 
embargo, su relación más intensa la sostiene con el abyecto Condarco, un superior del colegio militar quien, a 
pesar de ser irreflexivo y rudo, se enamora de él y se somete a su voluntad. A pesar de ello, Condarco hace de 
Angelino su víctima al encerrarlo en su círculo social e impedirle relacionarse con otras personas. 

El amor de Sousa y Condarco adquirió para ellos las proporciones de una aventura inigualable. No fue lo mismo 
para la madre o para el director del establecimiento, quienes vieron en aquella unión la pobreza que significa la 
dependencia entre dos hombres. El carácter caprichoso de Sousa siempre lo llevó a magnificar situaciones irreales. 
En el fondo, Angelino se había imaginado la vida, por ello se dejó arrastrar por la pasión de Condarco, quien muy 
pronto exigió a su víctima lo que esta le debía. (Couve, 2013, p. 117)

La unión entre ambos es fuerte y complementaria, de hecho, sus caballos comenzaron a parecerse a ellos, 
aunque la madre de Angelino desconfiaba de Condarco. La razón de su susceptibilidad no tuvo relación con el 
carácter homosexual del vínculo, sino con la simpleza, violencia y actitud viciosa del militar. Una muestra de ello 
son las ocasiones en que se este último se emborracha y se transforma en un hombre pendenciero, ensangrentado 
y destructor de todo inmobiliario que se le cruzara y, dicho sea de paso, tuvo la osadía de presentarse en Villacler 
sin un mínimo de mesura. Por lo tanto, la relación se deteriora, sin otra causa más que el dolor ancestral que se 
intensificó con los años sobre esta desdichada estirpe. Así lo explica el narrador al exponer las intenciones de 
Condarco: 

No creía en los demás. De allí que amó a Sousa. Le podía dar un cuidado casi enfermizo. Era cuestión, pensaba, de 
ajustar las piezas en ruina de su corazón. Pero cometió un grave error. La herida de Sousa se remontaba a los tiempos 
de Zapiola (Couve, 2013, p. 121).

Ante estas circunstancias, Angelino configura una personalidad nostálgica, al mostrar una fascinación especial 
por el pasado; ello queda en evidencia en aspectos como su obsesión por la imagen de Zapiola, el ancestro 
alucinante e ilustrísimo, cuyo retrato no para de observar y al cual ofrenda su existencia. Por lo tanto, Angelino 
con su distintivo sentimiento melancólico, mantiene el recuerdo del gobernador y, de este modo, el jovencito 
intenta reconstruir el torbellino que visualiza en la historia familiar, del mismo modo que el ángel de la historia:18 

Es de suponer que el gobernador Zapiola, hombre vital y desprejuiciado, no se sintiera muy a gusto en un joven 
melancólico y débil, incapaz de emprender la acción. Pero a su vez son estos vástagos sin fuerza los únicos que 
pueden prolongar en algo la vida de aquellos ancestros formidables que forjaron nuestra historia (Couve, 2013, p. 
118).

La obsesión por los objetos de anticuario también representa un aspecto destacable en Angelino. Él deambula 

18.	 La necesidad de recomponer la historia despedazada es explicada por Benjamin (1989). Él arguye que el progreso toma forma 
de huracán impidiendo la labor del ángel de la historia: «Hay un cuadro de Klee que se llama Ángelus Novus. En él se representa a un 
ángel que parece como si estuviese a punto de alejarse de algo que le tiene pasmado. […]. Y este deberá ser el aspecto del ángel de la 
historia. Ha vuelto el rostro hacia el pasado. Donde a nosotros se nos manifiesta una cadena de datos, él ve una catástrofe única que 
amontona incansablemente ruina sobre ruina, arrojándolas a sus pies. Bien quisiera él detenerse, despertar a los muertos y recomponer 
lo despedazado. Pero desde el paraíso sopla un huracán que se ha enredado en sus alas y que es tan fuerte que el ángel ya no puede 
cerrarlas» (p. 183).

eliminar el punto de aquí.

agregar el punto final.



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

420

por distintas dependencias, intercambia objetos y se hace pasar por experto en el rubro, al tiempo que aprende 
de los comerciantes, aunque finalmente es descubierto. El gusto por lo antiguo representa una necesidad de 
acumulación, pero también podría interpretarse como un acopio de fuentes históricas, puesto que cada objeto es 
la prueba fehaciente de un periodo determinado. Casualmente, esta afición lo lleva a conocer a la joven Thérèse, 
quien trabaja como curadora de las piezas del anticuario y como secretaria, mientras que  por la tarde se dedica a 
robar frutas y a conseguir rastrojos para su inválido marido. Como señalamos en el apartado anterior, Thérèse vive 
con Angelino en una vivienda ruinosa y en condiciones miserables. Estas circunstancias, sumado a la infidelidad 
de ambos, los llevan a la ruptura . Luego, Angelino vuelve a vivir una temporada con Thérèse en buenos términos, 
y, posteriormente, la unión da como fruto un embarazo que termina en aborto. En este difícil evento, Adrien se 
convierte en un apoyo emocional importante para la mujer, en tanto que Angelino pasa a ser un mero espectador.

La breve relación de Angelino y Thérèse parece tomar como catalizador la calidad de espejo que existe 
entre ambos, pues, aunque la diferencia de clase es notoria, dentro de estas almas jóvenes hay un afán por lo 
decadente, donde las ruinas, antigüedades y personajes ajados acababan siendo parte de su entorno. Esta unión 
puede comprenderse como un juego de espejos, en el que ambos se identifican y se necesitan en su soledad. No 
obstante, Angelino termina siendo conducido por los intereses de su madre y regresa a la hacienda donde, luego 
de gritar «No soy feliz»  por los balcones de París, se transforma en objeto de burla para el padre y continúa con 
las rutinas ecuestres junto a la madre. En una de esas andanzas, pierde la vida precipitadamente en presencia de 
todos los sirvientes y deja la piel, el seso y el cabello entre las piedras. La violencia de su deceso da la impresión 
de que la vida lo castiga por no construir nada y desechar la capacidad creadora del amor. Según nuestra lectura, la 
pasividad de Angelino trae las consecuencias de la «nostalgia restauradora» (Boym, 2016, p. 19) que, al obligarlo 
a recuperar la tradición y el statu quo conlleva a una muerte impetuosa y traumática, alejándolo del aprendizaje 
que traería consigo la aceptación del amor.

Entretanto, la condición nostálgica de Angelino permanece por años vigilante dentro de Villacler a través de 
su retrato; no obstante, su mirada melancólica resulta insoportable para los residentes, tanto así que abandonan 
el retrato en el cuarto de invitados. Ello se presenta, según el narrador, como una suerte de fantasma cuidador, 
guardián de los intrusos o recibidor de quienes regresan: «Quizás lo dejaron ahí con la secreta ilusión de que 
ocupara una pieza destinada a los que regresan» (Couve, 2013, p. 125). Sin embargo, las buenas intenciones de 
Angelino parecen compensar su falta de acción y, por lo mismo, se transforma en una especie de mártir, puesto 
que su cadáver persistió inmune al paso del tiempo; no fue corrompido y, por tanto, deja a todos perplejos al 
momento de intentar removerlo, provocando así el vínculo de su recuerdo con un halo de misticismo.19

Raquel, hermana de Blanca Diana y tía de Angelino, se define por una actitud activa y creadora, desde niña se 
comporta vanidosa y soñadora, anhelando un futuro como cantante de ópera. Estos aspectos son la base de una 

19.	 Coincidimos parcialmente con la lectura de Schulz-Cruz (2016) en este caso peculiar, aunque integramos los conceptos de 
Boym (2016) para una interpretación más completa: «El caballo desbocado es la sexualidad reprimida que lo arroja de cabeza contra el 
suelo destrozándolo, aunque años más tarde cuando se destapa su ataúd, el cadáver incorrupto del joven simbolice su esencia mortificada 
por el sufrimiento, como la de un santo» (p. 166).

eliminar espacio.



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

421

vida de anhelos y grandes inquietudes, al punto de   seducir a su profesor de canto siendo todavía una adolescente 
y este, impúdico, decide huir con la chica. Ella, siempre caprichosa, hace vivir a Blanca Diana bajo sus sombras, 
puesto que Raquel posee dotes actorales y luchaba, bajo complejas rutinas de belleza, por superar la hermosura de 
la hermana, la misma que durante años la había asistido haciendo colectas para subsidiar su miseria.

Raquel enloquece por Cardillo como una muestra de la fijación de Couve por los artistas, pero al huir con 
él y encarnar un papel trágico en este nuevo sueño, acaba viviendo una vida paupérrima en una casa pobre de 
Limache. No obstante, Cardillo se aferra al deseo del cuerpo juvenil de la chica, aunque esta comience a perder 
toda su belleza, mas no los modales propios de su clase. De hecho, los sirvientes de Villacler la estiman por su 
inocencia eterna. En consecuencia, Raquel, a pesar de ser pobre, experimenta una vida amorosa plena, donde cada 
momento se transforma en una instancia creadora en que ambos cantan y Cardillo realiza diferentes papeles para 
entretener a su amada:

Y Raquel, en aquellas noches solitarias con papeles y cartones en las ventanas, se arrimaba a su marido y cantaba 
para él melodías perdidas entre cerro y cerro sobre el trumao, bien acá de la cordillera de la Costa, donde el caminillo 
estrecho que guía dos potreros se ensancha y el lugar permite un poblado miserable. El gusto que sentían al cantar 
a noche perdida lo amenizaban con un vino de mala calidad, y antes de que los vidrios se impregnaran de escarcha, 
buscaban a tientas el lecho y el amor (Couve, 2013, p. 141).

La actitud creativa de Raquel, la misma que la hace afiliarse a la ruina que era Cardillo, la lleva a gestar el 
cambio, el arte, los hijos y muchas anécdotas para toda la familia que, aunque no le asignó una reputación positiva, 
ella siempre le respondía de modo asertivo y cordial, haciendo de cada momento de necesidad un periodo para 
aprender y gozar. Por lo mismo, respondía pacíficamente a las burlas del señor Sousa y recibía con cariño e ilusión 
las limosnas que le daba su hermana. En este sentido, su perspectiva de aceptación, resiliencia y reflexión artística 
le da un nuevo giro a su existencia e incluso a su propia muerte, pues, mientras Angelino se mantiene incorrupto 
como un santo, la indómita Raquel rechaza el ritual tradicional:

Ella no confesó ningún pecado y en un acto de teatralidad divina, le explicó:
—Padre, si todo comenzara de nuevo, volvería a hacer lo mismo. El sacerdote abrió la puerta de la pieza y les indico 
que pasaran:
—Muere como una santa— les dijo, y se fue (Couve, 2013, p. 134).

Federico es, por su parte, melancólico, un personaje gris producto de una crianza violenta. Sus padres, un 
matrimonio chileno-alemán entre Sofía y Hans Lochner, marcan  el inicio de un devenir que nunca acaba, donde 
el padre alcohólico lo persigue con perros y la madre lo reprende en un alemán inintelegible como un modo 
ridículo de mantener tradiciones ajenas. Esta unión es, en principio, rechazada, ya que la mujer se acerca a Hans 
motivada por la lástima que siente al verlo yacer accidentado en el hospital de Olmué. Y así, siguiendo la lógica 
del tiempo de la pintura de Couve, según Morales (2018),  encontramos  que: «Una estética semejante no puede 
sino implicar un tiempo que avanza como si se mirara en el espejo: repitiéndose a sí mismo» (p. 163).

A partir de lo anterior, la vida de Federico está destinada a buscar el desdoblamiento y la repetición de una 



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

422

historia familiar de amores infecundos y sin pasiones. Ello significa para él  el martirio que enluta su juventud, 
el mismo deseo oculto que  Schulz-Cruz (2016) atribuye a una inclinación homosexual, pero que acaba en el 
matrimonio con Cleopatra Febas, con la cual logra identificarse y aprecia de un modo diferente. En este caso, 
observamos una atracción por el carácter monstruoso de la mujer como si la ausencia de uno de sus ojos 
funcionara a la manera de un imán y ella, caracterizada como un monstruo físico, atrayera al monstruo moral en 
que se convierte Federico; pero siempre considerando una identificación entre ambos personajes al modo de un 
«desdoblamiento por inversión» (s. p.), en términos de Morales (2018). En este, los personajes se complementan, 
pues uno carece de lo que le sobra al otro, constituyéndose en reflejos invertidos:

No obstante, aunque sabían que su unión en un comienzo había sido pactada, fueron con el tiempo víctimas de una 
identificación paulatina, como acontece a los que se miran en aguas revueltas y solo van reconociendo sus rasgos a 
medida que estas se aquietan. Y esta actitud resultó recíproca, haciéndoles a ambos resistir, porque ninguno de los 
cónyuges quería enamorarse (Couve, 2013, p. 247).

En esta situación, el amor de pareja es juzgado por el entorno, por lo cual Federico sufre constantemente 
ante los comentarios maliciosos que dicen ver interés económico en esta unión; mas tal cosa no existe; hay un 
cariño sincero, pero no una pasión. Ello nos hace pensar en lo señalado por Schulz-Cruz (2006), quien interpreta 
la frustración constante como el peso de una sexualidad no asumida que se refleja en sus peleas con el chofer. 
Finalmente, la nouvelle cierra con el resumen de una constante dentro de este matrimonio: Federico intentando ser 
amable, Cleopatra esperanzada, Federico huyendo, en repetidas ocasiones ebrio de vuelta a casa, Cleopatra que 
observa las ruinas del parque mientras imagina resignificaciones dentro de las estatuas:

Bien entrada la noche, regresó Federico, desaseado y algo ebrio. Aquí Cleopatra, bruscamente volvió su atención al 
Perseo vengador para encubrir ese recuerdo, y su único ojo se detuvo lleno de resentimiento sobre la empuñadura de 
la espada que había perdido su hoja y aparecía inservible en las soleadas tardes de un parque (Couve, 2013, p. 258).

Finalmente, comprendemos las obras de Adolfo Couve como una manifestación nostálgica de corporalidades 
juveniles incapaces de concretar sus deseos. Ante ello, se hace necesaria la sumisión ante cuerpos mayores o 
ruinosos que promueven una identificación desde la nostalgia. Este último sentir puede generar tanto instancias 
de creación como de pasión violenta, en el caso de la nostalgia restauradora, como ocurre en el caso de Angelino 
o el desorientado Federico. Estos personajes masculinos se caracterizan por poseer un aura femenina que la aleja 
de la norma y los sume en una culpa y una inacción que vicia sus existencias.

4. Conclusiones

Las nouvelles de Adolfo Couve se narran desde una suerte de nebulosa, un acercamiento a la realidad desde la 
decadencia. Esta narrativa puede ser calificada como realismo considerando algunos planteamientos de Morales 
(2018) y Jameson (2018), puesto que hablamos de una época fantasmagórica o un tiempo anticuado detenido. Ello 
parece tomar mayor relevancia en espacios marginados, pequeños pueblos donde las personas se transforman en 



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

423

memorias legendarias y donde las diversas versiones de la oralidad definen la reputación de las personalidades, 
convirtiéndose en esclavas de su estirpe. Es así como dentro de las tres nouvelles se puede encontrar una visión 
histórica alégorica, ruinosa y críptica que deviene en muerte y nostalgia. Adicionalmente, somos testigos de una 
construcción de lo nacional a partir de lo particular y lo marginal, gestionando así comunidades nación decadentes 
que se alumbran desde sujetos olvidados e infames. De este modo, como señalamos anteriormente, estos poblados 
se transforman en la cicatriz visible de una historia nacional.

Por una parte, el aura mortuoria que persigue a los personajes y los espacios de Couve, posibilita una inercia 
que transporta a los sujetos a un padecer infructífero. Dicho sufrir se engrandece cuando el deseo es minimizado 
y se privilegia el statu quo. Esta decisión trae la supremacía de la nostalgia como la principal regidora de las 
acciones, lo que lleva a una prevalencia de la nostalgia restauradora sobre la nostalgia reflexiva, impidiendo así la 
reproducción y la sensación de serenidad dentro de los personajes. Sin embargo, la nostalgia reflexiva da lugar a 
la solidaridad, la creación y la resignificación de los objetos y espacios. Además, vemos cómo anula la violencia 
y transforma a la nación en una comunidad más inclusiva.

En cuanto a los espacios y edificaciones, Couve posee un interés particular por las casas de familia centenarias, 
puesto que acogen objetos y recuerdos heredados. Así, el espacio parece poseer una energía monumental, donde 
cada elemento guarda una anécdota y la nostalgia se transmite de generación en generación como una prueba que 
debe ser superada. No obstante, la repetición de la que habla  Morales (2018) tiene presencia, la bella marginalidad 
observada por Cid y Grandón (2020) y el realismo en su retracción a la esencia percibido por Schoennenbeck 
(2018). 

En conclusión, la ruina es una obsesión para los personajes y un objeto de deseo y contemplación capaz de 
generar una actitud de regeneración o destrucción. En la ruina humana —mucho más trágica y menos atractiva, 
aunque igual de provocadora— el fracaso y la infamia se hacen patentes, poblando de modo inusitado las 
narraciones de Adolfo Couve. Ello es crucial para comprender la borrosidad de su obra pictórica, donde el detalle 
del trabajo artesanal toma protagonismo, como si cada etapa mereciera un espacio en una pequeña obra.



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

424

Referencias bibliográficas

1. Ángel, R. (2012). La búsqueda de la trascendencia en La lección de pintura de Adolfo Couve. Acta Literaria, 
45, 153-158.
2. Álvarez, I. ( 2012 ). Tres modalidades de alegoría nacional en las narraciones chilenas del noventa y el dos mil. 
Taller de Letras, 51, 11-31.
3. Augé, M. (2003). El tiempo en ruinas. Gedisa.
4. Benjamin, W. (1989). Tesis de filosofía de la historia. En W. Benjamin, Discursos interrumpidos (pp. 175-192). 
Taurus.
5. Benjamin, W. (2006). El origen de «Trauerspiel» alemán. En Obras completas (Libro i, vol.1): Origen del 
drama barroco alemán (pp. 117-459). Abada Editores.
6. Boym, S. (2016). El futuro de la nostalgia. Antonio Machado Libros.
7. Campaña, C. (2015). Adolfo Couve: Una lección de pintura. Metales Pesados.
8. Campaña, C. (2017). Adolfo Couve imágenes inéditas. Orjikn Editores.
9. Cid Hidalgo, J. y Grandón, M. (2020). Acerca de los spacios novelares marginales en La comedia del arte de 
Adolfo Couve. Alpha. Revista de Artes, Letras y Filosofía, 50, 145-161.
10. Cirlot, J. E. (1992). Diccionario de símbolos. Editorial Labor.
11. Chiuminatto, P. y Toro, F. (2014). El ejercicio de la corrección: lectura del manuscrito de La lección de 
pintura, de Adolfo Couve. Literatura y Lingüística, 29, 75-93.
12. Couve, A. (1996). Cuarteto de infancia. Seix Barral.
13. Couve, A. (2013). Balneario. Obras completas (pp. 441-448). Tajamar Editores.
14. Couve, A. (2013). El parque. Obras completas (pp. 237-258). Tajamar Editores.
15. Couve, A. (2013). El picadero. Obras completas (pp. 93-168). Tajamar Editores.
16. De la Fuente A. J. (2002). Identidad y realismo en la narrativa de Adolfo Couve. Literatura y Lingüística, 13, 
89-104.
17. García Márquez, G. (1982). El olor de la guayaba: conversaciones con Plinio Apuleyo Mendoza. Bruguera
18. Huyssen, A. (2006). La nostalgia de las ruinas. Documenta, 12, 34-40.
19. Jameson, F. (2018). Las antinomias del realismo. Ediciones Akal.
20. Martínez, M. (2006). Adolfo Couve, Cuando pienso en mi falta de cabeza (La segunda comedia): Una mediocre 
réplica de lo auténtico. Acta Literaria, 32, 129-139.
21. Morales, L. (2018). Adolfo Couve. El descabezado. Editorial Cuarto Propio.
22. Norambuena, N. (2010). El desplazamiento dinámico de la perspectiva: la profundidad como dilema en la 
construcción de mundo en La comedia del arte. Herencia, 2(2),12-16.
23. Schoennenbeck, S. (2018). De la luz a las sombras: Los jardines de José Donoso y Adolfo Couve. Universum, 
33(1), 240-259.



										        

LINGÜÍSTICA Y LITERATURA								      
ISSN 0120-5587
E-ISSN 2422-3174					   
N. º 81, 2022, 406-425

425

24. Schoennenbeck, S. (2020). Ensayos sobre el patio y el jardín: Couve, Wacquez, Donoso. Orjikn Editores.
25. Schulz-Cruz, B. (2016). El claroscuro homosexual en El picadero, de Adolfo Couve. Revista Nomadías, 21, 
155-173.
26. Simmel, G. (1934). Las ruinas. En E. Imaz, J. R. Pérez Brances, M. García Morente y F. Vela (Trads.). Cultura 
femenina, y otros ensayos. (pp. 211-220). Revista de Occidente.
27. Stoichita, V. (2005). Ver y no ver: La tematización de la mirada en la pintura impresionista. Siruela.


