
190

Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205 | septiembre-diciembre, 2025 
https://revistalogos.policia.edu.co:8443/index.php/rlct

Revista Logos Ciencia & Tecnología

ISSN 2422-4200 (en línea)
Artículos de reflexión

La reconstrucción del Derecho 
Contrahegemónico a la memoria colectiva 	e 
histórica a través de iniciativas comunitarias 
y medios pacificadores en tiempos de paz y 
de guerra

The reconstruction of the counter hegemonic right to 
collective and historical memory through community 
initiatives and pacific means in time of peace and war

Vivian Carolina Ramírez Montufar*

Álvaro Hernando Ramírez Montufar**

Jorge Enrique Carvajal Martínez***

*	 Autor de correspondencia
	 Universidad Cooperativa de Colombia. Pasto, Colombia.
	 vivian.ramirezm@campusucc.edu.co
	 https://orcid.org/0000-0003-3749-6209

**	 Universidad Cesmag Pasto. Pasto, Colombia.
	 ahramirez@unicesmag.edu.co
	 https://orcid.org/0000-0001-7434-6387

***	 Universidad Gran Colombia. Bogotá, Colombia
	 jorge.carvajal@ugc.edu.co
	 https://orcid.org/0000-0002-4478-3575

Fecha de recepción: 2025-09-11
Fecha concepto de evaluación: 2025-09-29
Fecha de aprobación: 2025-10-05

https://doi.org/10.22335/rlct.v17i2.2191

Para citar este artículo/To reference this article/Para 
citar este artigo: Ramírez Montufar, V. C.; Ramírez Montufar, 
A.H.; Carvajal Martínez J.E. (2025). La reconstrucción del 
derecho contrahegemónico a la memoria colectiva e histórica 
a través de iniciativas comunitarias y medios pacíficadores 
en tiempos de paz y de guerra.  Revista Logos Ciencia & 
Tecnología, 17(3), 190-205. https://doi.org/10.22335/rlct.
v17i2.2191.

RESUMEN 

Este artículo se desarrolla en el marco de una investigación doctoral adelantada en la 
Universidad Santo Tomás de Bogotá, titulada “Memoria, Autodeterminación, Identidad 
y Construcción de Paz: Reconocimiento y Regulación del Derecho Fundamental a 
la Memoria en Colombia”, desde un enfoque interdisciplinario se aborda la función 
reparadora de la memoria colectiva y su estrecha relación con los derechos humanos, 
la identidad y el pluralismo, resaltando cómo la memoria, entendida desde lo 
colectivo, se convierte en un mecanismo de resistencia y resignificación cultural 
en el contexto del posconflicto. Asimismo, se analizan las fuentes normativas que 
sustentan el derecho a la memoria, tanto desde el plano internacional, como en la 
postura asumida por el Estado colombiano a partir de los derechos a la verdad, la 
justicia, la reparación y las garantías de no repetición. Finalmente, el articulo resalta 
el papel de las iniciativas comunitarias indígenas como medios pacificadores que 
reivindican la memoria y dignifican a las víctimas en escenarios de guerra y paz.

Palabras clave: Derecho contrahegemónico, memoria colectiva, memoria histórica, 
Derechos humanos, Identidad, Paz, Pluralismo, conflicto, posconflicto, medios paci-
ficadores.  

Nota. El presente artículo 
se deriva de la investigación 
titulada Memoria, Autode-
terminación, Identidad y 
Construcción de Paz: Reco-
nocimiento y Regulación del 
Derecho Fundamental a la 
Memoria en Colombia” Pro-
yecto de investigación en 
curso realizada por Vivian 
Carolina Ramírez Montufar, 
desarrollada en Universidad 
Santo Tomas de Bogotá.



191

La reconstrucción del derecho contrahegemónico a la memoria colectiva e histórica a través de iniciativas 
comunitarias y medios pacificadores en tiempos de paz y de guerra.

ABSTRACT
This article examines the counter-hegemonic right to collective and historical memory, 
focusing on the case of the Magüí Indigenous Reservation in Nariño (Colombia). From an 
interdisciplinary perspective, it addresses the reparative function of collective memory 
and its close relationship with human rights, identity, and pluralism, emphasizing how 
memory, understood collectively, becomes a mechanism of resistance and cultural 
re-signification in the context of post-conflict. Likewise, it analyzes the normative 
sources that support the right to memory, both at the international level and in the 
position adopted by the Colombian State, grounded in the rights to truth, justice, 
reparation, and guarantees of non-repetition. Finally, the article highlights the role 
of indigenous community initiatives as pacifying means that vindicate memory and 
dignify victims in contexts of both war and peace.

Keywords: Counter-hegemonic right, collective memory, historical memory, human 
rights, identity, pluralism, conflict, post-conflict.

	 Introducción

En Colombia, el conflicto armado interno 
que se ha extendido por más de cincuen-
ta años constituye uno de los escenarios 
de violencia más prolongados de América 
Latina, dejando profundas huellas en los 
territorios y comunidades. Este fenómeno, 
ampliamente abordado por la jurispruden-
cia y la doctrina en los ámbitos nacional e 
internacional, afectó con especial crudeza 
a los pueblos indígenas en el departamento 
de Nariño, sujetos de especial protección 
constitucional que han visto fragmentado 
su tejido social y derecho propio, vulne-
rando su identidad y transformadas sus 
dinámicas comunitarias.

A pesar de los avances en el ámbito in-
ternacional particularmente en la jurispru-
dencia del Sistema Interamericano de De-
rechos Humanos, en Colombia no se han 
consolidado parámetros jurídicos claros 
que regulen y garanticen el derecho a la 
memoria desde una perspectiva con enfo-
que étnico, interseccional, psicosocial y te-
rritorial. De allí surge la necesidad para su 
reconocimiento como un derecho, enmar-
cado en el bloque de constitucionalidad y 
desarrollado a través de medidas estatales 
que promuevan escenarios que garanticen 
la reconstrucción de la memoria desde el 
ámbito territorial.

    En el contexto del conflicto armado co-
lombiano, la memoria colectiva e histórica 
se configura como un elemento esencial 
para la reconstrucción del tejido social y la 
consolidación de la paz. La persistencia de 
prácticas hegemónicas en la interpretación 
de los hechos violentos ha reducido, en 
muchas ocasiones, la pluralidad de voces 
y narrativas que integran la experiencia 
del dolor y la resistencia. Desde esta pers-
pectiva, surge la necesidad de comprender 
la memoria no solo como un ejercicio de 
evocación, sino como un derecho funda-
mental que posibilita la resignificación de 
las experiencias de las víctimas y la reivin-
dicación de su dignidad.

El caso del Resguardo Indígena Magüí, 
en el departamento de Nariño, constitu-
ye un ejemplo paradigmático de cómo 
las comunidades han desplegado iniciati-
vas a partir del plan de vida, para la re-
construcción de la memoria, a través del 
pluralismo jurídico, prácticas artísticas y 
medios de comunicación que actúan como 
instrumentos pacificadores de memoria 
colectiva. Estas experiencias no solo con-
tribuyen a la preservación cultural, sino 
que generan cadenas de memoria que 
fortalecen la identidad, la reconstrucción 
de tejido social, visibilizan el sufrimiento 
colectivo y abren espacios para el diálogo 
y la reconciliación.



192

Vivian Carolina Ramírez Montufar - Álvaro Hernando Ramírez Montufar - Jorge Enrique Carvajal Martínez 
Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205 

     Así, este artículo plantea que la memoria 
no es únicamente un recurso simbólico ni 
una narración del pasado o un insumo a la 
verdad, sino un derecho contrahegemónico 
que emerge desde las comunidades como 
condición indispensable para la paz estable 
y duradera. Reconocerlo como derecho fun-
damental implica asumirlo como una obli-
gación del Estado y como un deber ético y 
político de la sociedad, en aras de consolidar 
territorios en paz donde la autodetermina-
ción, la identidad cultural y la dignidad de las 
víctimas ocupen un lugar central.

	 Método

La metodología de este artículo se funda-
menta en un enfoque cualitativo de carác-
ter sociojurídico, se optó por realizar un 
análisis documental exhaustivo que per-
mitió revisar críticamente jurisprudencia 
de la Corte Interamericana de Derechos 
Humanos, decisiones de la Corte Consti-
tucional colombiana, normativa nacional 
y documentos comunitarios, entre los que 
destaco el Plan de Vida del Resguardo Indí-
gena Magüí. Este recorrido se complemen-
tó con la revisión de literatura académica 
especializada, en particular los aportes de 
Maurice Halbwachs en torno a la teoría de 
la memoria, así como los desarrollos de 
Boaventura de Sousa Santos, Elizabeth 
Jelin, sobre la teoría crítica de los dere-
chos humanos y autores como Primo Levi, 
quien retrata las memorias del holocausto, 
escritores como Vargas Llosa, Gabriel Gar-
cia Marquez y German Castro Caicedo. 

Cabe resaltar que no se trató de una in-
vestigación basada en la recolección de 
datos empíricos primarios, sino en un 
ejercicio de análisis reflexivo y crítico so-
bre fuentes secundarias y experiencias ya 
documentadas en trabajos de maestría y 
propuestas doctorales. Con ello se busca 
aportar a la comprensión de la memoria no 
solo como un derecho contrahegemónico, 
sino también como una herramienta de 
transformación social y de fortalecimiento 

comunitario de las regiones abatidas por el 
conflicto armado, quienes buscan recons-
truir su identidad, sus caminos ancestrales 
y sus relaciones interculturales. 

	 Resultados

1.	 Resultados de la investigación 	
	 teórica 

El derecho a la memoria se presenta como 
una categoría emergente dentro del campo 
de los derechos humanos, sustentada en la 
búsqueda de verdad, justicia y reparación 
frente a los crímenes del pasado. En su 
dimensión jurídica, constituye un instru-
mento de reconocimiento y dignificación 
de las víctimas, al tiempo que promueve 
la reconstrucción de la identidad colectiva 
y la garantía de no repetición. Su estudio 
requiere, por tanto, una aproximación in-
terdisciplinaria que articule elementos del 
derecho, la sociología, la antropología y la 
filosofía política.

Desde una perspectiva decolonial, el dere-
cho a la memoria debe entenderse como 
una forma de resistencia frente a los dis-
cursos hegemónicos que monopolizan la 
producción de la verdad histórica. En este 
sentido, autores como Boaventura de Sou-
sa Santos (2010) sostienen que la justicia 
social y cognitiva implica reconocer las 
epistemologías del Sur, es decir, los sabe-
res, narrativas y experiencias que han sido 
históricamente subalternizadas por el co-
nocimiento occidental. La memoria contra-
hegemónica, entonces, se erige como un 
acto de insurgencia epistémica y jurídica 
frente a los marcos oficiales del recuerdo.

Cabe resaltar que estas acciones simbó-
licas en pro de la memoria han sido re-
ferentes en un sin número de medios pa-
cificadores de memoria colectiva como lo 
es la literatura y el arte, tal es el caso del 
símbolo peruano denominado “El ojo que 
llora” inaugurado en 2005 en Lima, cons-



193

La reconstrucción del derecho contrahegemónico a la memoria colectiva e histórica a través de iniciativas 
comunitarias y medios pacificadores en tiempos de paz y de guerra.

Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205

Vivian Carolina Ramírez Montufar - Álvaro Hernando Ramírez Montufar - Jorge Enrique Carvajal Martínez 
Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205 

tituye un hito en las políticas de memoria 
en América Latina. Diseñado por la artista 
Lika Mutal, se compone de un conjunto 
de piedras labradas que llevan inscrito el 
nombre de cada una de las más de 30.000 
víctimas registradas por la Comisión de la 
Verdad y Reconciliación del Perú (CVR), 
incluyendo civiles asesinados por el terro-
rismo de Sendero Luminoso y el MRTA, así 
como víctimas de ejecuciones extrajudicia-
les y desapariciones forzadas perpetradas 
por agentes estatales durante el conflicto 
armado interno en Perú. 

El monumento evoca el dolor colectivo, un 
sufrimiento que debe ser reconocido para 
evitar su repetición. La piedra central, de 
la cual fluye agua, simboliza el llanto, la 
purificación y la memoria compartida. Su 
creación responde a la necesidad de mate-
rializar un acto de reparación simbólica ha-
cia las víctimas, al tiempo que impulsa el 
duelo social y la reconciliación nacional. Al 
respecto, Mario Vargas Llosa, Premio No-
bel de Literatura, afirmó que la memoria 
no debía ser selectiva ni excluyente: este 
espacio debía rendir homenaje a todas las 
víctimas, independientemente de si la vio-
lencia provino de Sendero Luminoso, del 
MRTA o de las fuerzas estatales. Con ello, 
defendía una visión de la memoria como 
un valor universal y profundamente huma-
nista, contrario a las narrativas que busca-
ban clasificar a las víctimas entre “dignas” 
e “indignas”.

Se resalta para este monumento el caso de 
Castro Castro vs. Perú (2008), en el cual 
los magistrados de la CIDH profundizaron 
esta visión, al señalar que las violaciones 
masivas no podían repararse únicamente 
con indemnizaciones económicas, sino que 
requerían actos públicos, medidas conme-
morativas y compromisos estatales de no 
repetición, como garantía de reconstruc-
ción de la memoria colectiva. En la misma 
línea, la sentencia Masacre de Mapiripán 
vs. Colombia (2005) destacó la importan-
cia de los reconocimientos simbólicos y 

de la participación de las víctimas en los 
procesos de dignificación de su historia, si 
bien es cierto la memoria histórica del he-
cho victimizante, se encuentra en el retrato 
de Colombia, son muchos mas relatos los 
que se buscan dar a conocer de conformi-
dad a las luchas de resistencia de las comu-
nidades abatidas por un conflicto armado 
inclemente. 

Otros pronunciamientos del Sistema Inte-
ramericano han consolidado esta tenden-
cia: en Masacres de El Mozote y lugares 
aledaños vs. El Salvador (2012) la Corte 
dispuso medidas de memoria que incluye-
ron la creación de monumentos, la difusión 
de la verdad y la implementación de pro-
gramas educativos; en el casi de Masacre 
de Plan de Sánchez vs. Guatemala (2004) 
ordenó actos conmemorativos y la preser-
vación de sitios sagrados como medidas 
de reparación cultural; y en Gomes Lund 
y otros (“Guerrilha do Araguaia”) vs. Brasil 
(2010) reafirmó la memoria como derecho 
colectivo, al establecer la obligación esta-
tal de investigar desapariciones forzadas y 
preservar archivos históricos.

En el caso colombiano, aunque la Cons-
titución Política de 1991 reconoció princi-
pios de participación, pluralismo, igualdad 
y diversidad cultural (arts. 1, 2, 7, 13) el 
derecho a la memoria no ha sido regulado 
como derecho autónomo. Normas como la 
Ley 975 de 2005 (Justicia y Paz) y la Ley 
1448 de 2011 (Víctimas y Restitución de 
Tierras) contemplan la reparación simbó-
lica, pero sin diferenciar entre memoria 
histórica y memoria colectiva e individual, 
ni garantizar plenamente su ejercicio en 
tiempos de paz y de guerra, teniendo en 
cuenta la importancia del derecho para la 
reconstrucción de las sociedades que han 
sido afectadas. 

Este vacío normativo es doblemente grave 
para las comunidades indígenas de Colom-
bia, clasificadas como sujetos de especial 
protección constitucional e internacional 



194

Vivian Carolina Ramírez Montufar - Álvaro Hernando Ramírez Montufar - Jorge Enrique Carvajal Martínez 
Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205 

de acuerdo con el principio de igualdad. 
En casos como Comunidad Indígena Yakye 
Axa vs Paraguay (2005), o Comunidad In-
dígena Sawhoyamaxa vs Paraguay (2006), 
la Corte Interamericana de Derechos Hu-
manos enfatizó que la memoria es central 
para la supervivencia cultural y territorial 
de los pueblos. Está conectada con la 
identidad, la cosmovisión y la autodeter-
minación. Estos precedentes nos permiten 
argumentar que el derecho a la memoria 
no es solo el elemento reparador, sino 
también un derecho colectivo indispensa-
ble para la supervivencia cultural y social. 
“Cabe señalar que la memoria comienza 
con las personas recordando lo que quie-
ren recordar”.

En consecuencia, la evolución jurispruden-
cial demuestra que el derecho a la memoria 
articula dos dimensiones inseparables: la 
individual, centrada en la reparación sim-
bólica y el reconocimiento de la dignidad de 
las víctimas; y la colectiva, vinculada a las 
garantías de no repetición y a la preserva-
ción cultural de los pueblos. Sin embargo, 
aún persiste el reto de reconocerlo como 
un derecho fundamental autónomo dentro 
del ordenamiento jurídico colombiano, ca-
paz de garantizar la resignificación de la 
vida, la reconciliación y la pervivencia de 
los sujetos colectivos con especial protec-
ción constitucional.

En la década de 1990, específicamente 
en 1993, tanto la Corte Interamericana 
de Derechos Humanos (CIDH) como la 
Corte Constitucional de Colombia afirma-
ron que tanto los ciudadanos como los 
pueblos indígenas son titulares de dere-
chos fundamentales. Estos últimos están 
clasificados como sujetos de protección 
especial y reconocimiento internacional; 
un reconocimiento basado en la necesidad 
de garantizar a los miembros de estas co-
munidades las garantías mínimas para el 
desarrollo integral de su cosmovisión, el 
respeto a su territorio, lengua y costum-
bres sin sufrir alteraciones significativas 

que restrinjan o disminuyan los procesos 
culturales desarrollados por estas comuni-
dades. Sin embargo, es importante enfati-
zar que, aunque el derecho a la memoria 
es un derecho esencial para los pueblos 
afectados por el conflicto armado, no está 
reconocido constitucionalmente como un 
derecho autónomo. 

En este caso para garantizar sus derechos, 
y en particular los de estas minorías, que 
son parte de una protección especial, en 
las áreas del cono sur y América Latina, 
la existencia de actos liderados por otras 
organizaciones, aquellas no integradas en 
estructuras institucionales y por el estado 
en varias ocasiones, cuando son contrarios 
a las garantías constitucionales (otorgadas 
a un habitante, que constituye uno de los 
miembros de ciertas sociedades), son de 
grave preocupación para los derechos hu-
manos de las personas de esos territorios. 
Los actos mencionados anteriormente y 
las omisiones cometidas por varios estados 
para cumplir con las garantías otorgadas a 
los ciudadanos y, especialmente, a ciertos 
grupos étnicos como los pueblos indígenas 
han causado terribles daños a los miem-
bros de estos estados y, especialmente, a 
los miembros de estos pueblos. 

La Corte Constitucional de Colombia ha 
planteado este asunto en un proceso de 
activismo legal con el objetivo de proteger 
y garantizar los derechos que tienen las 
personas a la autodeterminación de su te-
rritorio y de sus costumbres. Sin embargo, 
este conflicto interno en su conjunto, que 
continúa en gran parte del territorio, causa 
brutales violaciones a varios grupos étnicos 
y también provoca violaciones de derechos 
humanos sin justificación; los escenarios 
internacionales han resultado en acciones 
contra el estado colombiano, acusado de 
no garantizar las mínimas garantías sobre 
los derechos humanos de quienes viven 
en el territorio independientemente de la 
condición personal o del pueblo que esté 
siendo perjudicado.



195

La reconstrucción del derecho contrahegemónico a la memoria colectiva e histórica a través de iniciativas 
comunitarias y medios pacificadores en tiempos de paz y de guerra.

Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205

Vivian Carolina Ramírez Montufar - Álvaro Hernando Ramírez Montufar - Jorge Enrique Carvajal Martínez 
Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205 

En la legislación colombiana se señala que 
el reconocimiento del derecho a la memo-
ria se ha desarrollado de acuerdo con la 
jurisprudencia de la Corte Interamericana 
de Derechos Humanos. Esta corte ha rei-
terado que la memoria es un componente 
intrínseco de las reparaciones simbólicas, 
la compensación por daño inmaterial y 
las garantías de no repetición desde una 
perspectiva colectiva. Basándose en esto, 
la Ley de Justicia y Paz contenía un capítu-
lo relacionado con el derecho a la repara-
ción, pero no lo tomaba como un derecho 
autónomo, sino meramente como una 
memoria basada en el archivo de casos. 
Posteriormente, la Ley de Víctimas amplió 
la implementación de medidas de memo-
ria, pero los artículos no distinguen entre 
memoria colectiva y memoria histórica, 
ni consideran el alcance de tales medidas 
tanto en tiempos de guerra como de paz. 

Aunque la Constitución Política contiene 
derechos y deberes que permiten una infe-
rencia en relación con la memoria, debe en-
fatizarse que esto debe considerarse como 
una prerrogativa vital dentro del contexto de 
las comunidades. De hecho, la memoria se 
representa como una identidad, una resigni-
ficación de la vida, una reconciliación y una 
reparación simbólica para los sujetos colec-
tivos, y también representa un mecanismo 
irremplazable para la no repetición y para la 
supervivencia física y cultural de los pueblos 
con especial protección constitucional.

La memoria colectiva y memoria 
histórica a la luz de la sociología

La humanidad atraviesa transformaciones 
decisivas e irreversibles que han marca-
do distintas épocas, dando lugar a nue-
vas ideologías y formas de organización 
social. En este proceso, los instrumentos 
de comunicación, tanto lingüísticos como 
artísticos pacificadores de memoria, han 
desempeñado un papel fundamental al 
narrar la memoria como una narrativa 
viva y al mismo tiempo actuar como me-

dios pacificadores y de construcción de 
memoria colectiva. 

Estos recursos se configuran como garan-
tes de cambios sociales y expresiones de 
multiculturalidad. De ahí la relevancia de 
la memoria histórica, presente desde la in-
fancia hasta el final de nuestras generacio-
nes. Como lo plantea Maurice Halbwachs 
(2004), “la vida del niño está más sumida 
de lo que se cree en medios sociales por 
los que entra en contacto con un pasado 
más o menos lejano, que es como el marco 
en el que están prendidos sus recuerdos 
más personales. En ese pasado vivido, 
mucho más que en el pasado aprendido 
por la historia escrita, podrá apoyarse más 
tarde su memoria”.

La memoria colectiva se nutre de la evo-
cación del pasado y puede marcar tanto 
el cierre de un ciclo como el inicio de una 
nueva narración construida por grupos 
humanos. Se trata de una historia viva, 
tejida por múltiples percepciones indi-
viduales que se resisten a desaparecer. 
Cada etapa de la evolución social conser-
va fenómenos que se manifiestan en los 
marcos temporales y espaciales, y que se 
hacen visibles a través de expresiones cul-
turales y artísticas. Estas formas simbóli-
cas impactan en el pensamiento colectivo 
y en la manera en que las comunidades 
conciben su identidad. En este sentido, el 
ser humano habita en dos dimensiones 
interrelacionadas: la orgánica, ligada al 
funcionamiento natural de los sistemas, y 
la social, vinculada a instituciones, prác-
ticas culturales y relaciones comunitarias 
(Halbwachs, 2004).

Para Halbwachs, la memoria solo puede 
formarse en relación con el grupo al que 
pertenece el individuo. De esta manera, 
un acontecimiento se convierte en común 
cuando adquiere sentido dentro del marco 
social compartido. El individuo, al recordar, 
no solo recupera un aspecto material del 
hecho, sino que también lo reconstruye a 



196

Vivian Carolina Ramírez Montufar - Álvaro Hernando Ramírez Montufar - Jorge Enrique Carvajal Martínez 
Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205 

partir de su pertenencia a una colectivi-
dad. En consecuencia, la memoria históri-
ca y la memoria colectiva constituyen dos 
orientaciones distintas de la conciencia: la 
primera intenta reconstruir el pasado so-
cial de manera ordenada, mientras que la 
segunda surge de la experiencia viva de 
los grupos.

Halbwachs cuestiona el uso del término 
memoria histórica, al considerar que pue-
de ser contradictorio. La historia, en su 
afán de objetividad, cristaliza los hechos 
en narrativas fijas; en contraste, la me-
moria responde a una construcción social 
situada, flexible y afectiva. Así, la me-
moria colectiva es dinámica, subjetiva y 
nutrida por las vivencias comunes, mien-
tras que la historia se configura como una 
elaboración sistemática, muchas veces 
impulsada por instituciones oficiales de 
hechos traumáticos. Para el autor, la me-
moria individual existe en la medida en 
que se relaciona con la conciencia actual 
y con recuerdos traducidos en marcos so-
ciales, lo que permite vincular lo personal 
con lo colectivo.

La obra, sobre memoria colectiva de 1950 
de Halbwachs, buscó precisamente anali-
zar, desde la sociología de las clases, cómo 
los marcos sociales sostienen y moldean 
los recuerdos. Escrita en el contexto de la 
posguerra, reflejó la urgencia de compren-
der cómo las sociedades reconstruyen su 
pasado tras experiencias devastadoras. 
Según Halbwachs, el recuerdo no es solo 
una vivencia personal, sino la intersección 
entre lo individual y lo colectivo, en donde 
el “nosotros” se convierte en un punto de 
referencia indispensable.

La memoria colectiva y la memoria histó-
rica no son lo mismo. La primera da voz 
a la reconstrucción social del pasado, un 
proyecto emprendido por un grupo, y la 
segunda es un intento más formal y siste-
mático de fijar hechos en narrativas esta-
bles. Halbwachs señala que la memoria no 

es una base neutral de la conciencia, sino 
una organización de la historia de la expe-
riencia basada en las demandas presentes 
del grupo, que podría incluir algún tipo de 
elemento arbitrario y una construcción na-
rrativa viva.

Es necesario distinguir los dos conceptos 
y considerar el valor social, académico, 
cultural, identitario y político dentro de 
los procesos de la memoria colectiva. De 
manera similar, pero desde una perspec-
tiva de experiencia, Primo Levi hace una 
contribución seminal a nuestra compren-
sión de la memoria. Superviviente del Ho-
locausto, Levi autor de obras como “Si esto 
es un hombre” 1947 y “Los hundidos y los 
salvados” 1986 sostiene que recordar es 
más que un acto individual; es un deber 
ético que se extiende a las generaciones 
futuras. 

Su concepto del “deber de memoria” ad-
vierte que olvidar es lo mismo que cometer 
barbarie de nuevo, mientras que el testi-
monio actúa como un muro contra la in-
diferencia y la deshumanización. Mientras 
Halbwachs enfatiza los marcos sociales de 
la memoria, Levi argumenta que el sobre-
viviente necesita convertirse en el punto 
de partida para una memoria universal 
cuyo llamado es dar voz a aquellos que ya 
no pueden hablar; un llamado de la natu-
raleza humana que no está separado de la 
historia. La memoria colectiva no equivale 
a la memoria histórica. 

La primera expresa una reconstrucción so-
cial de la historia a través de los puntos de 
vista del grupo el dialogo del “Nosotros”; 
mientras que la segunda representa un es-
fuerzo más formal y sistemático para fijar 
hechos en narrativas estables. Halbwachs 
subraya que la memoria no es una base 
neutral para la mente consciente, sino 
más bien una forma de organizar el pasa-
do basada en las necesidades presentes 
de un grupo particular y la reivindicación 
de los recuerdos para la construcción de, 



197

La reconstrucción del derecho contrahegemónico a la memoria colectiva e histórica a través de iniciativas 
comunitarias y medios pacificadores en tiempos de paz y de guerra.

Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205

Vivian Carolina Ramírez Montufar - Álvaro Hernando Ramírez Montufar - Jorge Enrique Carvajal Martínez 
Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205 

lo que puede implicar un elemento arbi-
trario. Por otro lado, Levi argumenta que 
la memoria también conlleva demandas 
éticas: hay una obligación de evidencia 
para resistir el olvido.

Para Elizabeth Jelin, ha desarrollado un 
marco analítico que vincula la memoria 
con los procesos de democratización, 
justicia transicional y construcción ciuda-
dana. En su obra Los trabajos de la me-
moria (2002), plantea que la memoria no 
solo es un depósito del pasado, sino un 
campo de disputa donde distintos actores 
sociales públicos y privados luchan por 
imponer sentidos, narrativas y símbolos 
en la estructura social. Para Jelin, re-
cordar y remembrar implica seleccionar, 
resignificar y dar forma a experiencias 
traumáticas colectivas, en un proceso 
que está atravesado por tensiones polí-
ticas y sociales. Esta perspectiva resalta 
que la memoria siempre es conflictiva, 
porque se construye en medio de rela-
ciones de poder y en torno a la búsqueda 
de reconocimiento y legitimidad de los 
relatos de las víctimas.

También se debe señalar que se ha enfati-
zado la importancia de distinguir entre las 
memorias oficiales y las memorias sub-
alternas. Las primeras a menudo están 
institucionalizadas y respaldadas por el 
Estado; las segundas surgen de comuni-
dades y colectivos que se oponen al silen-
cio como un derecho contrahegemónico. 
Sus estudios demuestran cómo la memo-
ria en América Latina se ha utilizado como 
un dispositivo para exigir verdad, justicia 
y reparación, especialmente frente a las 
dictaduras del Cono Sur y los conflictos 
armados internos, como en el caso co-
lombiano. En este sentido, Jelin añade 
a la apreciación de la memoria como un 
derecho humano y un activo político, es 
decir, como en el caso de Colombia, se 
convierte en el eje principal de lucha de 
grupos vulnerables, pueblos indígenas, 
por el reconocimiento y la dignidad.

El derecho a la memoria, el 
discurso de los derechos humanos 
y la contrahegemonía desde la 
resistencia.

Es en este punto donde es necesario en-
fatizar dos tesis principales que dan una 
fuerza especial a lo que se denomina “con-
trahegemonía” y el deseo de un debate 
separado sobre los derechos humanos, 
con un claro ejemplo en la memoria. Como 
referencia, la tesis de Sousa Santos sobre 
el discurso de los derechos humanos des-
de la perspectiva de la contrahegemonía 
y Helio Gallardo hablan específicamente 
sobre la resistencia social. Por lo tanto, es 
necesario señalar la tesis de Boaventura 
de Sousa Santos en relación con el dis-
curso hegemónico y contrahegemónico de 
los derechos humanos. Cabe destacar que 
la memoria surge de la contrahegemonía. 
Esta contrahegemonía, como parte de una 
resistencia para las comunidades, es un in-
tento de realizar la supervivencia cultural y 
física de las comunidades.

El primero está inextricablemente entrela-
zado con las leyes y normas formuladas 
por las estructuras estatales, cuyo propó-
sito es mantener el control y perpetuar el 
statu quo. Dentro de este sistema de go-
bernanza, los derechos humanos se inter-
pretan, principalmente, como mecanismos 
de gobernanza que sirven a los intereses 
de quienes ostentan el poder político, eco-
nómico y social. 

El primero está inextricablemente vincu-
lado con las leyes y normas ideadas por 
los sistemas estatales que existen para 
retener el poder y apoyar el statu quo. 
Dentro de este sistema de gobernanza, sin 
embargo, los derechos humanos se inter-
pretan principalmente como mecanismos 
de gobernanza que sirven a los intereses 
de quienes ostentan el poder político, eco-
nómico y social.



198

Vivian Carolina Ramírez Montufar - Álvaro Hernando Ramírez Montufar - Jorge Enrique Carvajal Martínez 
Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205 

De los medios pacificadores de 
memoria histórica y colectiva en 
tiempo de paz y de guerra 

El arte históricamente, ha ocupado un lugar 
central en la reconstrucción de la memoria 
colectiva en los territorios, pues permite 
expresar de manera simbólica lo que las 
palabras muchas veces no logran transmi-
tir, teniendo en cuenta la incidencia de la 
violencia en las personas que guardan las 
cicatrices de la guerra. Obras teatrales, 
murales, esculturas, símbolos y libros, ar-
tículos, noticias, han servido como instru-
mentos pacificadores al ofrecer espacios 
de reflexión y denuncia sobre el pasado 
violento. Estos lenguajes artísticos, al ser 
accesibles a distintos públicos, promueven 
la sensibilización social y favorecen proce-
sos de reconocimiento mutuo entre las co-
munidades afectadas por la violencia con la 
finalidad que estos hechos no se repitan en 
el mundo. En este sentido, el arte se con-
vierte en un canal de reparación simbólica 
que ayuda a dignificar a las víctimas y a 
prevenir la repetición de los hechos, tenien-
do en cuenta el impacto simbólico que ge-
nera desde las distintas esferas, como decía 
Aristóteles “No se piensa sin imágenes”.

En el campo de la literatura, la memoria ha 
sido una herramienta para narrar la expe-
riencia del dolor y la resistencia. Escritores 
como Gabriel García Márquez por medio 
de su escrito sobre la muerte de Gaitán 
en épocas de periodismo posterior al 9 
de abril del 48, Germán Castro Caycedo, 
con el palacio sin mascara, José Eustasio 
Rivera, con la vorágine y lo que conlleva 
el recordar las épocas del exterminio de 
las comunidades indígenas a causa de la 
esclavitud por la explotación del caucho o 
julio Cortázar denunciando por medio de 
Grafiti, la importancia de la memoria a 
través de la resistencia del muralismo, en 
épocas que nadie podía contar, han reco-
gido en sus obras testimonios de la vio-
lencia y las fracturas sociales en Colombia, 
creando un archivo literario que trasciende 
el registro histórico formal. La literatura, al 

entrelazar ficción y realidad, ofrece un me-
dio pacificador que otorga voz a quienes 
fueron silenciados, generando un diálogo 
entre generaciones y permitiendo resigni-
ficar las heridas colectivas.

La fotografía y el fotoperiodismo también 
han desempeñado un papel clave en la pre-
servación de la memoria. Imágenes icóni-
cas de masacres, desplazamientos forzados 
y protestas sociales no solo documentan la 
violencia, sino que además interpelan ética-
mente a la sociedad. En comunidades como 
el resguardo indígena Magüí, la fotografía se 
ha integrado a los planes de vida como un 
mecanismo de memoria viva, permitiendo 
que los recuerdos colectivos se mantengan 
presentes en el tiempo y se conviertan en 
instrumentos pacificadores frente al olvido 
y la indiferencia.

La música, como expresión cultural, tam-
bién funciona como medio de memoria co-
lectiva. En Colombia, géneros como el va-
llenato, el currulao o el rap han servido para 
narrar las vivencias del conflicto armado y 
para reivindicar identidades culturales en 
resistencia, tal es el ejemplo de resistencia 
como lo refleja el documental Basta Ya de 
Montes de María del centro de memoria his-
tórica CNMH. Canciones que evocan a las 
víctimas o que llaman a la paz se convier-
ten en archivos sonoros de memoria. 

Estas expresiones, al difundirse en comuni-
dades locales y escenarios internacionales, 
contribuyen a la reconciliación y a la cons-
trucción de un relato compartido en el que 
las víctimas son reconocidas y visibilizadas.

Los espacios de museos vivientes y los 
centros de memoria representan otra for-
ma de arte aplicada a la memoria. Estos 
espacios convierten el recuerdo en una 
experiencia colectiva: un compromiso sen-
sorial en el que el ser humano se integra 
completamente en la narrativa a través de 
la exhibición, la instalación y la construc-



199

La reconstrucción del derecho contrahegemónico a la memoria colectiva e histórica a través de iniciativas 
comunitarias y medios pacificadores en tiempos de paz y de guerra.

Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205

Vivian Carolina Ramírez Montufar - Álvaro Hernando Ramírez Montufar - Jorge Enrique Carvajal Martínez 
Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205 

ción de archivos. Aunque son criticados por 
“representar inadecuadamente a todas las 
víctimas”, su potencial con la sociedad civil 
y el trabajo de construcción de paz depen-
de de que se conviertan en instrumentos 
pedagógicos sociales: ayudando a generar 
empatía, resiliencia, reivindicación y for-
talecer una cultura de derechos humanos 
en general. En estos espacios, la memoria 
se convierte en una práctica educativa que 
proyecta el “nunca más” como un compro-
miso colectivo

Finalmente, la narrativa testimonial en la 
literatura y el arte oral tiene un papel inva-
luable en la consolidación de la memoria. 
Las historias de sobrevivientes, las crónicas 
comunitarias y la poesía popular forman un 
tejido cultural que conecta la experiencia 
individual con la memoria colectiva. Estos 
testimonios, cuando se difunden en libros, 
reuniones o representaciones artísticas, 
consolidan un discurso contrahegemónico 
que confronta el silencio impuesto por el 
poder. Así, el arte y la literatura no solo 
preservan la memoria, sino que la trans-
forman en un medio pacificador capaz de 
reconfigurar identidades y abrir 

El derecho a la memoria en las 
propuestas comunitarias y el 
pluralismo jurídico - plan de vida del 
resguardo indígena magüí

El Resguardo Indígena Awá de Magüí, 
ubicado en la zona rural del municipio 
de Ricaurte, ha sido escenario de graves 
afectaciones derivadas del conflicto arma-
do interno. Durante aproximadamente dos 
décadas, la presencia y accionar de acto-
res armados no estatales como las FARC, 
el ELN, grupos neoparamilitares y bandas 
criminales ha generado en la comunidad 
profundas heridas sociales y culturales. 
Dichas acciones se han traducido en des-
plazamientos forzados, intimidaciones, 
señalamientos y homicidios, atentando 
directamente contra la pervivencia física 
y espiritual del pueblo Awá. La vida coti-

diana, las formas de subsistencia y las es-
tructuras organizativas de las autoridades 
tradicionales se han visto debilitadas. A 
partir de 2002, los desplazamientos masi-
vos marcaron una de las expresiones más 
evidentes de vulneración, llevando a que 
numerosos hombres y mujeres solicitaran 
refugio en Ecuador (ONU, 2012).

Frente a este escenario de violencia, el 
Resguardo ha desplegado procesos de re-
sistencia que trascienden la mera sobrevi-
vencia física. La comunidad ha concebido la 
memoria como un instrumento de lucha y 
como garantía de pervivencia cultural, pro-
yectando sus reivindicaciones en el marco 
del Plan de Vida y del mandato número 
seis, donde se reconoce la importancia de 
la colectividad como sujeto de derechos 
y como destinatario de reparación. Este 
mandato constituye un horizonte político y 
espiritual que articula memoria, identidad 
y resistencia frente a las violaciones masi-
vas de derechos humanos.

El resguardo, creado mediante la Resolu-
ción Nº 051 del 29 de noviembre de 1994, 
ejerce su propia jurisdicción a través de 
la Asamblea General, máxima autoridad, 
y del gobernador elegido popularmente, 
junto con su equipo de trabajo. El Plan de 
Salvaguarda del pueblo Awá incorpora el 
mandato número seis como pilar funda-
mental, orientando la defensa del territorio 
y la reivindicación de la memoria colectiva 
como estrategia de resistencia.

El Plan de Vida del Resguardo Magüí sur-
ge como un ejercicio de reconstrucción 
histórica frente a las omisiones y actos 
que han menoscabado los derechos de la 
comunidad desde 2005. Este documento 
se constituye en una herramienta de sana-
ción social y de resistencia política, donde 
se entretejen crónicas del conflicto armado 
con iniciativas de recuperación emocional 
y psicosocial. La memoria, en este contex-
to, no es solo testimonio, sino también un 
mecanismo de resiliencia que permite a la 



200

Vivian Carolina Ramírez Montufar - Álvaro Hernando Ramírez Montufar - Jorge Enrique Carvajal Martínez 
Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205 

comunidad resignificar su dolor en clave 
de reconciliación y fortalecimiento de los 
lazos colectivos.

Los relatos de sus habitantes evidencian la 
crudeza de los hechos vividos. La comuni-
dad, atrapada entre enfrentamientos arma-
dos, convirtió espacios como la escuela en 
refugios improvisados, que paradójicamen-
te también se transformaron en escenarios 
de hostigamiento militar. La experiencia de 
haber sido tratados indiscriminadamente 
como actores armados refleja la negación 
de su identidad y el desconocimiento de 
sus derechos. Estos episodios dieron lugar 
a intervenciones humanitarias y a la visibili-
zación de sus necesidades ante organismos 
internacionales, aunque la ayuda recibida 
fue limitada e inequitativamente distribuida 
(Ministerio del Interior, s.f.).

En este marco, el capítulo de Memoria 
Colectiva del Plan de Vida adquiere rele-
vancia singular. Allí se valoran la tradición 
oral, las mingas, los rituales comunitarios 
y el caminar como prácticas que permiten 
la continuidad cultural. La narrativa his-
tórica del resguardo Magüí no solo busca 
preservar el pasado, sino que se proyecta 
como reparación simbólica y garantía de 
no repetición. La memoria se convierte en 
un derecho que, aunque no está expresa-
mente reconocido en la Constitución Políti-
ca, es reivindicado por la comunidad como 
herramienta de dignificación y justicia.

La apuesta del resguardo Awá de Magüí 
por la memoria colectiva constituye, en 
esencia, un acto de resistencia contra la 
invisibilización. La reconstrucción de sus 
historias, la resignificación del territorio y 
la articulación de procesos comunitarios 
fortalecen el tejido social y cultural. De 
este modo, la memoria deja de ser única-
mente recuerdo del dolor para convertirse 
en fundamento de reconciliación y proyec-
to político que afirma su condición de suje-
tos colectivos con derecho a la reparación 
y a la pervivencia cultural.

•	 De la memoria colectiva e histórica 
en el plan de vida del resguardo 
indígena Magüí 

El Resguardo Indígena Awá Magüí es más 
que un territorio; es una comunidad con 
historia, cultura y resistencia. A lo largo de 
su existencia, ha sufrido profundas transfor-
maciones derivadas de procesos de despojo, 
violencia armada, desplazamientos forzados 
y explotación de sus recursos naturales. Es-
tos hechos han puesto en riesgo la perviven-
cia física y cultural del pueblo Awá, marcan-
do de manera irreversible su vida cotidiana 
y sus prácticas ancestrales. Sin embargo, la 
comunidad ha respondido a estas adversi-
dades con formas de resistencia social que 
se orientan hacia la defensa de su identidad 
y la construcción de una memoria que ga-
rantice la dignidad y la no repetición.

En este punto es importante resaltar el 
trabajo que se ha venido adelantando por 
parte del investigador Rosembert Ariza, 
quien resalta la importancia del pluralismo 
como un principio esencial para compren-
der y garantizar la convivencia en socie-
dades marcadas por la diversidad cultural, 
étnica. Desde sus investigaciones, el plu-
ralismo no se limita a una mera toleran-
cia de las diferencias, sino que implica un 
reconocimiento activo de la dignidad de 
cada sujeto colectivo, de esta manera, el 
pluralismo se convierte en un fundamento 
indispensable para avanzar hacia socieda-
des más justas, inclusivas y respetuosas 
de la autonomía de los pueblos.

En este escenario, la memoria se convierte 
en un derecho fundamental que abarca tres 
dimensiones: la memoria individual, que 
reconoce la experiencia de cada víctima 
directa del conflicto armado; la memoria 
colectiva, que preserva las remembranzas 
compartidas de todo el resguardo como 
fundamento de su identidad cultural; y la 
memoria histórica, que permite contextua-
lizar las violaciones de derechos humanos 
como parte de un relato más amplio, pro-



201

La reconstrucción del derecho contrahegemónico a la memoria colectiva e histórica a través de iniciativas 
comunitarias y medios pacificadores en tiempos de paz y de guerra.

Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205

Vivian Carolina Ramírez Montufar - Álvaro Hernando Ramírez Montufar - Jorge Enrique Carvajal Martínez 
Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205 

yectado hacia la reparación simbólica y las 
garantías de no repetición.

La comunidad Awá de Magüí entiende que 
el ejercicio de este derecho no solo se tra-
duce en recordar, sino también en resigni-
ficar su historia a partir de la resistencia, 
la reconciliación y el fortalecimiento del te-
jido social. La Casa de Pensamiento Propio 
y Sanación es una propuesta emblemáti-
ca que busca materializar este esfuerzo. 
Concebida como un espacio físico y sim-
bólico dentro del territorio, permitirá a la 
comunidad reunirse, dialogar y transmitir 
saberes a través de medios alternativos y 
pacificadores como la medicina ancestral, 
la narración oral, las entrevistas comunita-
rias, los cantos tradicionales y las mingas. 
Dichas prácticas reafirman la cosmovisión 
del pueblo Awá y promueven procesos de 
sanación tanto individual como colectiva.

La importancia de esta iniciativa radica en 
que el pueblo Awá reconoce que la memo-
ria es garantía de reparación simbólica. Por 
ello, la reconstrucción de su historia busca 
no solo recuperar lo perdido, sino también 
impedir que las violaciones sufridas vuelvan 
a repetirse. El Estado, a través de instru-
mentos jurídicos como el Auto 004 de 2009 
de la Corte Constitucional y las medidas 
cautelares otorgadas en 2011 por la CIDH, 
ha reconocido la especial protección de este 
pueblo; no obstante, las respuestas insti-
tucionales siguen siendo insuficientes y se 
encuentran centralizadas en espacios aleja-
dos de la realidad territorial.

La Casa de Pensamiento Propio y Sanación 
se proyecta como un programa comunita-
rio integral, que responde a la necesidad 
urgente de descentralizar la memoria y 
construirla desde el territorio, con la par-
ticipación activa de las familias y autori-
dades indígenas. A través de este espa-
cio, la comunidad Awá busca promover el 
perdón, la reconciliación y la transmisión 
de las prácticas ancestrales a las nuevas 
generaciones, resignificando la vida en 

tiempos de paz y reafirmando su derecho 
a la identidad cultural.

El Programa Comunitario: Casa de Pensa-
miento Propio y Sanación, correspondiente 
al Proyecto Nº 06 denominado “Elaboración 
del proyecto de construcción de memoria 
individual, colectiva e histórica”, surge como 
una respuesta integral a las múltiples afec-
taciones que ha padecido el Resguardo Indí-
gena Awá de Magüí a lo largo de su historia. 
La pérdida de registros históricos ha limitado 
de manera significativa la capacidad de la 
comunidad para garantizar la no repetición 
de violaciones masivas de derechos huma-
nos. En este contexto, la memoria se erige 
no solo como un recurso cultural, sino como 
un derecho esencial de reparación simbólica 
y como una vía para fortalecer al resguardo 
en su condición de sujeto colectivo.

El problema central identificado radica en 
la ausencia de mecanismos efectivos que 
permitan preservar y reconstruir la historia 
de la comunidad. La centralización de los 
Centros de Memoria Histórica ha generado 
un distanciamiento entre las instituciones 
estatales y las realidades territoriales, re-
produciendo la invisibilización de las comu-
nidades indígenas. Además, se evidencia 
una marcada ausencia de reconocimiento 
estatal de la memoria individual y colec-
tiva en los procesos de reparación, lo que 
ha profundizado la brecha de acceso a la 
justicia y ha debilitado el ejercicio pleno de 
los derechos de la comunidad.

Frente a este panorama, el proyecto plan-
tea tres objetivos fundamentales. En primer 
lugar, implementar metodologías participa-
tivas que permitan caracterizar a las víc-
timas, visibilizando sus experiencias y ne-
cesidades en clave de justicia transicional. 
En segundo lugar, consolidar un proceso de 
construcción de memoria que integre las 
dimensiones individual, colectiva e históri-
ca, reconociendo tanto el sufrimiento per-
sonal como las afectaciones compartidas y 
estructurales del conflicto. Finalmente, se 



202

Vivian Carolina Ramírez Montufar - Álvaro Hernando Ramírez Montufar - Jorge Enrique Carvajal Martínez 
Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205 

busca capacitar a la comunidad respecto al 
derecho a la memoria, abordando la pro-
blemática desde perspectivas jurídicas, so-
ciológicas, psicológicas y, sobre todo, desde 
la cosmovisión Awá, que otorga un sentido 
espiritual y cultural a la reparación.

Para alcanzar estos propósitos, el proyecto 
define una serie de estrategias comunita-
rias. Entre ellas se encuentra la formación 
de líderes sociales, docentes y autoridades 
indígenas en torno a la importancia del de-
recho a la memoria, de modo que se forta-
lezcan las capacidades locales para liderar 
estos procesos. Asimismo, se contempla la 
exigencia de informes permanentes sobre 
el cumplimiento de las medidas de repara-
ción, garantizando un seguimiento continuo 
que comprometa al Estado en sus obligacio-
nes. Otra estrategia clave es la articulación 
de planes educativos que integren la carac-
terización de víctimas y permitan verificar 
los avances en materia de reparación, con 
el fin de incluir estos procesos en la vida 
académica y comunitaria.

De igual forma, se proyecta la destinación 
de recursos económicos para la construc-
ción, socialización y sostenibilidad de la 
Casa de Pensamiento Propio y Sanación, 

concebida como un espacio físico y espi-
ritual que materialice la reconstrucción de 
la memoria. Allí se fomentarán espacios 
para la transmisión de saberes ancestra-
les y prácticas culturales que consolidan 
la resistencia y la pervivencia del pueblo 
Awá. Finalmente, el proyecto propone for-
talecer la etnoeducación y el bilingüismo, 
mediante la formación y nombramiento de 
docentes y directivos indígenas que res-
pondan a las particularidades lingüísticas y 
culturales de la comunidad.

En suma, este programa no solo responde 
a una deuda histórica del Estado con la co-
munidad Awá de Magüí, sino que constituye 
una apuesta por la autonomía cultural, la 
reconciliación y la construcción de paz desde 
el territorio. La memoria, entendida como 
derecho y como práctica colectiva, se con-
vierte en la herramienta más poderosa del 
pueblo Awá para salvaguardar sus tradicio-
nes, dignificar su historia y garantizar que 
las graves violaciones de derechos humanos 
sufridas en el pasado no vuelvan a repetirse

La comunidad Magui ha encontrado en el 
arte, la música y las artesanías un camino 
a la resistencia y al olvido. 

La minga y el caminar – construyendo el plan de vida1-2

1	 Plan de Vida – Resguardo Indígena Magüí, resguardo no asociado del Pueblo AWA.
2	 Fotografías realizadas por Carlos Villota lider Awa, proceso de construcción del plan de vida, Plan de Vida Resguardo Indígena 

Magüí – Ricaurte, Nariño”.

Fotografía Realizada por Carlos 
Villota lider Awa, proceso 
de construcción del plan de 
vida, Plan de Vida Resguardo 
Indígena Magüí – Ricaurte, 
Nariño”.



203

La reconstrucción del derecho contrahegemónico a la memoria colectiva e histórica a través de iniciativas 
comunitarias y medios pacificadores en tiempos de paz y de guerra.

Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205

Vivian Carolina Ramírez Montufar - Álvaro Hernando Ramírez Montufar - Jorge Enrique Carvajal Martínez 
Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205 

¿Quiénes somos? Construyendo el Plan de Vida3

Mundo De Los Awa - Construyendo El Plan De Vida4

3	  Plan de Vida – Resguardo Indígena Magüí, resguardo no asociado del Pueblo AWA.
4	  Plan de Vida – Resguardo Indígena Magüí, resguardo no asociado del Pueblo AWA.

Fotografía Realizada por Carlos 
Villota lider Awa, proceso 
de construcción del plan de 
vida, Plan de Vida Resguardo 
Indígena Magüí – Ricaurte, 
Nariño”.

Fotografía Realizada por Carlos 
Villota lider Awa, proceso 
de construcción del plan de 
vida, Plan de Vida Resguardo 
Indígena Magüí – Ricaurte, 
Nariño”.



204

Vivian Carolina Ramírez Montufar - Álvaro Hernando Ramírez Montufar - Jorge Enrique Carvajal Martínez 
Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205 

	 Conclusiones

La investigación permitió demostrar que el 
derecho contrahegemónico a la memoria 
constituye un campo emergente dentro 
del pensamiento jurídico contemporáneo, 
cuyo alcance trasciende los límites del de-
recho estatal y se proyecta hacia una com-
prensión plural, intercultural y comunitaria 
de la justicia. En este marco, la memoria 
no se reduce a una categoría simbólica, 
sino que se consolida como un dispositivo 
jurídico, político y ético que posibilita la 
dignificación de las víctimas y la recons-
trucción del tejido social en contextos de 
violencia prolongada.

En el caso del Resguardo Indígena Awá de 
Magüí, la memoria a partir de sus 3 dimen-
siones, se proyecta como un instrumento 
de resistencia frente a la violencia y a las 
violaciones masivas de derechos humanos 
que han puesto en riesgo su pervivencia fí-
sica y cultural. La comunidad ha respondi-
do a esta realidad mediante la reconstruc-
ción de memorias colectivas que rescatan 
su identidad, su espiritualidad y su vínculo 
con el territorio. Este proceso no solo bus-
ca recordar, sino también resignificar los 
hechos dolorosos, abriendo espacios de 
reconciliación, reparación simbólica y for-
talecimiento del tejido social.

El Mandato 6 del pueblo Awá resulta funda-
mental en este proceso, pues reconoce la 
importancia de la comunidad como sujeto 
colectivo de derechos, estableciendo que 
la memoria no debe entenderse únicamen-
te como un ejercicio individual, sino como 
una construcción compartida que otorga 
sentido y cohesión a todo el resguardo. 
A través de este mandato, la memoria se 
convierte en un pilar para la reparación 
simbólica, para el reconocimiento de las 
víctimas y para la construcción de garan-
tías de no repetición que protejan la vida 
y la cultura Awá. Se busca a partir de ese 
mandando numero 6, resaltar los medios 
pacificadores de memoria colectiva, indivi-
dual e histórica en el territorio. 

Así, la memoria individual, colectiva e 
histórica adquiere un carácter pacifica-
dor, pues posibilita la reconstrucción del 
pasado desde las voces de la comunidad 
y fomenta el diálogo intergeneracional. 
Este ejercicio asegura la transmisión de 
valores, saberes y prácticas culturales que 
fortalecen la identidad del Pueblo Awa Res-
guardo no asociado Magui y promueven la 
convivencia pacífica en escenarios de pos-
conflicto. En consecuencia, la memoria no 
solo preserva la historia, sino que se con-
vierte en la base para proyectar un futuro 
de dignidad, justicia y pervivencia cultural.

	 Referencias

ACNUR. (2012). Situación Colombia – 
Pueblos indígenas. https://www.ac-
nur.org/fileadmin/Documentos/Re-
fugiadosAmericas/Colombia/2012/
Situacion_Colombia_-_Pueblos_indi-
genas_2012.pdf

Ariza Santamaría, R. (2021). Pluralismo 
jurídico conservador, el monismo jurí-
dico de siempre. Revista Jurídica De-
recho, 10(15), 209–226. https://doi.
org/10.5377/rjd.v10i15.11163

Barbosa Delgado, F. R. (2013). La memo-
ria, la historia y el derecho a la verdad 
en la Justicia Transicional en Colombia: 
Una paradoja irresoluble en el conflicto 
armado colombiano. Revista Derecho 
del Estado, (31), 97–117. https://doi.
org/10.18601/01229893.n31.05

Carvajal Martínez, J. E., Carvajal Martínez, 
J. E., & Ramírez Montufar, V. C. (2023). 
Fotoperiodismo, instrumento pacifica-
dor de memoria colectiva e identidad 
cultural del pueblo awá en el departa-
mento de Nariño. Andares: Revista de 
Derechos Humanos y de la Naturaleza, 
3(enero–junio), 48–55.

Castro Caycedo, G. (2008). El palacio sin 
máscara. Bogotá: Editorial Planeta.

Congreso de la República de Colombia. 
(2005). Ley 975 de 2005, por la cual 



205

La reconstrucción del derecho contrahegemónico a la memoria colectiva e histórica a través de iniciativas 
comunitarias y medios pacificadores en tiempos de paz y de guerra.

Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205

Vivian Carolina Ramírez Montufar - Álvaro Hernando Ramírez Montufar - Jorge Enrique Carvajal Martínez 
Revista Logos Ciencia & Tecnología, 17(3), 190-205 

se dictan disposiciones para la rein-
corporación de miembros de grupos 
armados organizados al margen de la 
ley, que contribuyan de manera efec-
tiva a la consecución de la paz nacio-
nal y se dictan otras disposiciones para 
acuerdos humanitarios. Diario Oficial 
No. 45.980.

Congreso de la República de Colombia. 
(2011). Ley 1448 de 2011, por la cual 
se dictan medidas de atención, asis-
tencia y reparación integral a las vícti-
mas del conflicto armado interno y se 
dictan otras disposiciones. Diario Ofi-
cial No. 48.096.

Constitución Política de Colombia [Const.]. 
(1991). Bogotá, Colombia: Asamblea 
Nacional Constituyente.

Cortázar, J. (1980). Graffiti. En Queremos 
tanto a Glenda (pp. 73–76). Buenos 
Aires: Alfaguara.

Corte Interamericana de Derechos Huma-
nos (Corte IDH). (1989). Caso Velás-
quez Rodríguez vs. Honduras. Senten-
cia de 21 de julio de 1989. Reparacio-
nes y costas. San José, Costa Rica.

Corte Interamericana de Derechos Hu-
manos (Corte IDH). (2004). Caso 
Masacre de Plan de Sánchez vs. Gua-
temala. Reparaciones. Sentencia de 
19 de noviembre de 2004. San José, 
Costa Rica.

Corte Interamericana de Derechos Huma-
nos (Corte IDH). (2010). Caso Gomes 
Lund y otros (“Guerrilha do Araguaia”) 
vs. Brasil. Fondo, reparaciones y cos-
tas. Sentencia de 24 de noviembre de 
2010. San José, Costa Rica.

Corte Interamericana de Derechos Huma-
nos (Corte IDH). (2012). Caso Masa-
cres de El Mozote y lugares aledaños 
vs. El Salvador. Fondo, reparaciones y 
costas. Sentencia de 25 de octubre de 
2012. San José, Costa Rica.

De Sousa Santos, B. (2014). Si Dios fue-
se activista de los derechos humanos. 
Editorial Trotta.

Gallardo, H. (2010). Teoría crítica y dere-
chos humanos: Una lectura latinoame-
ricana. Revista de Derechos Humanos, 
2(4), 9–28.

Halbwachs, M. (2004). La memoria colec-
tiva (I. Sancho-Arroyo, Trad.). Zarago-
za: Prensas Universitarias de Zarago-
za. (Obra original publicada en 1950).

Jelin, E. (2002). Los trabajos de la memo-
ria. Madrid: Siglo XXI.

Levi, P. (2002). Si esto es un hombre. Bar-
celona: El Aleph Editores. (Obra origi-
nal publicada en 1947).

Levi, P. (2005). Los hundidos y los sal-
vados. Barcelona: Muchnik Editores. 
(Obra original publicada en 1986).

Ley 975 de 2005. (2005). Ley de Justicia 
y Paz. https://www.cejil.org/sites/de-
fault/files/ley_975_de_2005_0.pdf

López Sáenz, M. C. (1998). El arte es his-
toria. En Arte como conocimiento en la 
estética hermenéutica (p. 142). Endo-
xa: Series Filosóficas, (10). Universi-
dad Nacional de Educación a Distancia 
(UNED).

Plan de Vida – Resguardo Indígena Magüí. 
(s.f.). Plan de Vida Resguardo Indíge-
na Magüí – Ricaurte, Nariño. Fotogra-
fía realizada por Carlos Villota.

Ramírez Montufar, V. C. (s.f.). Reconstruc-
ción de la memoria histórica en el res-
guardo indígena Awá Magüí como una 
iniciativa de resistencia, pervivencia fí-
sica y cultural a partir del plan de vida 
- el derecho a la memoria desde abajo 
[Tesis de maestría, Universidad Santo 
Tomás]. Repositorio Institucional Uni-
versidad Santo Tomás.

Rivera, J. E. (1924/2019). La vorágine. 
Bogotá: Editorial Universidad Externa-
do de Colombia.

Vargas Llosa, M. (2007, 14 de enero). El 
ojo que llora [Tribuna]. El País. ht-
tps://elpais.com/diario/2007/01/14/
eps/1168754012_850215.html




