
[T1] La poética neoclásica en las letras de la Independencia: La Tocaimada 

Jorge Enrique Rojas Otálora 

Universidad Nacional de Colombia, Bogotá 

jerojaso@unal.edu.co 

Artículo de reflexión. Recibido: 05/11/14; aceptado: 15/12/14. 



  

[T2]Introducción 

A fines del siglo XX se debatió ampliamente el lugar que la historia literaria debería ocupar 

en los estudios literarios, pues estaba siendo desplazada por la teoría literaria. La forma en 

que tradicionalmente se organizaba el conjunto de los textos de una época o de una región 

fue severamente cuestionada. El problema básico del debate, que sigue vigente, tiene que 

ver con los criterios a partir de los cuales se consideran unos textos más representativos que 

otros. ¿Qué debe predominar? ¿Lo literario o lo histórico? Hélène Pouliquen define la 

historia literaria como el cúmulo de “informaciones necesarias para que un lector, después 

de la primera emoción causada por un texto, pueda precisar y redondear las múltiples 

emergencias de sentido presentidas” (382), lo cual implica, necesariamente, una historia 

social.  

Para comprender y disfrutar la dimensión estética del texto literario, el lector debe manejar 

el repertorio de lo familiar, todo aquello que ubica ese texto en relación con su contexto 

(género literario, tema, circunstancias sociales e históricas, etc.). La historia literaria debe 

proporcionar una enciclopedia pertinente, profundizar en la naturaleza y los componentes 

de aquello que está fuera del texto y a partir de lo cual este surge. Recordemos que en la 

comunicación literaria la equivalencia entre emisor y destinatario debe ser construida. 

Es pertinente precisar, para lo que aquí nos interesa, que los textos coloniales remiten a un 

sistema semántico dominante, pero su sentido suele tener que ver más con lo que no se 

dice, con lo que se niega. En el siglo XVIII hay una tendencia al predominio de temas de 

contenido ético entre los que sobresalen el comportamiento religioso, la fidelidad a la 

Corona, la resistencia ante el invasor, etc. Pero poco a poco empiezan a surgir temas 

relacionados con los valores criollos, con la independencia, con la crítica al despotismo o el 

futuro de la Nueva Granada. 

En este trabajo se pretende mostrar cómo algunos elementos tanto de la Ilustración como 

del Neoclasicismo constituyen la base sobre la cual se elaboró la producción de los 

intelectuales y escritores que expresaron las inquietudes insurgentes en Santafé de Bogotá a 

fines del periodo colonial. Para este propósito es necesario precisar el contexto cultural en 

que esta producción se origina. 



  

La historiografía, al designar la tendencia que predomina en nuestras letras durante las 

últimas décadas del siglo XVIII y las primeras del siglo XIX, habla de una fase 

marcadamente neoclásica del siglo ilustrado; esta tendencia coincide, claro está, con la 

crisis de las provincias españolas en América, proceso muy conocido: “La fatiga del 

imperio español, las pretensiones de sus rivales y las aspiraciones de los criollos 

americanos se conjugan, a fines del siglo XVIII para provocar el inevitable fin del periodo 

colonial de Hispanoamérica”, sintetiza José Miguel Oviedo (315). Es en este contexto que 

la nueva clase de los criollos se convierte en agente de las inquietudes intelectuales que se 

decantaron en el proyecto emancipador: “Aunque en algunos casos este fermento e 

inquietud americanista no aparezca explícitamente en las obras escritas, hay que 

considerarlo el sustrato de la actividad intelectual y literaria del periodo” (316).  

[T2] La época colonial 

La organización administrativa de España en América suele dividirse en tres grandes 

periodos. El primero, que coincide con las etapas de descubrimiento y conquista, es de 

experimentación y tanteos, representado por las capitulaciones entre la Corona y los 

primeros conquistadores que, con el título de adelantados, impusieron su voluntad personal 

mediante actos de explotación y rapiña, que poco tenían que ver con una organización 

institucional. El segundo inicia con la fundación de las primeras audiencias y la 

promulgación de las primeras Leyes de Indias, particularmente con las de 1542, 

sancionadas por Carlos V. Los siglos XVII y XVIII verán surgir la imponente y compleja 

organización burocrática, jurídica, social y política del estado español en las Indias, tal 

como se configuró durante el reinado de los Austrias. Las reformas introducidas por los 

Borbones, a partir de Felipe V, en los comienzos del siglo XVIII, constituyen la tercera 

etapa, que se prolonga hasta la emancipación de los territorios americanos. La obra de 

Carlos III representa el momento culminante y más significativo de tales reformas. 

Las reformas borbónicas dieron paso a una mayor efectividad burocrática y económica 

mediante la formación de nuevas entidades administrativas. Durante el periodo del 

virreinato se produjo una serie de transformaciones en los campos científico e intelectual, 

como desarrollo de los movimientos renovadores de la Ilustración española, 



  

particularmente en las medidas educativas impulsadas por el crecimiento demográfico y 

económico del Nuevo Reino. Señala María Teresa Cristina que  

a partir de la década del sesenta aparecen los primeros síntomas de una necesidad de 

reorientación intelectual que, inspirada y estimulada inicialmente por los funcionarios 

reales mismos, deja huellas indelebles en la generación que comienza a formarse por estos 

años. Con el apoyo de los primeros virreyes ilustrados el Nuevo Reino entra en contacto 

con la ciencia, con el pensamiento y la cultura de la Europa moderna. (284) 

En 1774 el intelectual Francisco Antonio Moreno y Escandón, fiscal de la Real Audiencia, 

por solicitud del virrey Guirior, presentó un Plan Provisional de Estudios Superiores como 

base para la creación de la universidad pública. No se trataba de un plan revolucionario, 

pero sí estaba influido por el pensamiento ilustrado. No buscaba una ruptura con la 

ortodoxia, pero su eclecticismo y su valoración de la investigación científica señalaba 

tímidamente el camino de la libertad intelectual, pues atacaba el método silogístico y el 

método dogmático —fundado en el criterio de autoridad tomista— al cual oponía el criterio 

de la razón y de la libre opción. Este plan se puso en vigencia solamente de un modo 

incompleto, en parte por falta de medios económicos y en parte por la oposición de los 

dominicos, que monopolizaban la educación y eran dueños absolutos de la universidad 

desde la expulsión de los jesuitas. Con todo, el pensamiento de la Ilustración presentó 

nuevas opciones a la juventud neogranadina y ensanchó su horizonte cultural e intelectual. 

Como parte de esta iniciativa se fundó la primera biblioteca pública del Nuevo Mundo, se 

introdujo la imprenta, se iniciaron las tertulias literarias y se dio comienzo a la Expedición 

Botánica.  

De acuerdo con la política borbónica, interesada en hacer un inventario de las riquezas 

coloniales, se organizaron diversas “expediciones botánicas enviadas por la Metrópoli —

Perú y Nueva España— u organizadas desde la propia colonia —Nueva Granada—” 

(González Bueno 125). Aunque se centraron en el estudio de las plantas, formaron toda una 

generación interesada en la ciencia y en el desarrollo del conocimiento:  

La Botánica, junto a la Química, serán las disciplinas empleadas en la modernización de 

las profesiones sanitarias; para su adelanto se crearán nuevas instituciones, jardines 



  

botánicos y laboratorios químicos, diseñados ex novo, al gusto de la nueva dinastía 

borbónica, esto es, centralizados y fieles al poder del Rey. (González Bueno 108)  

Los discípulos del científico ilustrado José Celestino Mutis desarrollaron, junto con el 

pensamiento científico, las ideas independentistas. 

[T2]Los ilustrados 

Entre 1760 y 1808 se produce en el virreinato de la Nueva Granada un proceso de 

transformación cultural que generó la creación de un grupo denominado los ilustrados. 

Como ha estudiado Renán Silva, este grupo logró introducir, en medio de una cultura 

dominada por una visión religiosa del mundo, “un principio de secularización de ciertas 

esferas de la vida social”, que se expresó, entre otras cosas, en la revalorización del 

entorno, orientada no tanto a la “búsqueda de la salvación como a la felicidad terrena 

apoyada en la prosperidad material” (643; énfasis en el original).  

Se dieron dos etapas en este proceso: la primera entre 1767, año de la expulsión de los 

jesuitas y 1790, cuando se produce una nueva orientación en la política cultural de la 

monarquía española; la segunda etapa arranca en 1790 y culmina en 1808, en el momento 

en que la invasión napoleónica generó la crisis política en España y planteó nuevos rumbos 

para las provincias americanas. En la primera etapa, la dinámica cultural estuvo centrada en 

la creación de una nueva categoría intelectual de nobleza secular que sustentara las 

reformas que proponía la Corona. La segunda fase estuvo marcada por el ascenso al trono 

de Carlos IV, en 1788, y la nueva coyuntura europea generada por la Revolución francesa, 

que produjo una reacción de sospecha frente a los hombres de letras y originó una nueva 

especie de despotismo ilustrado que terminó por diluir las propuestas reformistas que se 

habían planteado anteriormente. 

El grupo de los ilustrados era de una gran diversidad, pues incluyó universitarios, clérigos, 

militares, funcionarios, colonos, comerciantes y abogados, entre otros, pero estaba dotado 

de un punto de vista común y de una identidad propia a partir de un proyecto cultural. 

Como consecuencia de esta situación, se produjo la consolidación de intereses específicos y 

de reivindicaciones propias en el campo cultural, lo cual a su vez da una idea de lo 



  

avanzado que se encontraba el proceso de autonomía y de diferenciación dentro de las élites 

locales. Señala Silva que para 1808 

[l]as metas se habían logrado, pues existía en la sociedad un grupo pequeño pero 

significativo de individuos que habían asumido como suyos los ideales de la prosperidad, 

la riqueza y la felicidad. El avance práctico en el proyecto de conocimiento del virreinato, 

alguna mínima formación de discípulos, y sobre todo la propia elevación de los niveles 

culturales del grupo ilustrado, según lo muestran algunos de sus textos, indican que ya 

existía un nuevo “hombre de letras” que podía aspirar a sustituir al viejo clérigo y letrado 

coloniales, e imponerse como el poder cultural legítimo de la sociedad. (647) 

Los ilustrados de la Nueva Granada constituyeron un grupo basado en las leyes de la 

sociabilidad primaria, en la medida en que se remiten a la familia y a las relaciones de 

parentesco, aunque también se dan formas de identificación que tienen que ver con lo 

regional. En un segundo lugar, el punto de encuentro de los ilustrados fue el colegio y la 

universidad. Del mismo modo, el grupo de los ilustrados encontró dentro de la 

administración colonial cargos intermedios, pero de cierta importancia, desde los cuales 

difundieron tanto el pensamiento como las prácticas ilustradas, desempeñando así el papel 

de intermediarios culturales. Aparecen entonces en la burocracia colonial expresiones tales 

como “teniente de gobernador letrado” o “corregidor letrado”, que equivaldrían a lo que 

hoy denominamos un asesor, pues nunca estos personajes llegaron a tener verdadera 

autoridad. Es importante mencionar, como ejemplo ilustrativo, que en el cargo de 

“corregidor letrado” de Tocaima se nombró al abogado y naturalista José Joaquín 

Camacho, catedrático de derecho en el Colegio Mayor del Rosario, periodista y más tarde 

activista en el movimiento de independencia, a tal grado que llegó a ser parte del primer 

triunvirato que rigió los destinos de la Nueva Granada en 1814. Terminó fusilado por orden 

del pacificador español Pablo Morillo en 1816. 

Otros elementos que afianzaron el grupo fueron el intercambio epistolar y la colaboración 

permanente en proyectos ilustrados, como los relacionados con la Expedición Botánica o 

con aventuras periodísticas y de difusión de las nuevas concepciones, todo lo cual hace 

pensar en una comunidad de ideas y en la consolidación de un grupo cultural. Pero el 

elemento que se debe destacar con mayor énfasis es el de las tertulias, que fueron los 



  

lugares de reunión más importantes para los jóvenes universitarios. Como ya se señaló, se 

trataba de espacios privados de conversación y discusión. Se puede afirmar que la tertulia 

terminó constituyendo una prolongación de los espacios académicos, porque hacía posible 

el debate que no se permitía en las aulas. 

La década de los noventa deja ver, en el ámbito académico, un choque de ideas y un 

conflicto generacional entre catedráticos y alumnos que pedían el derecho a discutir un 

pensamiento diferente al escolástico. La protesta se valió de muchos medios, algunos de 

tipo académico, pero, entre todos estos, también la burla y la sátira dieron buena cuenta de 

las diferencias. 

[T2] La literatura 

Hacia 1810 no hay grandes producciones intelectuales; florecen el ensayo y el periodismo 

sin mayor trascendencia, y la tradición de la poesía religiosa es reemplazada tímidamente 

por nuevos temas de tipo político. Quedan residuos de la estética barroca que son 

desplazados por el neoclasicismo que madura de forma tardía. Según Renán Silva, a finales 

del siglo XVIII surge en la Nueva Granada una nueva relación con los textos que, aunque 

se limita a los círculos ilustrados, se consolida en la primera década del XIX. Esta 

transformación se sustenta en tres aspectos: la creación, en los medios urbanos, de 

asociaciones en las cuales la lectura llegó a ocupar el papel central; la creación de algunas 

redes de lectores en el campo y, finalmente, el nuevo interés por la lectura de las gacetas. 

Teniendo en cuenta este panorama cultural, es significativo que en el tomo II de la 

Antología de la poesía colombiana, publicada por el Instituto Caro y Cuervo de Bogotá, la 

sección denominada “El Neoclasicismo” comience con la presentación de la obra del sabio 

gaditano José Celestino Mutis y como ejemplo de su producción aparezca su “Oda a José 

Domingo Duchesne”, rector del Colegio Mayor de San Bartolomé, en traducción de 

Alberto Salgado Forero. ¿Por qué en traducción?, pues porque Mutis “[f]ue magnifico 

latinista y poeta horaciano”, según señala el autor de la antología (10). Aparecen así una 

serie de elementos que permiten entender el contexto de las letras a fines del periodo 

colonial: predomina la figura de un científico, gran conocedor de las letras clásicas bajo el 



  

influjo de la Ilustración francesa, y su poesía, escrita en latín, exalta la figura de un 

académico.  

A finales del siglo XVIII se crearon en la capital del virreinato de la Nueva Granada varios 

círculos literarios adonde concurrían los espíritus más destacados para leer sus escritos, 

enriquecerse mutuamente y deleitarse en el estudio de las ciencias y las letras. De este tipo 

era la tertulia que en su propia casa sostenía Antonio Nariño, conocida como “la del 

sublime arcano de la filosofía” y a la que concurrían personajes del mundo político. Existía 

también la tertulia Eutropélica, de la que era alma y sostén el insigne periodista cubano 

Manuel del Socorro Rodríguez y que, tiempo después, se convertirá en la Asamblea del 

Buen Gusto y funcionará en la Biblioteca Pública. Existía, por último, la Tertulia del Buen 

Gusto, que en la casa de Manuela Santamaría de Manrique reunía a los más ilustrados 

ingenios de la Santa Fe de la época, y en la que se gestaron las ideas de independencia. Al 

respecto, el historiador Álvaro Pablo Ortiz Rodríguez señala: 

[…] el sello distintivo de estas tertulias era el siguiente: la de Manuel del Socorro 

Rodríguez, de aspiraciones didácticas; la de Nariño, de aspiraciones políticas de fondo; la 

de doña Manuela, de aspiraciones mundanas. Pero en uno y otro caso, estas variables que 

revistieron las tertulias en nuestro medio representan, o bien como vigencia, respeto e 

identificación por lo establecido, o bien como propuesta de innovación e incluso de 

transgresión, la práctica de unos saberes por otros medios. En otras palabras, a través de 

estos puntos de encuentro se aprueba, se reprueba, se adecua o se rechaza un discurso 

cuya base y fundamento primero lo dio la academia, llámese esta Colegio Mayor del 

Rosario, Colegio Seminario de Popayán o San Bartolomé. (80) 

Es evidente que estas tertulias, y en particular la regentada por el intelectual cubano, son la 

versión santafereña de organizaciones “arcádicas” que habían surgido en Europa y que se 

extendían a tierras americanas. Conviene recordar que la reina Cristina de Suecia, 

decepcionada de las intrigas palaciegas, abdicó su trono y se refugió en una de las colinas 

de Roma, donde estableció un centro cultural para combatir el rebuscamiento y la falta de 

naturalidad del arte del momento. A su muerte en 1690, sus amigos y seguidores fundaron 

la Arcadia para honrar su memoria y continuar su lucha, según su manifiesto que proponía 

“exterminar el mal gusto y empeñarse para que no pudiera resurgir, persiguiéndolo donde 



  

anidase y escondiese, aun en los castillos y villas más ignotos e impensados” (Ruedas de la 

Serna 19). Si bien es cierto que este mal gusto estaba representado por la retórica culterana 

y la moda conceptista, que había llegado a sus peores excesos, muy pronto, como ha 

señalado Ruedas de la Serna, “la prédica de los árcades a favor del humanismo grecolatino 

funcionó como valladar a las nuevas corrientes ideológicas, de modo particular como 

obstáculo a las nacientes ideas libertarias que se gestaban en Francia” (18). 

Un elemento esencial en la formación cultural de los ilustrados es la lectura de diarios y 

periódicos. Como se sabe, a finales del siglo XVIII hay una gran proliferación de papeles 

públicos en los territorios coloniales, como respuesta a la necesidad de los nuevos espíritus 

de formarse e informarse. Este proceso es paralelo a la discusión sobre dos temas 

esenciales: la libertad de información, de un lado, y, esencialmente, la libertad para escribir. 

Todo esto se refleja en la gran cantidad de gacetas que se conocieron en la Nueva Granada 

y, particularmente, en su difusión desde las capitales hacia los espíritus ilustrados del 

campo. Al mismo tiempo, el desarrollo del periodismo deja ver un desplazamiento del 

interés por los temas científicos hacia los temas netamente políticos. 

Se puede afirmar que la literatura nacional no sustenta su prestigio en la producción del 

Neoclasicismo. Por esta razón, en este trabajo deben destacarse los nombres de algunos 

escritores que vivieron en Santa Fe de Bogotá, desarrollaron una obra significativa a partir 

de las influencias ilustradas y fueron fermento de las ideas independentistas. Se debe 

señalar ante todo la figura del citado escritor cubano Manuel del Socorro Rodríguez, y su 

rica colección de sonetos y epigramas que se caracterizan por la perfección del lenguaje y 

de la rima, pero que no sobresalen demasiado en la lírica de la época debido al excesivo 

peso de la tradición clásica en su temática. A pesar del vigor de su producción literaria, su 

aporte es más significativo en el campo de la difusión intelectual, como ya se señaló. Con 

algo de mayor fortuna aparece el cartagenero José Fernández Madrid, quien hizo estudios 

de Medicina y de Ciencias Jurídicas en el Colegio Mayor de Nuestra Señora del Rosario y 

participó activamente en el proceso de emancipación de Cartagena en 1812; llegó a ser 

presidente de la República en 1816. 

[T2] Luis Vargas Tejada (1802-1829) 



  

Caso especial es el de Luis Vargas Tejada, quien nació en Santa Fe en 1802, por lo cual 

pudo haber presenciado desde niño el proceso de independencia. A pesar de vivir casi en la 

miseria, logró desarrollar una formación autodidacta que lo llevó a ser una figura intelectual 

de primer orden en el momento de la victoria de Boyacá. Participó activamente en la 

política y llegó a ser secretario privado de Santander cuando ejerció la vicepresidencia. Su 

desencanto por la figura de Bolívar lo llevó a participar en la conspiración del 25 de 

septiembre de 1828.  

Vargas Tejada compone una importante cantidad de obras dramáticas, entre las que 

sobresalen varias tragedias cuyos títulos aluden a personajes indígenas: Aquimín, 

compuesta en 1827 y representada en varias ocasiones, Saquesagipa, de la que apenas se 

conservan algunos fragmentos, y Sugamuxi, tragedia en cinco actos sobre el incendio del 

templo del Sol de Sogamoso, en medio del conflicto con los conquistadores españoles; esta 

es la única obra que se conserva completa y existen varios testimonios de diversas 

representaciones exitosas. Otra obra dramática, pero de temática totalmente diferente, 

aunque desarrolla la idea de la lucha por la libertad, es Witikindo. 

Sin embargo, para lo que aquí nos interesa, se debe mencionar una breve obra que su autor 

denominó comedia y que fue escrita hacia 1825, cuando Vargas Tejada aún parece tener 

una opinión positiva de Bolívar: El Parnaso transferido. Para diciembre del año siguiente, 

1826, la mirada de Vargas Tejada sobre el Libertador varía significativamente, pues para 

los festejos que se desarrollan en la población de La Mesa compone un monólogo con el 

título de Catón en Útica, en el que expresa “las pasiones encontradas que le generan los 

actos de Bolívar como gobernante” (Gutiérrez Rodríguez 16). No obstante, su éxito como 

dramaturgo se consolida en 1828 con un sainete que llega a ser muy popular y que se titula 

Las convulsiones, en el que se aparta de los motivos indígenas y clásicos para burlarse de 

ciertos vicios de la sociedad por medio de un cuadro divertido y descomplicado. En este 

mismo año compone un recio monólogo de 191 versos, La madre de Pausanias, en el que 

reafirma su crítica al Libertador. 

[T2] José Ángel Manrique (1777-1822) 



  

Dentro de las limitaciones de la creación artística de la época, se puede ejemplificar la 

forma en que se combinan inquietudes políticas y elaboración estética, a partir de las 

influencias neoclásicas, con el análisis de la producción literaria que se ha conservado de 

uno de los autores ilustrados: José Ángel Manrique. 

José Ángel Manrique fue hijo de Manuela Santamaría de Manrique, de quien heredó su 

gusto por las letras y su interés por los estudios sobre la naturaleza. A pesar de haber 

recibido muy joven las órdenes sacerdotales, su activismo político lo llevó a ser 

encarcelado en varias ocasiones por el gobierno realista. En 1794 fue perseguido junto a 

Nariño, Zea y otros patriotas, y luego fue un ardoroso partidario de la revolución de 1810. 

El padre Manrique estuvo a cargo de la iglesia de Manta desde el año 1811, y a partir de 

1817 colaboró con la guerrilla patriota de los hermanos Vicente y Ambrosio Almeyda; por 

esta razón, fue perseguido tenazmente por los realistas, así que tuvo que esconderse en las 

montañas. Al enterarse del triunfo patriota en Boyacá, ciego y sin recursos, se trasladó a 

Bogotá, donde Bolívar le ofreció un puesto en el coro de la Catedral, que él no aceptó. 

Finalmente aceptó ser nombrado cura párroco de Cácota, donde murió en 1822, a la edad 

de cuarenta y cinco años. 

Redactó, en compañía de Jorge Tadeo Lozano, el periódico Anteojo de larga vista. Sin 

embargo, su nombre es recordado fundamentalmente por dos obras de carácter satírico: La 

Tocaimada y La Tunjanada. No se conoce mucho de su producción, pero existen varios 

comentarios sobre La Tocaimada. Pacheco Quintero considera que este texto muestra 

alguna calidad en momentos en que el clasicismo entraba en decadencia, por lo cual el tono 

burlesco deviene en sátira.  

[T2] La Tocaimada 

La Tocaimada es un poema burlesco, con un tono heroico-cómico lleno de mordacidad, que 

pretende poner en ridículo a los habitantes de la población de Tocaima, en donde el autor 

pasó unas vacaciones que no terminaron con buen suceso. No hay una aparente intención 

moralizante, pero sí una mirada crítica a un grupo social mediante un trabajo que configura 

un alarde de erudición y de exhibición estilística. El texto está compuesto en sextinas 

narrativas, estrofas también denominadas “sexta rima”, constituidas por endecasílabos con 



  

rima consonante ABABCC.1 Una versión más reciente parece ser una adaptación de la 

primera, pues desorganiza la estructura estrófica original y la convierte en una silva 

compuesta por 482 endecasílabos en estrofas diversas con rima pareada.2  

El texto puede recordar el tono juguetón de la Batracomiomaquia, sátira que se burla de los 

poemas homéricos, aunque sus dardos contienen un agregado sangriento que remite más 

bien a textos de los Siglos de Oro como la Fábula de Píramo y Tisbe, de Luis de Góngora, 

y especialmente a La Gatomaquia, de Lope de Vega. Es evidente que el autor intenta hacer 

una parodia de la épica clásica, siguiendo a su vez el modelo de los autores burlescos 

españoles del siglo XVII, que utilizaron el mito en lo que Arellano denomina “su vertiente 

degradatoria” (41). Sin embargo, el uso de la sexta rima, poco usada en la tradición 

española, parece relacionar este poema con el de Nicolás Fernández de Moratín titulado La 

Diana o arte de la caza, texto didáctico de corte neoclásico publicado en 1765 en Madrid. 

Mediante el relato de un sueño, el narrador cuenta cómo la diosa Caratea disputa con los 

habitantes del Olimpo el derecho a reinar sobre esta villa, a la que considera el reino del 

carate. En una evidente parodia de las musas heliconias comienza el poeta diciendo: 

Estando trastornada mi cabeza 

Vino a verme una moza retozona; 

I era tanta mi sorna i mi pereza, 

Que al principio creí que era una mona; 

I más cuando me dijo en voces suaves: 

“Cuéntame de Tocaima lo que sabes”. (1) 

Para precisar más adelante: 

“Eres alguna Diosa del Averno? 

O eres una ninfa de aquí junto? 

Porque según tus armas i tu traje, 

Se te debe rendir el homenaje”. 

                                                 
1Fue editada por primera vez en la Imprenta La Matricaria de Popayán, en 1855. Este opúsculo de 15 páginas 
se conserva en la Biblioteca Nacional de Colombia, fondo Vergara, número 285,7.  
2Véase Pacheco Quintero 137-154. El antologista indica que el texto se ha tomado de la publicación de 
Alejandro Carranza B. titulada San Dionisio de los caballeros de Tocaima (Bogotá: A.B.C., 1941. 226-237).  



  

“Tü eres, me contesta, un hombre perro; 

Quien habrá tan sencillo que te crea? 

No conocer la Diosa de este cerro, 

A la hermosa i pintada Caratea? 

Por ahora te perdono: ven con migo, 

I estarás mui atento a lo que digo”. 

Me coje con su diestra en aquel punto: 

Yo me pongo a temblar en el instante, 

Ya me juzgaba yo como difunto 

Porque la monstruidiosa iba delante, 

I a ese tiempo gritaba sofocada: 

“Este sí cantará LA TOCAIMADA!”. (2; énfasis en el original) 

Júpiter preside la discusión y cada uno de los olímpicos expone sus argumentos. Juno y 

Neptuno reclaman para sí el poderío; Minerva expone que, siendo diosa de las ciencias, 

debe llevarlas a Tocaima donde no se conoce ninguna; en una evidente crítica social, señala 

la ignorancia de los magistrados y los funcionarios, para añadir en seguida: 

Ningún alcalde sabe hacer sumario; 

Con el fierro de herrar su firma pinta; 

I un juez que sea más que extraordinario, 

No necesita ni papel ni tinta; 

Pues, como oïr demandas es pecado, 

Se regresa a habitar en despoblado 

Humanizar las bestias caratosas, 

Hacer que sea elocuente un pueblo bobo, 

Maravillas serán más asombrosas 

Que mudar en cordero un fiero lobo, 

Hacer que vuele un buei rápidamente, 

Volver las aguas contra su corriente. 

Si acaso consagráis con lo que siento, 

Si aumentáis este timbre a mi alta gloria, 

Merced que causárame tal contento 



  

Jamás se apartará de mi memoria; 

I en menos de cien años os prometo 

Que sabrán en Tocaima el alfabeto. (6; énfasis en el original) 

La intervención de Vulcano expresa una de las críticas más fuertes del autor contra la 

sociedad santafereña, pues era sabido que las aguas termales de Tocaima se utilizaban para 

el tratamiento de las enfermedades venéreas: 

La ciudad de Tocaima porque anelo, 

Es amparo i refugio de baldados: 

Allí encuentran su alivio y su consuelo 

Los que llegan de gálico brotados; 

Así un rey les conviene semejante 

Que al ver estos enfermos no se espante. (7) 

Plutón y Proserpina reclaman la propiedad de Tocaima puesto que su excesivo calor está en 

jurisdicción de los infiernos. Venus da otro giro a la discusión, tomando la palabra, no para 

pedir el señorío de Tocaima, sino para proponer que este no sea adjudicado a ningún dios, 

que sea declarado acéfalo y mostrenco aquel pueblo bobo que no sacrifica en sus altares a 

causa de sus dolencias. Finalmente, Momo, personificación del sarcasmo, las burlas, la 

ironía y la crítica injusta, exige al padre de los dioses una solución en los siguientes 

términos: 

Júpiter, como juez a ti te toca 

Decidir este punto trabajoso: 

Ahora mismo pronuncia por tu boca 

Lo que te pareciere más piadoso: 

De los Dioses cada uno está contento 

Con lo que tú lo resuelvas al momento. 

Con mucha majestad i señorío, 

Pronunció el gran tonante la respuesta: 

Si es, dijo, que os rendís a mi alvedrío, 

Mi resolución sabe quë es esta: 

Que la ciudad a nadie seas entregada: 

Que se quede Tocaima abandonada: 

http://es.wikipedia.org/wiki/Sarcasmo


  

De este modo, ninguno de los Dioses 

Quedará incómodo, ni aflijido; 

Dejemos que estas bestias tan feroces 

Se queden para siempre en el olvido: 

No hagamos caso de esos animales, 

Pues ellos no hacen caso de inmortales. (12) 

Es evidente que este poema y su sentido crítico expresan un intento por adaptar a un tema 

local una forma particular de la épica de corta extensión creada por lo poetas alejandrinos 

de la escuela de Calímaco y que los estudiosos del siglo XIX decidieron llamar epilio. El 

epilio era, según señala Juan Carlos Fernández Corte,  

una forma épica breve, en hexámetros, de asunto insólito o que desarrollaba partes 

insólitas de tradiciones conocidas, con una fuerte intervención del narrador en la selección 

de su material, en lo artificioso de su desarrollo, que quiere ser notado, y sobre todo en la 

tonalidad del conjunto, en ocasiones cercana al drama y en otras a la lírica. (118) 

El mismo autor precisa más adelante que la mayoría de los imitadores romanos de 

Calímaco elaboran en sus epilios rebuscadas historias mitológicas de amores monstruosos. 

Además, en las cortes helenísticas, los poetas competían entre sí para demostrar arte y 

erudición, casi siempre orientada a las tradiciones míticas elaboradas por los autores 

antiguos, de tal modo que se reelaboraron con mucha originalidad las diversas leyendas. El 

epilio llegó a ser una especie de trabajo monográfico con el cual el artista demostraba su 

creatividad y su erudición para ser recibido en el círculo cortesano. Se puede pensar en una 

intención parecida por parte de Manrique en relación con la Tertulia del Buen Gusto. 

De otro lado, la poesía satírica o burlesca era considerada en los Siglos de Oro una 

herramienta para la reprensión moral, pero con frecuencia la utilización de la burla con 

fines didácticos deviene en ataque mordaz. Conviene recordar que el Pinciano dice de la 

parodia que “no es otra cosa que un poema que a otro contrahace, especialmente aplicando 

las cosas de veras y graves a las de burlas” (López Pinciano 3: 234); lo cual implica que 

hay un texto parodiado y que el lector establece el contraste entre ambos. En el siglo XVIII 

se acentúa la mirada crítica y la búsqueda de un contenido moral en la épica burlesca 

(Bonilla Cerezo 20). Con todo, en este caso el hipotexto resulta ser muy amplio, en la 



  

medida en que lo constituye la épica clásica, en general, y la mitología grecolatina, en 

particular. 

[T2] Conclusiones 

Dentro de la amplia producción escrita por los intelectuales neogranadinos no se conservan 

muchos textos que se puedan considerar particularmente destacables por su valor estético; 

su significación es ante todo documental. Además de la obra del desafortunado Vargas 

Tejada, se destaca medianamente la producción de José Ángel Manrique, quien, inmerso en 

la tradición neoclásica, presenta un texto burlesco ante sus contertulios, proponiendo un 

divertido ejercicio que pretende demostrar sus conocimientos de la mitología clásica y 

hacer gala de su erudición. Pero, al mismo tiempo, quiere plantear la situación que en ese 

momento se presenta dentro del grupo cultural que está surgiendo como consecuencia de 

las ideas ilustradas. Establece el contraste entre aquellos que aspiran a suceder en el poder a 

los dignatarios españoles y asumir el control de la colonia, sin alterar su estructura, y 

aquellos que vienen trabajando en las ideas emancipadoras difundidas por Nariño con la 

publicación del texto de los Derechos del Hombre. En la medida en que Tocaima era el 

sitio de veraneo de las autoridades coloniales, de dignatarios, catedráticos y de sus familias, 

la sátira adquiere ese trasfondo. 

Finalmente, aunque el texto de Manrique parece una travesura literaria o una simple 

exhibición de ingenio santafereño, hay que decir que la generación de fines del siglo XVIII, 

motivada por las ideas ilustradas, desarrolló una mirada crítica y utilizó la sátira para fines 

políticos inmediatos. No se entiende que quien hizo parte de esta nueva comunidad de ideas 

y padeció cárcel por sus concepciones aplicara su ingenio al simple malabarismo verbal. Es 

posible pensar que tras la lúdica discusión de los dioses olímpicos se esconda un severo 

cuestionamiento a las contradicciones que se enfrentaban en el ejercicio del poder colonial.  

Después de estos divertimentos, Manrique parece haberse entretenido en apuntes 

sarcásticos y en otras pruebas de ingenio verbal que no se han conservado. Este autor, por 

su pertenencia a una de las tertulias más afamadas de la ciudad, por su evidente capacidad 

creadora y por su pasado juvenil de compromiso político, parecía destinado a producir 

expresiones literarias más maduras y elaboradas. Aunque probablemente en este caso las 



  

promesas nunca se cumplieron, su aporte a la causa emancipadora se puede considerar 

significativo, en la medida en que esta parodia logra combinar sus inquietudes políticas con 

una afortunada elaboración estética, a partir de una perspectiva ilustrada, para hacer 

evidente una situación social mediante su juguetona versión del Olimpo. 

En síntesis, en las letras de fines del siglo XVIII y comienzos del XIX, no se puede hablar 

de una elaboración textual que quiera enriquecer la tradición grecolatina, sino de la 

utilización de esa tradición para expresar apetencias que de otro modo no podrían tener 

salida. Mientras José Celestino Mutis compone en latín y Manuel del Socorro Rodríguez 

escribe epigramas seudoclásicos, otros autores de la época, probablemente más 

representativos de las ideas que se debaten en ese momento, como Vargas Tejada y 

Manrique, acuden al juego de referencias clásicas para estructurar sus textos y proponer una 

mirada crítica sobre las circunstancias del virreinato. El lector moderno no puede evitar esa 

lectura interlineal que le remite a un sistema de significaciones en mayor consonancia con 

las crisis del régimen colonial y con las expectativas generadas por la decadencia del poder 

español. 

 
 
 [T2] Obras citadas 

Arellano, Ignacio y Victoriano Roncero, eds. Poesía satírica y burlesca de los Siglos de 

Oro. Madrid: Austral, 2002. Impreso. 

Bonilla Cerezo, Rafael y Ángel L. Luján Ateinza, eds. Zoomaquias. Épica burlesca del 

siglo XVIII. Madrid: Iberoamericana, 2014. Impreso. 

Cristina, María Teresa. “La literatura en la conquista y la colonia”. Nueva historia de 

Colombia. Vol. 1. Bogotá: Planeta, 1989. 253-299. Impreso. 

Fernández Corte, Juan Carlos. “Catulo y los poetas neotéricos”. Historia de la literatura 

latina. Ed. Carmen Codoñer. Madrid: Cátedra, 1997. 109-122. Impreso. 



  

González Bueno, Antonio. “Plantas y luces: la Botánica de la Ilustración en la América 

hispana”. La formación de la cultura virreinal III. El siglo XVIII. Eds. Karl Kohut y 

Sonia V. Rose. Madrid: Iberoamericana, 2006. 107-128. Impreso. 

Gutiérrez Rodríguez, Juan Fernando. “El pensamiento trágico de Luis Vargas Tejada”. 

Tesis de grado, 2004. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, 2004. Impreso. 

López Pinciano, Alonso. Epístolas sobre el arte dramático (de Filosofía antigua poética). 

México: UNAM, 2006. Impreso. 

Ortiz Rodríguez, Álvaro Pablo. Reformas borbónicas. Mutis catedrático, discípulos y 

corrientes ilustradas 1750-1816. Bogotá: Universidad del Rosario, 2003. Impreso. 

Oviedo, José Miguel. Historia de la literatura hispanoamericana. Vol. 1. De los orígenes a 

la emancipación. 4.ª Reimpresión. Madrid: Alianza, 2005. Impreso. 

Pacheco Quintero, Jorge, comp. Antología de la poesía en Colombia. 2 vols. Bogotá: 

Publicaciones del Instituto Caro y Cuervo, Series Minor XIV y XV, 1973. Impreso. 

Pouliquen, Hélène. “Una historia de la literatura para un nuevo lector”. Literatura: Teoría, 

Historia, Crítica 8 (2006): 381-395. Impreso. 

Ruedas de la Serna, Jorge. Arcadia portuguesa. México: Consejo Nacional para la Cultura 

y las Artes, 1995. Impreso. 

Silva, Renán. Los ilustrados de Nueva Granada 1760-1808. Genealogía de una comunidad 

de interpretación. Medellín: Banco de la República, EAFIT, 2002. Impreso.  

 
 

Sobre el autor 

Jorge Enrique Rojas Otálora es profesor asociado de tiempo completo en el Departamento 

de Literatura de la Universidad Nacional de Colombia, sede Bogotá. Licenciado en 

Filología e Idiomas, con especialidad en Español y Lenguas Clásicas por la Universidad 

Nacional de Colombia. Maestría en Letras (Literatura Iberoamericana) y estudios de 



  

Doctorado en Literatura (española) en la División de Estudios de Posgrado de la Facultad 

de Filosofía y Letras de la Universidad Nacional Autónoma de México. 

 


