
Literatura: teoría, historia, crítica 22·2 (2020) · pp. 211-240
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

http://dx.doi.org/10.15446/lthc.v22n2.86091

A poética de Losango cáqui, de Mário  
de Andrade: temporalidade e experimentação  

no modernismo brasileiro

Leandro Pasini
Universidade Federal de São Paulo, Guarulhos, Brasil

leandro.pasini@unifesp.br

Este texto pretende remontar à poética de Losango cáqui de Mário de Andrade, livro de poemas concebido 
e escrito no final de 1922 e publicado somente no início de 1926, em versão parcialmente modificada. 
Defende-se aqui que a falta de sincronia editorial entre escrita e publicação deformou a posição do livro 
na temporalidade da poesia modernista brasileira. A partir de sua fortuna crítica, busca-se entender a 
lógica temporal interna ao próprio livro, composto em um momento em que Mário de Andrade e seu 
grupo absorviam de modo acelerado as vanguardas europeias, com um ímpeto de experimentação que 
marca sobretudo os anos de 1921-1924 do modernismo brasileiro. Argumenta-se, por fim, que Losango 
cáqui adquiriu originalidade graças a uma refração local do modernismo internacional, alcançada por 
meio de uma reflexão poética afinada com o seu contexto.

Palavras-chave: Losango cáqui; Mário de Andrade; modernismo brasileiro; poesia 
modernista.

	 Cómo citar este artículo (mla): Pasini, Leandro. “A poética de Losango cáqui, de Mário 
de Andrade: temporalidade e experimentação no modernismo brasileiro”. Literatura: 
teoría, historia, crítica, vol. 22, núm. 2, 2020, págs. 211-240.

Artículo original. Recibido: 20/12/19; aceptado: 19/02/20. Publicado en línea: 
01/07/20.



212

Pasini, Leandro · A poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade...

La poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade: temporalidad y experimentación  
en el modernismo brasileño

Este texto pretende volver a la poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade, un libro de poemas 
concebido y escrito a fines de 1922 y publicado solo a principios de 1926, en una versión parcialmente 
modificada. Aquí se argumenta que la falta de sincronía editorial, entre la escritura y la publicación, 
deformó la posición del libro en la temporalidad de la poesía modernista brasileña. A partir de su 
fortuna crítica, se busca entender la lógica temporal interna del libro, escrito en un momento en que 
Mário de Andrade y su grupo absorbieron aceleradamente las vanguardias europeas con un ímpetu de 
experimentación, el cual marca sobre todo los años de 1921-1924 del modernismo brasileño. Finalmente, 
se argumenta que Losango cáqui adquirió originalidad gracias a una refracción local del modernismo 
internacional, lograda a través de una reflexión poética en sintonía con su contexto.

Palabras clave: Losango cáqui; Mário de Andrade; modernismo brasileño; poesía modernista.

The Poetics of Losango Cáqui, by Mário de Andrade: Temporality and 
Experimentarion in Brazilian Modernism

This article aims at piecing together the poetics of Mario de Andrade’s Losango caqui, a book of poems 
conceived and written at the end of 1922 and only published in the beginning of 1926, in a partly revised 
version. Here I argue that the lack of editorial synchrony between the writing and the publishing of 
Losango caqui deformed its position in the temporality of Brazilian modernist poetry. Based on its 
critical heritage, I try to understand the temporal logic of the book, which was created in a moment 
when Mario de Andrade and his group were hastily absorbing the international avant-garde, with the 
experimental drive that characterizes the period from 1921 to 1924 of Brazilian modernism. Finally, I 
point out that Losango caqui’s originality is due to its local refraction of the international modernism, 
which was achieved by a poetics connected to its own context.

Keywords: Losango cáqui; Mário de Andrade; brazilian modernism; modernist poetry.



213

Literatura: teoría, historia, crítica 22·2 (2020) · pp. 211-240

Tenho todo um Mappa-mundi de estados-de-alma
Mario de Andrade, Losango cáqui xxiii

Sou brasileiro ou alemão?
Mario de Andrade, Losango cáqui xxix

A posição do livro na obra e na poética de Mário

Dentre os livros de poemas de Mário de Andrade, Losango 
cáqui (1926) é dos que menos tem recebido atenção da crítica. Esse 
fenômeno não se restringe aos leitores e críticos de sua poesia, 

pois o próprio Mário, ao reunir a sua obra poética no livro Poesias, em 
1941, mutilou significativamente Losango cáqui, reproduzindo somente 
dezenove de seus quarenta e cinco poemas, enquanto manteve onze dos 
vinte e dois de Pauliceia desvairada (1922), e deixou quase completos Clã 
do jabuti (1927) e Remate de Males (1930), além de acrescentar os livros A 
costela do grã Cão e Livro azul.1 A relativa resistência do próprio poeta em 
relação ao seu livro de 1926 — a qual procuraremos entender em momento 
posterior deste ensaio — foi reproduzida por sua fortuna crítica. Essa conta 
com basicamente dois momentos de destaque: os textos de recepção, muitas 
vezes polêmicos, dos próprios modernistas quando o livro foi finalmente 
publicado (pois sua escrita data de 1922), e teses e dissertações escritas a 
partir do começo dos anos 2000, por vezes com foco no expressionismo e 
na relação da obra de Mário de Andrade com a arte alemã.2

Este texto retoma a poética de Losango cáqui incorporando criticamente 
a própria lógica que gerou a sua pouca fortuna crítica e, ao entendê-la, 
remonta a poética do livro, em que entram, por um lado, um momento 
de absorção acelerada das vanguardas europeias — sobretudo francesa e 
alemã — com um ímpeto de experimentação que marca especificamente os 
anos de 1921-1924 do modernismo brasileiro; por outro, a falta de sincronia 
editorial entre a escrita e a publicação, o que deformou a posição do livro na 

1	 Poesias (1941) foi o último livro de poemas que Mário de Andrade publicou em vida. 
Lira paulistana seguida de O carro da miséria (1945) é de publicação póstuma.

2	 Penso especificamente em: Paula, Lopes, e Villela. Segundo Villela: “diferentemente de 
outras obras de Mário, Losango cáqui tem passado à margem da crítica” (11).



214

Pasini, Leandro · A poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade...

temporalidade da poesia modernista brasileira, principalmente no interior 
do grupo paulista.

Porém, antes de entrarmos na questão editorial, que determina a 
posição histórico-literária do livro, podemos apreendê-lo pela sua própria 
organização. Com poemas numerados em algarismos romanos, alguns com 
títulos adicionais, mas a maioria apenas numerada, Losango cáqui se constrói 
tematicamente em torno de dois eixos: o amor e os exercícios militares.3 
É desses últimos que decorrem o título do livro — o losango da cor do 
uniforme militar na roupa de arlequim do poeta de Pauliceia desvairada, e 
que é tematizado no poema xliii: “Afinal, / Este mês de exercícios militares: 
/ Losango cáqui em minha vida. // ... arlequinal...” (v. 30-33) — e a capa, 
na qual aparece um soldado sozinho, sentado, fumando em uma postura 
introspectiva. O título inteiro, no entanto, conta com um subtítulo: “ou afetos 
militares de mistura com os porquês de eu saber alemão”. Esse subtítulo 
diz muitas coisas. Em primeiro lugar, um romance ocorrido ao longo do 
mês de exercícios militares. Sabemos pelos poemas que é uma mulher loira 
ou ruiva, de “cabelos fogaréu”, que pode ser aproximada da personagem 
Fraulein, de Amar, verbo intransitivo, romance publicado em 1927. Em 
segundo lugar, o estudo dessa língua pouco corrente entre os modernistas 
de então — o alemão — pode estar relacionado à mulher (professora? 
falante?) ou à atividade de estudo que Mário levava a cabo nesses anos da 
cultura do expressionismo alemão. Do expressionismo, como trataremos 
adiante, parece vir a sugestão da temática militar. Além disso, das vanguardas 
europeias de que o expressionismo faz parte e que estavam em processo de 
aclimatação nesses primeiros anos de modernismo organizado no Brasil, 
o livro traz igualmente elementos experimentais relacionados com a vida 
cotidiana, a língua coloquial, a ambientação urbana, as analogias livres e o 
interesse pelo aspecto visual do poema.

No ano de 1922, em que Pauliceia desvairada é publicada, Mário escreve, 
além da primeira versão de Losango cáqui, um livro de poética: A escrava 
que não é Isaura, publicado somente em 1925. Cumpre notar que esse livro é 
parte de um esforço coletivo de aclimatação da arte moderna levado a cabo 
pelo grupo paulista reunido em torno da revista Klaxon (1922-1923), pois, 
paralelo ao livro de poética de Mário são publicados, em 1924, Natalika, 

3	 Para outra organização da temática do livro, com distribuição dos poemas a partir de 
seus temas, ver Villela (62).



215

Literatura: teoría, historia, crítica 22·2 (2020) · pp. 211-240

de Guilherme de Almeida, e Domingo dos séculos, de Rubens Borba de 
Moraes, ambos buscando a um tempo divulgar e justificar a arte moderna, 
bem como legitimar a atuação do grupo de que faziam parte. Em Natalika 
(nome de uma estátua indiana de mármore), Guilherme de Almeida defende 
a separação entre natureza e arte, com vantagem para a perenidade desta em 
relação ao efêmero da natureza. O propósito, enunciado apenas na parte final 
do livro (que pretende ser uma reflexão filosófica sobre a arte), é afirmar a 
artificialidade da arte e do artista para desembocar na arte moderna: cerebral 
e mesmo superior à natureza. Essa conclusão é apoiada em dois nomes de 
vanguarda europeia, como se vê na seguinte citação:

Já se tinha visto, copiado, interpretado, aperfeiçoado a mais não poder 
a natureza: agora era necessário contrariá-la, negá-la mesmo se preciso 
fosse. E veio a arte nova. Veio essa arte estranha, inquieta, infantil, inicial, 
ingênua, confusa, deformada, mórbida, incompreendida, negada; essa arte 
que parece uma pobre troça, mas que é profundamente dolorosa na sua 
aparência insignificante de blague doentia. Um poema de Blaise Cendrars, 
um quadro de Picasso são pequenas negações cerebrais da natureza. (79)

Não me deterei sobre a passagem, cuja análise da enumeração dos adjetivos 
atribuídos à arte moderna, da contraposição entre natureza e arte, do tom 
sapiencial que rege a maior parte do livro demandaria outro estudo, diferente 
deste. Aqui quero seguir o processo de racionalização da arte moderna em 
São Paulo entre os anos de 1921-1924, e que tem no livro de Guilherme de 
Almeida um momento de autoconsciência da autonomia da arte moderna e 
de suas conquistas técnicas. Contudo, o pensamento estético do livro confia 
tanto na universalidade conceitual da arte que acaba distanciando a arte 
moderna de suas manifestações concretas, antes fiando-se em um ideal tão 
belo e distante quanto a estatueta indiana que dá título ao livro.

Rubens Borba de Moraes opta por um estilo radicalmente diverso 
do que Guilherme de Almeida. A irreverência dá o tom da escrita e está 
em sintonia com a iconoclastia alegre dos tempos de Klaxon, o que se 
explicita na própria ideia de que “a arte moderna, canta a alegria de viver, 
não acredita em ‘gêneros’, mistura a água com o vinho” (68). Essa ideia 
da arte moderna como uma “arte de domingo” é apresentada, no entanto, 
com uma leveza de que não está ausente a autoironia: “Nossa época é o 



216

Pasini, Leandro · A poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade...

domingo dos séculos. Toda gente se diverte aos domingos, menos eu que me 
aborreço” (26). A despeito do tom, Rubens Borba demonstra possuir uma 
concepção segura de modernismo, quando assume que ele é um fato “como 
os aeroplanos, o bolchevismo, o fox-trot, o jazz-band” (24). A modernidade 
era uma transformação radical do mundo, que incluía a tecnologia, os 
transportes, a organização política, os costumes e a arte. Resumindo os seus 
argumentos quanto à poética modernista, Rubens Borba remonta, por um 
lado, a Henri Bergson (além de Jean Epstein) para se apoiar nas noções de 
intuição e subconsciente, por outro, em Rimbaud para reafirmar a “poesia 
do subconsciente” e a simultaneidade das sensações e das visões. Contudo, 
é interessante notar como em Domingo dos séculos a contribuição brasileira 
já figura como parte da modernidade internacional, não apenas em uma 
passagem em que os exemplos são em sequência direta Marcel Proust, 
Francis Picabia, Mário de Andrade e Luís Aranha (72), mas principalmente 
quando, em um ousado lance ideológico, confere “cor local” à arte moderna 
ao chamar os seus protagonistas (internacionais) de “Bandeirantes do 
pensamento” (26). O que poderia ser mais uma tirada espirituosa, entre 
tantas do livro, parece se tornar séria quando lemos que Rimbaud, “como 
um bandeirante paulista, sentia a ânsia pelas paisagens desconhecidas e, 
porque tinha na alma de iluminado, um verdadeiro inferno, deixou dois 
volumes: Illuminations e Une saison en enfer” (45).

A despeito da natureza questionável dessa aproximação, o que se vê é 
um esforço de conciliar um elemento local (paulista, no caso) com o alcance 
transnacional do modernismo artístico. É justamente nesse entrecruzamento, 
segundo a hipótese de leitura deste ensaio, que se encontram A escrava que 
não é Isaura e Losango cáqui, de Mário de Andrade. Estudo de maior fôlego 
ou, como diz o subtítulo, um “discurso sobre algumas tendências da poesia 
modernista”, A escrava... oferece farta citação da produção modernista in-
ternacional, incluindo, entre outros, Vicente Huidobro, Apollinaire, poemas 
dadaístas de Tristan Tzara, Luis Aragon e Philippe Soupault, Amy Lowell, 
Gottfried Benn, Pallazeschi e Maiakóvski. Além disso, entrelaçava a essas 
citações a produção do modernismo brasileiro, como poemas de Menotti 
del Picchia, Guilherme de Almeida, Ronald de Carvalho, Luís Aranha, 
Tácito de Almeida, trazendo também poemas em francês de Sérgio Milliet e 
Manuel Bandeira. Sua exposição teórica parte igualmente de Rimbaud e de  



217

Literatura: teoría, historia, crítica 22·2 (2020) · pp. 211-240

postulados da revista francesa L’esprit nouveau,4 de onde tira a fórmula de 
Paul Dermée “Lirismo + Arte = Poesia”, para elaborar a sua própria versão 
da relação entre “lirismo”, “moto lírico”, “subconsciente”, “associação de 
imagens”, “palavra solta”, e as necessidades de comunicação e ação, que 
entrariam como elementos conscientes na composição de um “poema”, o 
qual se diferenciaria, assim, da matéria-prima do “lirismo”, que, no entanto 
é o seu elemento primordial. Nesse sentido, Mário de Andrade propõe a 
seguinte fórmula: “Lirismo puro + Crítica + Palavra = Poesia” (A escrava 
205). Fazendo abstração de boa parte das propostas e formulações de Mário 
em A escrava...., gostaria de destacar dois momentos que conectam o livro 
de poética com Losango cáqui: o lirismo e a simultaneidade.

É sobretudo a partir do que Mário chama de “lirismo puro” que ele 
vai desenvolver o “diário militar” do ano de 1922, em que visa trazer suas 
cogitações “ao asfalto cotidiano da poesia de 1922” (A escrava 207), para 
lembrar uma expressão que o poeta utiliza em outro contexto em A escrava... 
Nesse sentido, na primeira versão de Losango cáqui (que foi reelaborada até 
a publicação final), Mário tinha em mente menos o poema como resultado 
final e mais um experimento lírico, seguindo à sua maneira a diretriz poé-
tica assim descrita: “na poesia modernista o lirismo puro é grafado com o 
mínimo de desenvolvimento que sobre ele possa praticar a inteligência” (A 
escrava 205). Assim, dois dos elementos mais originais de Losango cáqui 
certamente nascem desse impulso experimental inicial: a absorção da vida 
cotidiana e a linguagem coloquial, que grafavam as notações líricas depois 
organizadas como livro.

O “moto lírico”, como o chama Mário de Andrade, vincula-se à ideia de 
simultaneidade, que é a ideia-força de A escrava... Assim, as descobertas 
da poesia do subconsciente e as transformações materiais da modernidade 
são fenômenos articulados pela ideia de simultaneidade, o que leva Mário 
a concluir: “Estou convencido que a simultaneidade será uma das maiores 
sinão a maior conquista da poesia modernizante” (A escrava 273). Dada a 
geopolítica cultural que configura a dinâmica dos diversos modernismos 
locais e que constrange particularmente os países periféricos, era natural que 
o tema da simultaneidade fosse pensado igualmente no interior da dialética 
entre o local e o cosmopolita. Mário, que depois fará do nacionalismo 

4	 Sobre essa relação, ver Grembecki.



218

Pasini, Leandro · A poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade...

cultural praticamente uma missão (sem nunca ser patriota), nesse momento 
formula essa relação como o resultado da heterogeneidade de um mundo 
em processo de unificação e de que o modernismo é a expressão artística:

Sou brasileiro. Mas além de ser brasileiro sou um ser vivo comovido a que o 
telégrafo comunica a nênia dos povos ensanguentados, a canalhice lancinante 
de todos os homens e o pean dos que avançam na glória das ciências, das 
artes e das guerras. Sou brasileiro. Prova? Poderia viver na Alemanha ou 
na Áustria. Mas vivo remendadamente no Brasil, coroado com os espinhos 
do ridículo, do cabotinismo, da ignorância, da loucura, da burrice para que 
esta Piquiri venha a compreender um dia que o telégrafo, o vapor, o telefone, 
o Fox-Jornal existem e que a simultaneidade existe.5 (A escrava 266)

Losango cáqui é justamente o conjunto de poemas, ou de “anotações 
líricas”, em que a heterogeneidade dos elementos local e cosmopolita da 
poesia modernista se configuram de modo específico e original. Isso marcaria 
uma etapa particular no desenvolvimento da poesia modernista brasileira 
entre 1921-1924; porém, ao ser publicado em momento posterior, quando o 
ideal já era o poema construído e o nacionalismo literário havia se afirmado 
como a principal plataforma do movimento, Losango cáqui demanda uma 
historiografia não linear do modernismo brasileiro para que sua poética 
possa ser reconstituída, o que passa necessariamente pelas condições de 
publicação do grupo modernista paulista.

Questão editorial

Losango cáqui é publicado em 1926 pela Editora A. Tisi, na verdade, 
Antonio Tisi, dono da Livraria Italiana, localizada no Largo de São Bento, 
em São Paulo. Pela mesma editora Mário ainda publica os contos de Primeiro 
andar (1926) e o romance Amar, verbo intransitivo (1927). No entanto, 
essa relação com Antonio Tisi foi pontual, pois, ao longo da década de 
1920, Mário de Andrade custeou a própria obra, o que está documentado 
em sua correspondência, como nesta passagem de 4 de outubro de 1925 a 
Anita Malfatti: “o dinheiro que posso economizar é pra pagar a edição do 

5	 Grifo do original. 



219

Literatura: teoría, historia, crítica 22·2 (2020) · pp. 211-240

Losango Caqui” (Zilberman 117). A posição de Mário reflete a condição 
generalizada do escritor, sobretudo dos poetas, ao longo da década em 
questão. Zilberman assim descreve a situação: “Nas vésperas da Semana de 
Arte Moderna, o Brasil apresenta um quadro editorial bastante medíocre: 
poucas as editoras, reduzidas as possibilidades de remuneração do trabalho 
artístico” (115).6 Os efeitos desse circuito editorial incipiente são ainda 
mais drásticos quando se trata de movimentos de inovação estética, cuja 
expectativa de recepção e absorção pelo público é mínima. Por conta disso, 
os grupos modernistas em geral (ou de vanguarda, não estou trabalhando 
com a distinção entre os dois termos) buscaram uma base editorial para a 
sua existência concreta: os futuristas italianos tinham a editora Poesia; os 
franceses, a Au Sans Pareil; os ingleses, a The Egoist Press; os estaduninenses, 
a Alfred Knopf; os expressionistas alemães, a Kurt Wolff e a Rowohlt; os 
cubofuturistas russos investiram pesadamente em edições pequenas e 
muitas vezes artesanais; os argentinos, o Editorial Proa; os modernistas 
árabes sediados em Beirute dispunham da Shi’r, editora homônima à revista 
do grupo; os antilhanos e africanos francófonos (sobretudo senegaleses) 
da Négritude fundaram em Paris a editora Présence Africaine, igualmente 
homônima à sua revista, entre outros exemplos possíveis.

No modernismo brasileiro, a relação entre os grupos locais e essa base 
editorial foi diferente, e definiu em grande medida a imagem que se conso-
lidou de certos grupos, bem como a sua temporalidade histórico-literária. 
Em alguns casos, a exemplo de Belo Horizonte, essa circunstância adiou a 
publicação das obras do grupo, como as de Carlos Drummond de Andrade, 
João Alphonsus e Emílio Moura, que só publicam a partir de 1930, separando 
toda a sua produção da década de 1920 da esfera editorial do livro. A opção 
algumas vezes era buscar editoras pouco simpáticas às plataformas artísticas 
das obras, conforme se verifica com Manuel Bandeira, que publica Poesias, 
em 1924, pela Tipografia da Revista de Língua Portuguesa, de gosto mais 
parnasiano, ou com a edição fracassada de Pauliceia desvairada pela editora 

6	 Ainda comenta especificamente sobre a “trajetória editorial de Mário de Andrade”: “ele 
aceitou editar os livros por sua própria conta, valeu-se de suas relações pessoais para fazer 
as obras circularem e não considerou a hipótese de o autor se profissionalizar” (115). A 
situação de Mário é radicalmente modificada nos anos 1940, quando é sistematicamente 
editado e re-editado pela editoria da Livraria Martins, para a qual organiza a edição de 
suas obras completas.



220

Pasini, Leandro · A poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade...

de Monteiro Lobato, que a princípio acenou positivamente e, em seguida, 
declinou a publicação da obra.

Alguns grupos modernistas tiveram editora, como o gaúcho, em que a 
Editora da Revista do Globo, dirigida por Mansueto Bernardi, tinha simpatia 
pelo movimento e publicava os seus poetas sistematicamente. Além dele, o 
grupo mineiro de Cataguases teve o Editorial Verde, e o grupo Verde-Amarelo, 
dissidente de Klaxon, contou com a editora Hélios, que publicou Menotti 
del Picchia, Cassiano Ricardo e Plínio Salgado, entre outros. Com isso, o 
percurso poético de Augusto Meyer, por exemplo, tem um acompanhamento 
editorial muito mais lógico do que o de Mário de Andrade, bem como o 
próprio Cassiano Ricardo, que publica seguidamente pela Hélios Vamos caçar 
papagaios (1926), Borrões de verde e amarelo (1927) e Martim Cererê (1928), 
além da plataforma ideológica do grupo, O Curupira e o Carão, lançada 
pela mesma Hélios em 1927. Já os membros de Klaxon, embora tivessem 
muito dinheiro, entre eles estavam Paulo Prado e Oswald de Andrade, o 
qual custou a publicação de Pau Brasil (1925) pela francesa Au Sans Pareil, 
não tinham uma editora comprometida com o movimento. Mesmo a revista 
Klaxon era cotizada. Assim, várias obras de membros do grupo não foram 
publicadas em seu momento, como Cocktails, de Luís Aranha, ou O Túnel, 
de Tácito de Almeida (que à época assinava Carlos Alberto de Araújo), que 
só vieram a público décadas mais tarde,7 e as obras de Mário de Andrade, 
Losango cáqui e A escrava que não é Isaura, que estamos acompanhando.8

Por essa razão, a temporalidade de um livro, do ponto de vista público 
e material, depende de um fator externo à própria escrita da obra, isto é, 
de uma editora. Dessa perspectiva, o tempo qualitativo da história literária 
— em que uma obra ocupa o espaço público, recebe atenção da crítica e 
potencialmente participa como estímulo à criação de novas obras — é um 
tempo atrelado, em grande medida, à história material da literatura. Isso foi 
determinante na recepção crítica de Losango cáqui, como veremos a seguir.

7	 Os dois livros foram publicados na década de 1980, ver Aranha, e Almeida (Tunel).
8	 Isso lembra o caso do modernismo português do grupo de Orpheu, cujos membros 

só publicaram em revistas, e não em livros — o livro Dispersão (1914), de Mário de 
Sá-Carneiro, é anterior à revista, cujo primeiro número é de 1915.



221

Literatura: teoría, historia, crítica 22·2 (2020) · pp. 211-240

Temporalidade no interior do movimento modernista

A questão editorial levava então a uma falta de sincronia entre o momento 
da escrita do livro e o seu momento de publicação. Muita coisa aconteceu 
no modernismo brasileiro entre 1922 e 1926, dentre outras, os programas 
e manifestos do nacionalismo literário (Pau-Brasil, Verde-Amarelismo, 
Anta) e a busca de uma obra literária que fosse, nesse sentido, constitutiva 
de um esforço formal consciente de construção de uma literatura nacional. 
O próprio Mário já havia dado esse passo em 1924 com a publicação do 
longo poema “Noturno de Belo Horizonte” na revista Estética e o fará como 
programa explícito em Clã do jabuti (1927), como o próprio título indica.

Quando Losango cáqui é publicado, a questão principal que ele levanta 
em sua recepção crítica é menos a análise de sua proposta estética do que 
saber se ele é ou não poesia, tema presente na própria “Advertência” em 
prosa que Mário fez como introdução ao livro. Aí ele diz que raramente teve 
a “intenção de poema” nos “versos sem títulos” do livro; em seguida, coloca 
sob suspeita essa “poesia-de-circunstância”, pois não teria a “característica 
de universalidade”, que seria um dos “principais aspectos da obra-de-arte” 
(Poesias completas 133). Mário já tinha em mente sua nova poética, conso-
lidada pelos longos poemas nacionalistas “Carnaval Carioca” e “Noturno 
de Belo Horizonte”, que formam, com os “Dois poemas acreanos”, o eixo 
artisticamente mais ambicioso de Clã do jabuti, pois teriam, pela imersão 
poeticamente orientada e pela ambição hermenêutica de descoberta do País 
não oficial, a intenção de poema. Manuel Bandeira, o maior interlocutor 
de Mário à época, ao receber por carta a nota que a seria a “Advertência”, 
demonstra o mesmo grau de consciência, como responde em carta de 23 
de novembro de 1923:

entendo o que queres dizer no prefácio [“Advertência”]. E isso porque li o 
“Carnaval [Carioca]”. Este tem linhas mais monumentais. Acho também que 
será nos grandes poemas deste gênero que poderás dar toda a tua medida. 
O resto, ao lado, fica parecendo treino. (Citado em M. A. Moraes 107)

A compreensão demonstrada por Manuel Bandeira, não somente na 
correspondência com Mário como na resenha do livro publicada na Revista 
do Brasil 2ª fase, de 30 de setembro de 1926, não será a tônica das resenhas de 



222

Pasini, Leandro · A poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade...

Losango cáqui, sobretudo fora do núcleo modernista mais próximo de Mário.9 
Menotti del Picchia, ex-companheiro de Klaxon em 1922 e verde-amarelista 
em 1926, exemplifica a atitude hostil ao livro em uma resenha reproduzida 
e respondida por Mário em Terra roxa... e outras terras n. 2. A despeito da 
intenção polêmica e mesmo injuriosa da resenha de Menotti e da resposta 
de Mário, a dessincronia entre a escrita e a publicação de Losango cáqui é 
tematizada por Menotti: “O Losango cáqui justificava-se há três anos. Nesse 
tempo, tudo servia. [...] Hoje é coisa ridícula” (4). O tom insultuoso não 
impede que Menotti capte dois procedimentos centrais do livro: o caráter 
imprevisto das analogias livres, que para o resenhista fariam do poeta um 
pejorativo “cigano mental”, e o psicologismo poético, que busca captar o 
lirismo em sua nascente como algo ainda fragmentário, anterior ao trabalho 
da consciência, o que Menotti entende como enganação poética ou, em suas 
palavras: “As larvas passam-se por corpos” (4).

O entendimento de que os procedimentos do livro sofreram a ação do 
tempo no interior do desenvolvimento poético do modernismo brasileiro 
reaparece na resenha de Sérgio Milliet, publicado no número três de Terra 
roxa... e outras terras, ao enfatizar a dificuldade que isso trazia para a leitura 
dos poemas, “porque obriga a gente a se colocar em duas épocas diferentes. 
Isto contínua e simultaneamente Mário escreveu o livro em 1922 e corrigiu 
ele em 1925. Abrasileirou-o. E de tal maneira que o tornou quase disforme” 
(3). Essa disformidade é desdobrada pelo crítico, que afirma: “Para o 
passado, isto é, 1922, é excelente. Livro sem defeito para o modernista de 
então”, pois ele teria as qualidades dos processos poéticos do momento: 
“Livro sincero, sintético, sentimental, espirituoso” (3). Entretanto, Milliet 
descreve o esforço necessário para esse entendimento e o resultado pouco 
favorável ao livro: “Mas é quase impossível a gente se transportar assim, 
sem um recolhimento bastante prolongado, para uma época já bastante 
remota. Insensivelmente volta-se agora para o presente. E agora, acho esses 
poemas do Losango Cáqui desiguais. E até meio passadistas” (3). Caberia 
então a pergunta: passadistas em relação a qual presente? O próprio rese-
nhista parece responder à questão quando elogia e toma como referência 

9	 Em carta de 21 de fevereiro de 1926, Mário comenta com Bandeira: “O Losango você não 
pode imaginar que escândalo e que irritação causou aqui”. A que se segue uma descrição 
da posição hostil de alguns jornais de São Paulo (M. A. Moraes 274).



223

Literatura: teoría, historia, crítica 22·2 (2020) · pp. 211-240

“Losango cáqui xxxi”: “o delicioso poema ‘Cabo Machado’. Este sim. Este 
é modelo para nosso brasileirismo estético” (3).

Se o nacionalismo poético é o paradigma de Sérgio Milliet em 1926, 
Martins de Almeida, a principal figura crítica do grupo belo-horizontino, 
prefere centrar a sua análise de Losango cáqui, presente no número cinco 
de Terra roxa... e outras terras, na questão técnica, realçando o elemento 
analítico do verso, a prática da simultaneidade poética e sua dimensão 
“cinematográfica”, concluindo que: “A frase poética tem que sofrer inte-
riormente toda sorte de elipses abreviações sínteses, tem de se fragmentar 
para exprimir o movimento particular do seu espírito” (4). Trata-se de uma 
análise mais próxima da estrutura formal do livro, o que vai ao encontro 
da resenha de Manuel Bandeira já referida anteriormente, a qual unifica a 
leitura técnica e o critério de brasilidade poética em uma fina apreensão 
da arquitetura do livro. Bandeira enuncia os eixos temáticos do amor e do 
reservista na exposição cromática da obra: “A cor complementar do cáqui 
dos exercícios militares foi no caso o ruivo duns cabelos fogaréu” (179). Em 
torno desse núcleo temático se devolve a técnica do “automatismo psíquico 
de imagens declanchado por uma palavra possivelmente denunciadora 
de complexo” (180). O automatismo está articulado à “espontaneidade 
lírica”, que responde em grande medida à opção pela língua coloquial e 
ao ambiente cotidiano dos poemas. Aí Mário põe em cena o que Bandeira 
chama: “Psicopoesia experimental. Poesia em estado nascente” (180).

Essa compreensão de Manuel Bandeira se deve, como veremos em seguida, 
à familiaridade que ele teve com o livro desde a sua primeira versão, que 
Mário lhe envia em 15 de novembro de 1923. Isso, no entanto, é um frágil 
contraponto diante da temporalidade problemática de Losango cáqui, pois o 
quadro artístico-cultural imediato de sua publicação é o da consolidação poética 
do nacionalismo cultural brasileiro, enquanto o quadro artístico-cultural de 
sua escrita é o da experimentação poética das vanguardas internacionais e 
de sua possível absorção no contexto local. Caberia aqui, então, para abordar 
devidamente a poética do livro, pensá-lo tal qual concebido e realizado entre 
fins de 1922 e 1923, bem como alguns desdobramentos poéticos de sua edição 
até vir a público no início de 1926.



224

Pasini, Leandro · A poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade...

Poética sincrônica ao tempo de sua escrita

O momento do modernismo em São Paulo que vai de 1921 a 1923 é o de 
leituras constantes e entusiasmadas da produção artística das vanguardas 
internacionais, sobretudo a francesa, mas não só. Desse contexto fazem 
parte: Pauliceia desvairada; os nove números da revista Klaxon, com poemas 
de Sérgio Milliet, Tácito de Almeida, Luís Aranha (lembrando que um dos 
seus principais poemas, “Drogaria de Éter e de Sombra”, sairia no número 
quatro da revista carioca Estética, que não foi publicada); os livros de 
codificação da poesia modernista já citados — Natalika, de Guilherme de 
Almeida, Domingo dos séculos, de Rubens Borba de Morais, e A escrava que 
não é Isaura, de Mário de Andrade —; além de Losango cáqui. Tratava-se 
então de um momento de acelerada leitura e adaptação de autores europeus, 
sobretudo de Guillaume Apollinaire, Blaise Cendrars e do pensamento 
estético da revista francesa L’Esprit nouveau (1920-1925), a que se soma, 
no caso de Losango cáqui, uma leitura pessoal do expressionismo alemão.

É um momento essencialmente de absorção e de experimentações que 
levou Mário a escrever Losango cáqui, composto, segundo ele, de “Sensações, 
ideias, alucinações, brincadeiras, liricamente anotadas”, ou seja, “anotações 
líricas de momentos de vida e movimentos subconscientes” as quais, 
ainda segundo o poeta, “consagram e perpetuam essa inquietação gostosa 
de procurar” (Poesias completas 10). Desse modo, Mário trabalha com a 
“notação lírica”, o estado de poesia, o circunstancial tal qual refratado pela 
sensibilidade, e não o poema pensado, polido, “finalizado”, uma espécie de 
sequência radiográfica da sensibilidade, e não um livro de poemas no sentido 
tradicional. Esse procedimento já é observado nas duas primeiras estrofes 
do primeiro poema do livro (“Losango cáqui i”), que, após enunciar na 
primeira estrofe o que será um dos refrãos do livro: “Meu coração estrala. 
/ Esse lugar-comum inesperado: Amor” (123), repõe na estrofe seguinte 
esse tipo de espasmo amoroso em uma situação cotidiana (o poeta está 
no bonde), transfigurada por uma série de associações livres composta de 
imagens imprevistas:

Na trajetória rápida do bonde...
De Sant’Ana à cidade.
Da Terra à Lua



225

Literatura: teoría, historia, crítica 22·2 (2020) · pp. 211-240

Julio Verne
Atravessei o núcleo de um cometa?
Me sinto vestido de luzes estranhas
E da inquietação fulgurante da felicidade. (123)

O caminho do bonde, captado pelo estado consciente do eu lírico que 
se encaminha do bairro onde ocorrem os exercícios militares (Santana) 
até o centro da cidade, também “estrala” e, subitamente, o poema sai de 
órbita, indo em direção ao mundo da lua, o que leva à referência livresca 
de Julio Verne e sua conotação de ficção científica, passando-se então da 
lua ao núcleo de um cometa e sua maior aceleração. Até aí, estamos diante 
da sensação do “estralo” e suas analogias de movimento (relacionadas ao 
bonde). Nos dois versos seguintes, a nova órbita da estrofe corresponde à 
sensação amorosa: as luzes estranhas (vinculadas a cometas e ao espaço, 
talvez ao céu estrelado) e o brilho, agora interiorizado, mas igualmente em 
movimento (“inquietação fulgurante”), da felicidade.

Mário explica parte dessa poética experimental em A escrava..., seguindo 
a linha psicologista que afirma que o movimento lírico, ou moto lírico, nasce 
no subconsciente, no eu profundo, e se manifesta de modo desordenado — o 
que ele chama de “lirismo”. A poesia seria a modelação consciente e paciente 
desse estado de coisas, afiando e dando forma mais adequada à expressão do 
“moto lírico”. A poesia modernista, prossegue Mário, havia criado técnicas 
novas para a expressão desse lirismo. Seriam elas: o verso livre, a rima livre 
e a vitória do dicionário (o valor poético da palavra solta, e não na frase 
sintática). Também acrescenta a substituição da ordem intelectual pela 
ordem subconsciente, rapidez e síntese, polifonismo (A escrava 226). Em 
Losango cáqui, como vimos na estrofe citada, estão presentes a associação 
de ideias (ordem subconsciente) e a captação do fato bruto, do imediato, 
incluindo a linguagem da imediatidade — a língua coloquial, o que conecta 
mais diretamente o livro com o modernismo brasileiro que se lhe seguiu.

Essa aproximação da língua falada recebeu o comentário crítico 
positivo de Manuel Bandeira em carta de 29 de janeiro de 1926, logo após 
o recebimento do livro publicado: “O abrasileiramento todo está bom” 
(citado em M. A. Moraes 271). Isso indica que, se não houve uma alteração 
radical da poética que está no cerne do “diário militar”, houve uma série 
de modificações no livro que estão relatadas na correspondência de Mário 



226

Pasini, Leandro · A poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade...

e Bandeira. Aí lemos o embrião da ideia em carta de 6 de junho de 1922, 
em que Mário fala sobre o projeto de “livro que não terá nome. As poesias 
também não terão nome. Mais ou menos: cinestesias objetivadas” (citado 
em M. A. Moraes 64). Essa primeira ideia aparece realizada em carta de 
outubro do mesmo ano: “Fiz uma espécie de diário em verso do meu tempo 
de serviço militar” (citado em M. A. Moraes 72). O poeta paulista volta a 
referir-se ao livro em dezembro de 1922 e em agosto de 1923, em que envia 
uma versão um pouco diferente do poema “Losango cáqui xvii”, até enviar 
o livro completo para o seu amigo em 15 de novembro de 1923.

Bandeira dedica duas cartas ao livro, com comentários críticos e sugestões 
de modificações de versos, em 23 de novembro e 11 de dezembro de 1923. Mário 
é bastante receptivo às sugestões e responde em carta de dezembro de 1923: 
“Recebi tuas duas cartas sobre Losango cáqui. Quase todas as tuas observações 
foram aceitas imediatamente” (citado em M. A. Moraes 111). Ao longo do 
ano seguinte, Mário passa a enviar novos poemas, como “Tabatinguera” e “A 
escrivaninha”, posteriormente incorporados a Losango cáqui e que comporiam 
uma parte (não realizada) chamada “Ciclo do Flamingo”, referência ao poema 
“Flamingo”, de estética diferente da inicial do livro.

Esses poemas posteriormente incorporados ao plano inicial do livro 
(“ii. Máquina de Escrever”, “x. Tabatingüera”, “xxi. A Menina e a Cantiga”, 
“xxiv. A Escrivaninha”, “xxvii. A Menina e a Cabra”, “xxviii. Flamingo”, 
“xxx. Jorobabel”, “xli. Toada sem Álcool”, “xliv. Rondó das Tardanças” e 
“xlv. Toada da Esquina”) apontam para concepções de poesia diferentes de 
Mário e Bandeira nas cartas trocadas entre 1924 e 1925. Além das reiterações 
de ambos os lados da necessidade e da dificuldade de publicar o livro, há 
questões de poéticas que são debatidas. Mário se distancia do que chamou 
de poesia do “lirismo” ao escrever a “Advertência” ao livro, pontuando 
em carta de 29 de dezembro de 1924: “A sinceridade sem vergonha que o 
modernismo às vezes usou é um erro. Daí aquela minha dúvida expressa 
no prefácio do Losango cáqui, se temos direito de chamar poesia aos nossos 
movimentos líricos” (citado em M. A. Moraes 170), o que leva Mário a 
acrescentar poemas ao livro, que se torna mais heterogêneo, embora não 
comprometa a sua unidade. Bandeira, ao contrário, defendia o lirismo como 
elemento central e definidor do poema, como quando comenta o livro Kodak, 
de Blaise Candrars, em carta de 16 de abril de 1925, e elogia a “reportagem 
lírica”, o “lirismo puro” e conclui: “O seu Losango cáqui tem isso também. 



227

Literatura: teoría, historia, crítica 22·2 (2020) · pp. 211-240

Não é a maior delícia do lirismo?” (citado em M. A. Moraes 198). No mesmo 
sentido, Bandeira sente a discrepância presente na edição de 1926: “O livro 
como o li no Rio [em 1923, pois em 1926 o poeta está em Pouso Alto, com 
Ribeiro Couto] tinha mais unidade” (citado em M. A. Moraes 271).

A forma definitiva de Losango cáqui não é, portanto, uma simples 
transposição da poética do fim de 1922 para o começo de 1926, pois sofre 
a ação dos debates e das mudanças das próprias concepções poéticas de 
Mário. Trata-se, então, de uma poética em processo, cuja experimentação 
é sensível à história da poesia de que, no Brasil, ela é uma das protagonis-
tas. Considerando esse caráter experimental, vou me ater, a seguir, a dois 
momentos do núcleo mais orgânico do livro — do diário de exercícios 
militares — para apreender a natureza simultaneamente local e cosmopolita 
da poética de Losango cáqui.

Experimentação formal I – aspecto visual do poema

Ao longo do livro, Mário dispõe de uma série de recursos para enfati-
zar o aspecto visual do poema: recuo de versos, profusão de travessões e 
reticências, uso sistemático de palavras inteiras em letras maiúsculas com 
efeito de ênfase, alongamento de onomatopeias, emolduramento de estrofe. 
Foram justamente esses recursos que chamaram a atenção de Haroldo de 
Campos, em uma das poucas ressalvas positivas que fez em relação à poesia 
de Mário de Andrade, notou a concisão de alguns poemas de Losango cáqui:

Só em Losango cáqui, publicado em 1926, em alguns poemas isolados como 
os de no. xiv (“O Alto”) e xxvi, Mário ensaiaria uma concisão paralela 
àquela praticada exemplar e sistematicamente por Oswald em Pau-Brasil. 
Mas, mesmo no Losango — a coletânea mais experimental e enxuta de 
Mário — subsiste a marca renitente do sentimentalismo (“Quando a primeira 
vez apareci fardado/Duas lágrimas ariscas nos olhos de minha mãe...”) e 
ocorre o soneto demonstrativo (poema xxxiii-bis – “Platão”), o soneto-
-para-mostrar-que-o-autor-sabia-fazer-sonetos.... (xvii).10

10	 Ainda sobre o aspecto visual do livro, a sua capa, feita por Di Cavalcanti, tem ganhado 
destaque em estudos recentes sobre Losango cáqui: “Na imagem, um soldado está sentado 
em posição de descanso, fumando cachimbo e portando sua arma em uma paisagem que 
não remete claramente nem à cidade nem à natureza. Ou seja, o soldado não é, de fato, 



228

Pasini, Leandro · A poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade...

Dessa citação de Haroldo, destaco “Losango cáqui xiv”, que traz também 
o título de “O ‘Alto’”:

Tudo esquecido na cerração.
... um-dois, um-dois, um-dois, um-dois, um-dois,
um-dois, um-dois, um-dois
	 árvore
um-dois, um-dois, um-dois, um-dois,
um-dois
	 árvore
		  um-dois, um-dois, um-
			   árvore
				    dois,
um-dois, um-dois, um-dois, um-dois, um-dois
um-dois,
	 primeiro apito
		  um-dois,
		  um-dois,
			   um:
		  — prraá.
— Cutuba! (133)

O título “Alto” remete ao comando militar para que os soldados sus-
pendam a marcha, ou seja, ao fim da marcha, que é tematizada como o 
ponto mais importante do poema. O ritmo da marcha é veiculado pela 
visualização de uma repetição “um-dois”, entrecortada pelas árvores (em 
caixa alta no poema) que o eu lírico vê ao longo do caminho até ouvir o 
apito final, expresso pela onomatopeia “prraá”, com uma expressão coloquial 
de satisfação, “cutuba”, que significa algo do tipo “que bom!”, “legal”. Esse 
aspecto visual de “Losango cáqui xiv” tem como objeto dar visibilidade 
aos efeitos psicológicos fatigantes do exercício militar, que prendem a 
subjetividade lírica em uma repetição maçante, provoca o esquecimento 

um soldado: não está em posição de ataque, nem demonstra fúria ou medo; está, antes 
sim, perdido em devaneios, com seu olhar baixo, tal como Mário de Andrade descreve 
a si mesmo durante os exercícios militares, uma figura avessa, à margem” (Lopes 42). 
Ver também Villela (55).



229

Literatura: teoría, historia, crítica 22·2 (2020) · pp. 211-240

da vida pré-exercícios (“Tudo esquecido na cerração”) e é alternado com 
curtos momentos de distração, eles mesmos repetitivos, com a presença de 
três árvores na marcha poética. Como um modo de estudar a relação entre 
o elemento poético visual e o ritmo repetitivo, esse poema pode funcionar 
como um pequeno prisma e ser situado como um critério de aproximação 
de outros poemas modernistas, de grupos literários relativamente distantes 
do grupo paulista.

Comparável a “Losango cáqui xiv” é o poema sem título do poeta 
surrealista japonês Haruyama Yukio (春山行夫) que repete oitenta e quatro 
vezes o sintagma “白い少女” (Shiroi Shōjo) [Meninas brancas] (citado em 
Nakano 62-63):

白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女  
白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女  
白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女  
白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女  
白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女  
白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女  
白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女  
白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女  
白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女  
白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女  
白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女  
白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女  
白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女  
白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女　白い少女  

Haruyama fez parte do grupo surrealista japonês, cuja atuação se adensa 
a partir de 1927 com as revistas Rosa, magia teoria (薔薇・魔術・学説 Bara, 
majutsu, gakusetsu), O fogueiro perfumado (馥郁タル火夫ヨ Fukuikutaru 
kafuyo) e O sol trajado (衣装の太陽 Isho no taiyo) e se consolida no ano 
seguinte com a principal revista do movimento, Poesia e poética (詩と詩
論 Shi to shiron, 1928-1931), de que foi editor. O poema reproduzido foi 
publicado no livro Seção transversal da planta (植物の断面Shokubutsu no 
danmen), de 1929, e é parte dos experimentos levados a cabo por Haruyama 



230

Pasini, Leandro · A poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade...

e Kitasono Katue, que buscavam responder à poesia visual francesa de Um 
jogo de dados de Mallarmé e dos caligramas de Apollinaire, aproveitando o 
elemento pictórico da escrita japonesa para criar formas poéticas em que 
o ritmo visual do poema se sobrepusesse ao conteúdo das palavras (Solt 
73-76). Dentre as interpretações de “Meninas brancas”, estão as de que se 
trata de um grupo de meninas brancas, de um encontro para um evento 
atlético ou de meninas brancas em formação (Solt 75). Seja como for, a 
proliferação de um mesmo sintagma impõe um ritmo em que movimento 
e repetição se articulam, criando, em outro contexto cultural modernista, 
um mesmo padrão formal.

O poema de Haruyama dá ênfase ao caráter regular da repetição, em 
um bloco unificado, enquanto o poema de Mário inclui na monotonia da 
marcha um elemento circunstancial e coloquial. Em outro experimento em 
que a visualidade é um aspecto determinante, Velimir Khlebnikov, em um 
poema igualmente sem título, traz uma sequência de neologismos:

Зарошь 
дебошь 
варошь 
студошь 
жарошь 
сухошь 
мокошь 
темошь. (Khlebnikov 274)

Publicado em 1913 no almanaque dos futuristas russos chamado Missal 
dos três (Требник троих Trebnik troikh) — sendo o próprio título um 
exercício de invenção aliterativa, já que são quatro os participantes do 
almanaque: os irmãos David e Nikolai Burliuk, Maiakóvski e Khlebnikov 
—, a sequência de palavras poderia ser transliterada aproximadamente 
como: Zarosh, debosh, varosh, studosh, jarosh, sukhosh, mokosh, temosh. 
Embora neologismos, não é improvável que, para o leitor russo algumas delas 
tenham conotações no léxico comum, como “дебошь”, próxima de “дебош” 
(a transliteração seria igual, pois o “ь” russo indica uma palatalização na 
pronúncia que não seria marcada e que continuaria “debosh”), o mesmo que 
“deboche” em português. Markov, em sua História do futurismo russo, elogia 



231

Literatura: teoría, historia, crítica 22·2 (2020) · pp. 211-240

vivamente os poemas de Khlebnikov nesse almanaque, que mais se parecem 
a fragmentos experimentais: “mesmo algumas das simples enumerações de 
neologismos impressos um embaixo do outro são poemas bem-sucedidos” 
(58).11 A verticalização da enumeração dá ao poema um aspecto visual ao 
repetir sempre o final “ошь”, unificando o aspecto sonoro, presentes como 
rimas finais, e o aspecto visual, tornando o poema apreensível visualmente 
mesmo para quem não compreenda russo (afinal, ainda para aqueles que 
entendam a língua, o poema se afigura pouco compreensível, visto que é 
feito de neologismos). “Zarosh” investe, assim, na incompreensibilidade 
semântica de um modo ainda mais radical do que “Meninas brancas” e 
“Losango cáqui xiv”. Comparado a esses dois, o poema de Khlebnikov 
mantém a forma de um bloco visual, como o de Haruyama, e o jogo entre 
repetição e diferença que se assemelha mais às contraposições “um-dois”, 
“árvore”, de Mário, ou seja, sua imagem é próxima de “Meninas brancas” 
e sua cadeia sonora está mais perto do ritmo de “Losango cáqui xiv”.

Por fim, a possibilidade de dar visibilidade ao ritmo e separá-lo da 
própria cadeia sonora que foi incialmente sua base poética, aparece também 
em uma criação de Man Ray que já está na fronteira entre poema e artes 
visuais (ver figura 1):

Disposto como se fosse um poema, com título, estrofe e versos, essa obra 
publicada na revista dadaísta 391, número dezessete, de 1924, prescinde de 
palavras e, no entanto, pelos espaços no interior das grossas linhas pretas, 
pode-se ler uma reprodução visual do ritmo poético. Richter o lê como 
um “poema mudo” (120) elaborado no interior das transgressões poéticas 
dadaístas. Entendido desse modo, Man Ray estaria colocando a visualidade do 
ritmo acima mesmo da expressão verbal. No limite, tomando a via pictórica 
de Man Ray, é o caso de perguntarmos se “Losango cáqui xiv” não poderia, 
ao contato com esses poemas, ser desfamiliarizado a ponto de imaginarmos 
que alguém que não conhecesse nem a língua portuguesa, nem o alfabeto 
latino, ainda assim conseguiria captar a visualidade rítmica que o poema traz. 
Lembrando que a visualidade dos quatro poemas é uma função do ritmo, 
pois eles não aumentam de modo desproporcional as fontes das palavras 
nem as decompõem ou separam as letras e tampouco tentam desenhar com 
os versos. O “poema mudo” de Man Ray, nesse sentido, traz um tipo de grau 

11	 Tradução nossa. No original: “Even some of the mere enumerations of neologisms printed 
one under another are successful poems”.



232

Pasini, Leandro · A poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade...

zero do ritmo que, dialeticamente, se enrijece e se cristaliza em uma imagem 
sem sons. Retornando a “Losango cáqui xiv”, é como se o poema tornasse 
mais evidente, agora, a sua dupla característica de imagem — de repetições 
em disposição espacial fixa, imóvel — e de ritmo, em que a cadeia sonora 
mimetiza a fadiga psicológica da marcha, remetendo, assim, ao movimento, 
e não à fixidez. Com isso, tanto pela imagem quanto pelo ritmo, “Losango 
cáqui xiv” permite constelar três poemas de outros circuitos de vanguarda 
a partir do aprofundamento em sua lógica interna.

Figura 1. “Sem título”. Dada: Art and Anti-Art por Hans Richter. Londres, 
Thames and Hudson, 1970, p. 121.



233

Literatura: teoría, historia, crítica 22·2 (2020) · pp. 211-240

Assim, tentou-se aqui colocar as vanguardas internacionais em contato 
tendo como base algum elemento formal comum. Embora as diferenças 
sejam tão evidentes que não precisam ser ressaltadas, o que têm em comum 
é o esforço de pensar tão radicalmente o ritmo (a lógica de repetição e 
diferença) a ponto de torna-lo palpável, concreto. Essa concretização do 
ritmo leva dialeticamente à passagem do elemento musical no elemento 
pictórico, do temporal no espacial. Isso demonstra de modo aproximada-
mente simultâneo, como grupos modernistas/de vanguarda colocaram em 
movimento um processo de reflexão e criação poética que a um tempo os 
aproxima em determinado ponto e os diferencia em suas especificidades, 
de que a língua é a mais evidente e que, entretanto, mesmo a sua incomu-
nicabilidade pode ser atenuada pela compreensibilidade do procedimento 
poético. Contudo, se a relação entre ritmo e visualidade mais aproxima do 
que distingue o modernismo brasileiro de seus pares em outros lugares, 
a relação com o expressionismo vai ser um fator de autorreflexão local.

Experimentação formal ii — Expressionismo  
e “os porquês de eu saber alemão”

Dentro desse quadro das vanguardas internacionais, Losango cáqui 
tem uma posição específica explicitada pelo seu subtítulo: “afetos mi-
litares de mistura com os porquês de eu saber alemão”. A sua relação 
com o expressionismo alemão, que se infere do subtítulo, é postulada 
com muito acerto por Paula, em sua tese O expressionismo na biblioteca 
de Mário de Andrade: da leitura à criação (2007). Ela acompanha, entre 
outras referências de leitura do poeta paulista, a antologia expressionista 
Menschheitsdämmerung (Crepúsculo da humanidade), organizada por 
Kurt Pinthus, publicada em 1920 e profusamente anotada por Mário. Aí 
nota a presença de “poetas soldados”, que faziam da temática da guerra e 
do pacifismo um dos centros de gravidade do expressionismo poético (17). 
Assim, o nosso autodenominado “soldado raso da República” se contrapõe, 
nesse contexto, ao expressionismo poético, tendo como pano de fundo o 
momento histórico da i Guerra Mundial e o ideal antibelicoso de pacifismo 
universal defendido pelos expressionistas alemães.

Mário não apenas dialoga com o expressionismo, ao trazer o tema do 
poeta-soldado para um ambiente diferente do alemão da primeira guerra, 



234

Pasini, Leandro · A poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade...

mas também internaliza em “Losango cáqui xvii” o que se poderia entender 
como a lógica interna de Crepúsculo da humanidade, cuja organização em 
quatro partes revela de que Kurt Pinthus interpreta o conjunto de mais de 
duzentos poemas que compõem a antologia. Suas quatro seções são: “Sturz und 
Schrei (Queda e Grito), “Erweckung des Herzens” (Despertar do Coração), 
“Aufruf und Empörung” (Apelo e Indignação) e “Liebe den Menschen” (Ama 
o Homem).12 Em “Losango cáqui xvii”, publicado em livro em uma versão 
diferente da enviada para Manuel Bandeira em 5 de agosto de 1923 (citado em 
M. A. Moraes 99-100), há uma espécie de incorporação em miniatura desse 
processo que vai da queda ao ideal de confraternização universal, lembrando, 
nesse sentido, que o “crepúsculo” do título de Kurt Pinthus tem não somente 
o sentido de “ocaso”, do momento em que o sol se põe, mas também do 
momento do nascer do sol, significando, assim, de modo implícito, uma 
ansiada “alvorada da humanidade”. A partir dele, pode-se iniciar um breve 
percurso para a compreensão de como o livro Losango cáqui opera um tipo 
de refração brasileira,13 entre militar e amorosa, desse cenário de guerra e 
pacifismo do expressionismo alemão.

Mário de Andrade, intransigente pacifista, internacionalista amador, 
comunica aos camaradas que bem contra-vontade, apesar da simpatia dele 
por todos os homens da Terra, dos seus ideais de confraternização universal, 
é atualmente soldado da República, defensor interino do Brasil.

E marcho tempestuoso noturno.
Minha alma cidade das greves sangrentas,
Inferno fogo inferno em meu peito,
Insolências blasfêmias bocagens na língua.
 

12	 A tradução das partes é de Paula, que ainda explica o subtítulo e suas implicações: “Como 
anuncia o subtítulo, Symphonie jüngster Dichtung, constitui quatro movimentos da 
sinfonia da poesia renovadora, que congrega 270 poemas [...] originalidade na divisão 
que busca, interdisciplinarmente, armar uma sinfonia de modo a reproduzir a intensa 
pulsação da época” (42-43).

13	 Além Paula, no trecho citado, isso também foi notado por Lopes: “a reflexão temática 
provocada por Losango cáqui — que se liga ao universo alemão seja pela professora 
de Mário de Andrade seja pela experiência militar — é de importância central para a 
definição do brasileiro, isto é, propicia uma verificação de especificidades do caráter 
nacional” (71).



235

Literatura: teoría, historia, crítica 22·2 (2020) · pp. 211-240

Meus olhos navalhando a vida detestada.
 
A vista renasce na manhã bonita.
Pauliceia lá em baixo epiderme áspera
Ambarizada pelo Sol vigoroso,
Com o sangue do trabalho correndo nas veias das ruas,
	 Fumaça bandeirinha.
	 Torres.
	 Cheiros.
	 Barulhos E fábricas...
	 Naquela casa mora,
	 Mora, ponhamos: Guaraciaba...
	 A dos cabelos fogaréu!...
	 Os bondes meus amigos íntimos
	 Que diariamente me acompanham pro trabalho...
	 Minha casa...
Tudo caiado de novo!

É tão grande a manhã!
É tão bom respirar!
É tão gostoso gostar da vida!...
 
A própria dor é uma felicidade! (Andrade, Poesias completas 135-136)

O começo em prosa, de natureza informativa, traz as contradições de um 
eu lírico que, embora internacionalista e pacifista, é soldado e defensor do 
Brasil. Embora o conflito entre o ideal humanitário e a posição de soldado 
reflita o drama que parte da poesia expressionista absorveu, a voltagem desse 
conflito é diminuída pelo ambiente de exercícios militares, e não de uma 
guerra. Isso não impede, contudo, que a primeira estrofe seja agressiva e 
intratável trazendo a tonalidade feroz e sombria da estética expressionista, 
em ambiente de tempestade e ímpeto, blasfemo e infernal, composto de 
uma ambientação noturna — a que o fogo acrescenta a cor vermelha — que 
lembra igualmente as xilogravuras do movimento alemão.14 Essa dimensão 

14	 A questão das cores do poema está presente na análise de “Losango cáqui xvii” é 
desenvolvida por Lopes (55-59).



236

Pasini, Leandro · A poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade...

da revolta e ódio é mantida na estrofe seguinte, de um único verso “Meus 
olhos navalhando a vida detestada”. Vemos aí um estado de espírito de 
“queda e grito”, a que se segue, pela alvorada, o renascimento da vida, com o 
cenário da metrópole, vagamente aproximável a um “despertar do coração”.

Ao contrário de Crepúsculo da humanidade, a sequência urbana, em 
que a “epiderme áspera” de São Paulo é composta do “sangue do trabalho”, 
é menos de “apelo e indignação” do que de um tumulto eufórico, em que 
a sequência de analogias livres em versos curtos rapidamente se une ao 
sentimento amoroso, recuperado em um dos refrãos do livro, a caracterização 
da amada pelos “cabelos fogaréu”. O nome de origem tupi, Guaraciaba, que 
significa “lugar do sol” atribuído à amada (e talvez por isso o “Sol” esteja 
iniciado por uma letra maiúscula no terceiro verso da terceira estrofe) já 
traz algo de uma mediação local que a um tempo incorpora a lógica de 
“queda-ascensão” por uma via dolorosa, quando não dilacerada, como é a 
expressionista, mas modificada pelo novo contexto.

Nesse novo cenário, essa via dolorosa ganha uma euforia de outra 
ordem, menos humanitária e mais individual e doméstica, mediada pela 
realização amorosa, o que não impede a exemplaridade do verso final, que 
Mário manterá como um de seus lemas por toda a sua vida: “A própria 
dor é uma felicidade”. É nesse último verso em que o achado expressivo de 
Mário sintetiza de modo original o “crepúsculo/alvorada” da humanidade, 
tratando-se menos de “amar o homem” do que “amar a vida” e de dar um 
sentido à própria existência individual, que nesse sentido pode se tornar 
exemplar. Verifica-se, assim, um tipo de lógica sacrificial, em que a realização 
plena das potencialidades da vida depende de um ritual doloroso, tornando a 
dor não um obstáculo, mas um componente para o objetivo a ser alcançado 
e, por isso, um motivo de felicidade.

Seguindo essa trilha, o que se vê é a criação de um idioma poético 
original filtrado pelo expressionismo alemão, que, por sua vez, é reposto 
em contexto diferente, ampliando as suas potencialidades poéticas. A 
disciplina militar, constantemente enunciada e rejeitada ao longo do livro, 
é desestabilizada por uma série de características individuais e locais: povo 
latino (“Losango cáqui xxxviii”), país jovem (“Losango cáqui xxix”) e eu 
lírico indisciplinado (“Losango cáqui ix”) e mais propenso ao amor do que 
à marcha (“Losango cáqui vi”). Dentre eles, a mais destacada é a paixão 
amorosa. Nesse sentido, há um contraponto de temas com refrãos próprios que 



237

Literatura: teoría, historia, crítica 22·2 (2020) · pp. 211-240

percorre parte dos poemas do “diário militar” (isto é, aqueles que remontam 
à primeira concepção do livro): o da marcha com a célula rítmica “um-dois” 
(repetida nos poemas “vi”, “xiv”, “xx” e “xxxix”) e o dos cabelos loiros 
ou ruivos, com a fórmula “cabelos fogaréu” repetida duas vezes (poemas 
“ii” e “xvii”). Em dois poemas, “Losango cáqui vi” e “Losango cáqui xx”, 
contrata-se explicitamente amor e marcha, nos quais se vislumbra o modo 
como o poeta-soldado filtrou à sua maneira a poética expressionista, de 
que tanto a marcha quanto a mulher loira/ruiva/possivelmente professora 
de alemão fazem parte.

Em “Losango cáqui vi”, a temática amorosa é expressa pela técnica da 
associação livre situada em plena marcha. Com a fadiga dos exercícios, o poeta 
sente os pés queimando “Calcei botinas de febre” (v. 2) e cai, para levantar 
e seguir a macha “...um dois, um dois...” (v. 9), mas sem energia, “Tão atrás 
dos companheiros” (v. 9), revelando o mau soldado que ele é. Entretanto, 
ao imaginar-se ao lado da amada com os cabelos loiros/ruivos esvoaçando: 
“Mas como eu marcharia” (v. 14), “Si ela fosse soldado! / Si marchasse ao 
meu lado / Com a sarça ardente dos cabelos / Labaredando sob o quépi” (v. 
20-23), o poeta não só retoma a energia da marcha como, fora do ritmo (“E 
nem marcha! / Desembestava maluco por essas pedras queridas”, v. 27-28), 
ultrapassa os demais soldados na corrida, causando a ilusão de patriotismo: 
“Mário, cuidado, se alinha! / Tão na frente dos companheiros... / Contenha 
esse ardor patriótico, / Essa baita paixão pelo Brasil!” (v. 32-35). Na poética 
do livro, então, o patriotismo é algo satirizado diante das vicissitudes da 
vida cotidiana e, principalmente, diante das paixões artísticas e amorosas, as 
quais, porém, tornam-se originais justamente pela adequação a um contexto 
local, de uma matéria específica que reconfigura a forma poética. No caso do 
poema em questão: a marcha é desastrada, o patriotismo é um mal-entendido, 
a paixão é enérgica e desordenada, e o melhor modo de formalizá-la é a 
associação de imagens veiculada por verso livre — é a articulação desses 
elementos que confere originalidade a esse poema em específico e a essa 
poética como um todo.

A refração local, então, modifica os termos da poética do poeta-soldado: 
“em Losango cáqui, encontramos o universo militar cotidiano, brasileiro, 
maleável, longe da destruição promovida pela guerra europeia” (Paula 
17). Essa maleabilidade terá a sua versão mais criativa e distante de sua 
origem militar em “Losango cáqui xx”:



238

Pasini, Leandro · A poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade...

Cadência ondulada suave regular.
 
Névoa grossa pesada que nem som de trompa longe.
O Sol colhe algodão nas praias do Tietê.
 
	 ...um-dois, um-dois...
	 na rede.

A cadência me embalança.
 
Que gostosura!
 
		  Ela devia estar aqui
		  Com os seus cabelos... (137)

Novamente, reaparecem a célula rítmica da marcha e os cabelos da 
amada, só que em um contexto completamente alheio ao do exercício 
militar, pois a cadência “...um-dois, um-dois...” marca o movimento da 
rede em que o poeta se entrega à contemplação da natureza, da amada e 
ao prazer de seu próprio balanço. Note-se, em relação à natureza, que o 
Sol continua iniciado por maiúscula (novamente prefigurando a lembrança 
da amada), e que sua posição talvez seja a do ocaso, talvez a da alvorada, 
pois só se sabe que o sol está no horizonte, colhendo “algodão nas praias 
do Tietê” — “algodão” que, por sua vez, remete à maciez e ao conforto 
do eu lírico deitado na rede. O tema amoroso que encerra o poema se 
conecta aí com uma atitude antimilitar e antidisciplinar por excelência: a 
da preguiça, que, em si, é um tema que será tratado de modo mais amplo 
por Mário em um poema como “Rito do Irmão Pequeno” (Livro Azul, 
1941) e tornado um dos refrãos de Macunaíma (“Ai, que preguiça!”). Em 
uma transfiguração completa, a célula rítmica “um-dois” deixa de compor 
uma atitude enérgica, combativa, disciplinada e exaustiva para se unir 
à contemplação, ao devaneio, à lembrança feliz e quase melancólica da 
amada, o que só é possível pela troca do instrumento que propulsiona o 
movimento: a passagem da botina militar à rede, tão cotidiana e informal 
quanto a língua poética que Losango cáqui elabora.



239

Literatura: teoría, historia, crítica 22·2 (2020) · pp. 211-240

Conclusão

Como conclusão, observa-se na poética de Losango cáqui e, de modo geral 
no modernismo brasileiro entre 1922 e 1924, um momento de aclimatação 
local acelerada e original das vanguardas europeias — o da associação de 
ideias da vanguarda parisiense e, no caso de Mário de Andrade, o do contexto 
belicoso e igualmente dos ideais humanistas do expressionismo alemão. 
Diante desse último, haveria no contexto “militar” brasileiro um desalinho 
jovem e criativo que teria a capacidade de fornecer ao modernismo uma 
inflexão própria para captar o verso livre, as associações livres, a linguagem 
coloquial, a aproximação da poesia com a vida cotidiana. Isso deve chamar a 
atenção do crítico para um momento da poesia modernista brasileira que não 
se dissolve no vórtice poderoso do nacionalismo literário, embora dialogue 
com ele. Trata-se, antes, de um diálogo franco e da busca de autonomia no 
seio da cacofonia de línguas e estilos do modernismo internacional, para o 
qual a plataforma da poesia pau-brasil de Oswald de Andrade e o poema 
longo mariodeandradiano foram as respostas mais bem-sucedidas no 
contexto paulistano. Isso mostra que o modernismo brasileiro já possuía 
um conjunto de reflexões e realizações poéticas capazes de aclimatar à sua 
maneira a linguagem da poesia modernista e criado, dessa forma, as bases 
de um novo prisma estético e histórico-literário.

Referências

Almeida, Guilherme de. Natalika. São Paulo, Editora da Unicamp, 1993.
Almeida, Martins de. “Sobre a expressão técnica”. Terra roxa e outras terras, n. 5, 

1926, p. 4.
Almeida, Tácito de. Túnel e poesias modernistas-1922/1923. Editado por Telê 

Porto Ancona Lopez, São Paulo, Art Editora, 1987.
Andrade, Mário de. A escrava que não é Isaura. Obra imatura. Belo Horizonte, 

Itatiaia, 1980.
. Lira paulistana seguida de O carro da miséria. São Paulo, Martins, 1945.
. Poesias completas. Editado por Diléa Zanotto Manfio. São Paulo, Edusp, 

1987.
. Poesias. São Paulo, Martins, 1941.



240

Pasini, Leandro · A poética de Losango cáqui, de Mário de Andrade...

Aranha, Luís. Cocktails. Organizado por Nelson Ascher e Rui Moreira, São 
Paulo, Brasiliense, 1984.

Bandeira, Manuel. Andorinha, andorinha. Rio de Janeiro, José Olympio, 1986.
Campos, Haroldo de. “Uma poética da radicalidade”. Poesias reunidas por 

Oswald de Andrade. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1972.
Grembecki, Maria Helena. Mário de Andrade e L’Esprit nouveau. São Paulo. 

Instituto de Estudos Brasileiros da Universidade de São Paulo, 1969.
Khlebnikov, Velimir. Sobranie sochinenii i. Tomo ii. Munique, Wilhelm Fink 

Verlag, 1968.
Lopes, Vivian Caroline Fernandes. Traços do expressionismo alemão em Mário 

de Andrade. Tese de mestrado, Universidade de São Paulo, 2013.
Markov, Vladimir. Russian Futurism: a History. Washington, New Academia 

Publishing, 2006.
Milliet, Sérgio. “Poesia”. Terra roxa e outras terras, n. 3, 1926.
Moraes, Marco Antônio, organizador. Correspondência Mário de Andrade & 

Manuel Bandeira. São Paulo, Edusp, 2000.
Moraes, Rubens Borba de. Domingo dos séculos. São Paulo, Imprensa Oficial do 

Estado de São Paulo, 2001.
Nakano, Kaichi. Modanizamu shi no jidai [A era da poesia modernista]. Tókio, 

Hobunkan, 1986.
Paula, Rosângela Asche. O expressionismo na biblioteca de Mário de Andrade: da 

leitura à criação. Tese de doutorado, Universidade de São Paulo, 2007.
Picchia, Menotti del. “O Losango Cáqui”. Terra roxa e outras terras, n. 2, 1926.
Richter, Hans. Dada: Art and Anti-Art. Londres, Thames and Hudson, 1970.
Solt, John. Shredding the Tapestry of Meaning: the Poetry and Poetics of Kitasono 

Katue (1902-1978). Cambridge, Harvard University Press, 1999.
Villela, Camilla Wootton. O lirismo e as anotações líricas em Losango cáqui, de 

Mário de Andrade. Tese de mestrado, Pontifícia Universidade Católica de 
São Paulo, 2016.

Zilberman, Regina. “Mario de Andrade, Ou Como Um Modernista Editava”. 
Itinerários, n. 7, 1994, pp. 113-124.

Sobre o autor
Leandro Pasini é professor de literatura brasileira na Universidade Federal de São 

Paulo. É autor de A apreensão do desconcerto: subjetividade e nação na poesia de Mário 
de Andrade (São Paulo, Nankin, 2013).


