Serie de imagenes, 6leo sobre tela, 1985 | 150 x 120 cm

ALFREDO SINCLAIR | FUNDACION OLGA SINCLAIR (PANAMA)




FOUCAULT Y EL ARTE:
DEL MODERNISMO A LA BIOPOLITICA*

FOUCAULT E A ARTE: DO MODERNISMO A BIOPOLITICA

FOUCAULT AND THE ART: FROM MODERNISM TO BIOPOLITICS

Stephen Zepke**
Traduccién del inglés: Ménica Zuleta Pardo***

Este texto se ocupa de los escritos ocasionales de Foucault sobre el arte. Se defiende que la teoria del arte de Foucault,
que contiene un afan constante de vencerse a si misma para acercarse a una comprension vitalista del bios, extrai-
da de Nietzsche, culmina en el cinismo. Esta propuesta da respuestas itiles a las teorias contempordaneas del arte,
incluidas la practica conceptual y el situacionismo, y en combinacion con las teorias posteriores de Foucault sobre la

subjetivacion, da impulso a las practicas artisticas contemporaneas comprometidas en las luchas biopoliticas.

Palabras clave: Michel Foucault, Friedrich Nietzsche, modernismo, fotografia, biopolitica, teoria del arte.

Este texto se ocupa dos escritos ocasionais de Foucault sobre a arte. Defende-se que a teoria da arte de Foucault
contém uma vontade constante de vencer-se a si mesma para aproximar-se a uma compreensao vitalista do bios
extraida de Nietzsche e que culmina no cinismo. Esta proposta da respostas titeis as teorias contemporaneas da arte,
que incluem a prdtica conceitual e o situacionismo, e ao combinar se com as teorias posteriores de Foucault sobre a

subjetivagdo, da impulso as praticas artisticas contemporaneas comprometidas nas lutas biopoliticas.

Palavras-chave: Michel Foucault, Friedrich Nietzsche, modernismo, fotografia, biopolitica, teoria da arte.

The text deals with Foucault’s occasional writings about art. It argues that Foucault’s theory of modernism, that
brings its constant drive to overcome itself close to a vitalist understanding of bios, drawn from Nietzsche, culminates
in Cynicism. Such a proposal gives useful responses to contemporary theories of art, including conceptual practice
and Situationism, and combined with Foucault’s later theories on subjectivation, it gives provocative impulses to

contemporary partistic practices engaged in biopolitical struggles.

Key words: Michel Foucault, Friedrich Nietzsche, modernism, photography, biopolitics, art theory.

* El presente articulo es resultado de investigaciones de largo aliento del autor sobre las relaciones entre estética, politica y filosofia
que proporciona el pensamiento contemporédneo influenciado por Nietzsche, especificamente en las propuestas estéticas de Michel
Foucault, Gilles Deleuze y Félix Guattari.

** Doctor en Filosofia de la Universidad de Sidney (Australia). Miembro del grupo de investigacién Socializacién y Violencia del Iesco,
Universidad Central. Investigador independiente y profesor de varias universidades austriacas. E-mail: eszed@hotmail.com

* Psicologa, Socidloga y Fil6sofa, Doctora en Historia de la Universidad Nacional de Colombia. Profesora asociada del Iesco-Uni-
versidad Central, Bogoté (Colombia) y coordinadora del grupo de investigacién Socializacién y Violencia. E-mail: mzuletaz@ucentral.
edu.co

ACEPTADO: 8/03/2014}

{orIGINAL RECIBIDO: 28/01/2014. -

nomadas@ucentral.edu.co - Pdgs. 101~113

{101}



NOMADAS 40 | ABRIL DE 2014 | UNIVERSIDAD CENTRAL | COLOMBIA

n una entrevista de 1983, Foucault formula

una pregunta para nada ingenua: “JA qué es-

tamos llamando posmodernidad? No estoy
al corriente” (1998: 447)". Al explicar su disgusto por
la posmodernidad, sostiene que las “grandes narrati-
vas” de la racionalidad o la razén han terminado porque
“otras formas de racionalidad son creadas sin cesar”
(449). La razén, Foucault contintia, excede siempre los
limites de las formas usuales de racionalidad y, al hacer-
lo, actda como su impetu vital. Entendida la razén como
una prdctica critica, crea “fracturas virtuales” dentro de
sus condiciones presentes de posibilidad o “apriorismos
histéricos”, que dan lugar a espacios “concretos de li-
bertad, esto es, de transformacién posible” (450). Su
llamado, claramente en contra de lo posmoderno, no
es asumir el presente como fin o nuevo comienzo, sino
vivir en ese punto del presente donde la razén excede
sus condiciones racionales y revela, la frase de Foucault
es muy profunda, “cémo lo que es podria dejar de ser
lo que es” (448). Esta formulacién nos alerta sobre lo
que permanece en el subtexto del autor: rechaza la pos-
modernidad, porque considera que la modernidad no
ha terminado en cuanto ésta es la libertad que posee
la razén para ir més alld de sus limites. La razén en la
modernidad opera como un “pliegue” (como Deleu-
ze sefala) entre el afuera y el adentro, entre la “vida”,
entendida en su sentido nietzscheano, como la batalla
aleatoria de fuerzas y el poder que producen, y las for-
mas de racionalidad que instancian este poder dentro
de un contexto politico. En eso consiste la relacién que
subyace a las formas modernas de poder biopolitico: re-
laciones cambiantes entre razén y racionalidad, poder
y saber, vida (bios) y politica. Dentro de esa dialéctica
de razén y racionalidad que define la modernidad, el
arte moderno parece tener un lugar privilegiado para
Foucault, o al menos uno “complicado”, que él exime
de la “dominacién” biopolitica de las formas actuales de
racionalidad (448). El arte, como veremos, es un ins-
trumento de la razén que expresa y construye fuerzas
que exceden los limites de la dominacién racional y pro-
ducen formas de racionalidad que nos abren a lo que
seremos, a lo que todavia no somos. Como muchos fil6-
sofos de su generacién (y no sélo él), Foucault apreci6
el arte como un dominio privilegiado de la ontogéne-
sis. Dijo una vez: “La idea del bios como materia de
una obra de arte estética me parece muy interesante”

(1997: 260). Pero mds que un problema formal de es-

{102}

tética, el significado profundamente politico que para
Foucault tuvo el arte como vida, lo condujo a producir
una comprension provocativa y muy especifica del arte
contempordneo, y a introducir la practica artistica mo-
dernista dentro de un paradigma para la vida politica.
Esa trayectoria es precisamente la que quiero explorar
aqui; del modernismo a la biopolitica.

Foucault es muy famoso, justificadamente, por tra-
zar la emergencia de las formas de gubernamentalidad
en relacién con la biopolitica, una nueva forma de ra-
cionalidad politica que atrapa el proceso vital de la
vida misma. No nos sorprende, pues, la fascinacién de
Foucault por el bios como materia del arte, y el papel
privilegiado que le otorga en su comprension de la re-
sistencia politica. Como veremos, el tltimo Foucault
convirti6 “el arte de la vida” cinica en un modo privile-
giado de subjetivacién, y, por tanto, de “transformacién
posible”. Pero existe el otro lado de esta trayectoria
que no fue escrito por Foucault porque es péstumo en
gran parte. Ese lado es la manera en la cual muchos de
los aspectos mads radicales de su comprensién del “arte
moderno” —en particular, la produccién de lo nuevo
y la naturaleza de simulacro de ciertos aspectos de la
imagen fotogréfica— se han convertido en elementos
integrales de las formas usuales de produccién y con-
trol capitalista. A la luz de lo anterior, debemos prestar
cuidadosa atencién al estado actual de su tan amado
“modernismo”, para volver historia aquellos aspectos
que ya no son atrayentes y actualizar los que siguen
siéndolo. O podemos decirlo, para explorar el agencia-
miento del arte en la era de su repeticién biopolitica.

Pero antes de hacerlo, recordemos las condiciones fi-
loséficas de la eficacia politica del arte. La conexién que
establece Foucault entre el poder ontogenético de la
razén (el exceso de bios sobre su instanciacién racional
y politica) y la eficacia del arte se origina en su lectura
de Nietzsche, un origen que Foucault comparte con
su contemporéneo Gilles Deleuze?®. Como sefiala Fou-
cault, “sorprende que alguien como Deleuze se haya
tomado en serio a Nietzsche, lo que hizo en realidad.
Yo queria hacer lo mismo” (1998: 445). Foucault y De-
leuze comparten el Nietzsche que hizo de la fuerza de
la vida, vital, aleatoria y externa, el principio de ambas
actividades, la critica y el arte. Nietzsche escribe en La
gaya ciencia —y esta es una frase que cita Foucault—



“la raiz de lo que conocemos y de lo que somos no esta
en absoluto en la verdad ni el ser, sino en la exterioridad
del accidente” (Nietzsche citado en Foucault, 1998:
374). La génesis, o como Nietzsche la llama, la emer-
gencia, aparece en este afuera aleatorio o “no-lugar”
donde las fuerzas se confrontan entre si. Como Fou-
cault comenta en otra parte, para Nietzsche, la fuerza
es “la experiencia pura mds desnuda del afuera” (154),
y el acontecimiento, subraya dramdticamente, es “la en-
trada de un ‘otro’ enmascarado” (381) que “rompe” la
verdad o el ser, y sobrevuela las relaciones de fuerzas
que definen el presente®. En este sentido genealdgico,
“el saber”, Foucault establece memorablemente, “no
estd hecho para comprender, estd hecho para cortar”
(380). Este “cortar” es el acontecimiento mismo, una
transvaloracién de los valores que nos son servidos por
la historia causal y su ontologfa del ser, para dejar las
cosas radicalmente indeterminadas. Los acontecimien-
tos se encarnan, Foucault nos dice, “en una causalidad
singular” (381) que surge a través de una “suerte de ba-
talla”. “La verdad” en su sentido geneal6gico encuentra
su “condicion tnica [...] en nada més que el movimien-
to indefinido del conocimiento. [...] El conocimiento se
abre a una dimensién indefinida de progreso, cuyo final
se desconoce” (2005: 18-19). La funcién de la verdad
y el saber, y del arte, dentro de la razén, se reorienta,
entonces, radicalmente hacia lo nuevo, el futuro y lo in-

determinado.

El acontecimiento aparece en la historia, pero a la ma-
nera “intempestiva” de Nietzsche, sin hacer referencia
a ninguna condicién suprahistérica o metafisica, sino
segtin una légica “estrictamente anti-platénica” (1998:
385). Emerge como un simulacro, como una imagen
no idéntica que encarna un conflicto incesante de fuer-
zas que nunca permanecen iguales y que no pueden
ser representadas segiin las condiciones existentes de
la aparicién. El acontecimiento del simulacro es, enton-
ces, puramente “moderno” en términos de Foucault,
por cuanto actualiza el exceso de razon sobre la raciona-
lidad, y como tal, ataca la consistencia de la subjetividad
humana (o demasiado humana). Ese acontecimiento
produce lo que Foucault llama un cuerpo “subindivi-
dual” (375), que sin ser sujeto u objeto, es una imagen
que escapa a esa oposicién, para mostrar “la hetero-
geneidad de aquello que se imaginaba conforme a si
mismo” (375). Ese cuerpo subindividual del simulacro

STEPHEN ZEPKE ‘ FOUCAULT Y EL ARTE: DEL MODERNISMO A LA BIOPOLI'TICA

devendrd, para Foucault, como un aspecto definitorio
del arte moderno.

En su revision de 1970 de los libros de Deleuze Dife-
rencia y repeticion y Logica del sentido, Foucault asocia
el simulacro con “la grandeza de Warhol” (1998: 362).
Para Foucault, la “monotonia sin limites” de la obra de
Warhol es una revelacién, un momento en que el pre-

sente parece abrirse hacia el futuro y

[...] encontramos la iluminacién stbita de la propia
multiplicidad —sin nada en el centro, ni en la cima,
ni mds alli—, crepitacién de luz que corre atin mds
aprisa que la mirada e ilumina cada vez estas etiquetas
méviles, estas instantdneas cautivas que en lo sucesivo,
para siempre, sin reformular nada, emiten sefiales: de
repente, sobre el fondo de la vieja inercia del equi-
valente, el rayado del acontecimiento desgarra la
oscuridad, y el fantasma eterno se dice en esta lata,
este rostro singular, sin espesor (1998: 362)*.

El simulacro de Warhol, o el “fantasma”, aparece acd
como una redencién notable de la mercancfa, como si
el pensamiento antiplaténico de Nietzsche se hubiera
reencarnado en las series vacfas de Warhol que afirman
al consumidor estadounidense y a la cultura de los me-
dios masivos. La banalidad aparente de esta obra crea
una erupcién ontolégica en la vida diaria, la emergencia
de la “multiplicidad en si misma”, desde su mudez hasta
su anuncio como acontecimiento. Ese acontecimiento
aparece en la produccion estandarizada de imagenes
(clichés), que se convirti6 rdpidamente en el modo do-
minante del capitalismo de la mercancfa, y opera como
una forma de critica transformativa e inmanente. “El dia
vendrd”, Foucault declara en 1973, aunque en realidad
ya pasé para nosotros, “el dia vendrd cuando mediante
la similitud repetida indefinidamente a lo largo de una
serie, la imagen junto con el nombre perderén la identi-
dad. Campbell, Campbell, Campbell, Campbell” (1983:
54). La actualizacién de la “multiplicidad en si misma”
en el simulacro es una repeticion ontogénica de la dife-
rencia que interviene directamente en la politica de la

vida diaria.

Hoy nadamos en este tipo de imdgenes, conectados
permanentemente a la tecnologfa que crea flujos in-
terminables de simulacros sobre los que surfeamos.

Todo es brillante, la superficie mévil y centelleante de

{103}



NOMADAS 40 | ABRIL DE 2014 | UNIVERSIDAD CENTRAL | COLOMBIA

la repeticién incesante donde nada es lo que es por-
que nada permanece lo mismo. Vivimos en una época
de innovacion constante, de hiperflexibilidad, y nuestro
tiempo, trabajo y conciencia se dividen y recombinan
incesantemente en los movimientos moleculares de la
red®. Los simulacros constituyen las identidades fluidas
de los subindividuos contemporineos, o los dividuos
como Deleuze los llama, imdgenes de superficie cu-
yas “identidades” o “verdades” intercambiables han
sido relativizadas, ironizadas y mercadeadas por com-
pleto. Este destino de la imagen simulacro convierte la
comprensién estética de Foucault sobre la “multiplici-
dad en sf misma” en la obra de Warhol, en una visién
no s6lo paradéjica en su formulacién, sino cuestiona-
ble en su ambicién politica. Hoy, la “multiplicidad en
si misma” dejé de ser la esperanza mesidnica que fue
para Foucault, en cuanto el acontecimiento de su “ilu-
minacién repentina” es ahora el brillo constante de la
interfaz. Conservemos esta inquietud en nuestra mente
mientras vemos c6mo Foucault confronta alegremente
nuestras formas de racionalidad con una nueva clase
de imagen simulacro, a través del énfasis en dos de los
aspectos de estas imdgenes en la obra de Warhol: su re-

produccién mecénica y su popularizacion.

La conexién entre reproduccién mecdnica y cultura
popular no es algo nuevo, sus posibilidades y dificul-
tades politicas se han explorado por lo menos desde
Walter Benjamin. La tecnologia mds estrechamente
asociada con la reproducciéon mecénica es la fotogra-
fia, y los ensayos de Foucault sobre los artistas Gérard
Fromanger y Duane Michals se concentran en esta dl-
tima. En el escrito sobre Fromanger, Foucault da una
breve explicacion de la aparicion de la fotografia, que es
en parte historia y en parte apologia, en la que afirma
la movilidad de las imédgenes fotograficas, su promis-
cuidad y “travestismo”, como él sefiala. El mestizaje
constante de la fotografia no sélo supuso que ésta es-
taba transformandose permanentemente, sino también
que cambié aquellos géneros artisticos con los que se
mezcl6. Entonces, al introducir la légica del simulacro
en la circulacién cultural, el “amor libre” fotogréfico li-
beré la imagen, disolvi6 su propiedad e identidad en la
produccién constante de imperceptibles y “diferencias
encubiertas” (1999: 84). La fotografia fue, eso parece,
la “multiplicidad en si misma”. Esto, Foucault nos dice,
es “lalocura” y la “libertad insolente” del nacimiento de

{104}

la fotografia; su acontecimiento rompe los viejos limites
que confinaban la imagen y permite un carnaval breve
de experimentos antes de su captura desafortunada por
el profesionalismo y el uso “documental” en los medios

de comunicacién.

En este punto debemos considerar lo que Foucault
denomina el acontecimiento de la imagen fotogréfica.
Lo que la hace “tnica”, dice, es que es “reproducible,
irremplazable y aleatoria” (1999: 92). :Cémo, podemos
preguntar, una imagen puede ser a la vez reproduci-
ble y tnica? La respuesta estd en el cardcter aleatorio
de la imagen que, de acuerdo con las condiciones he-
terogéneas en las que se actualiza, es dnico y también
reproducible, puesto que el simulacro es una imagen
que es repetida bajo la ley de la diferencia. La ocupa-
cién por la fotografia de los circuitos de comunicacion
hace imperativo politicamente que el arte se compro-
meta con ésta, que convierta la promiscuidad popular
de la fotografia en una ventaja. La fotografia ofrece una
ontologia de simulacro a la produccién de la imagen,
que escapa a la dominacién de las formas contempo-
réneas de racionalidad a través de la proliferacién de la
raz6n democritica y popular. La razén popular puede
ser, en este caso, la repeticién continua de la diferencia,
el eterno retorno del afuera. Para Foucault, Fromanger
produce la imagen como eterno retorno, pero mas que
eso, introduce la imagen como eterno retorno en el arte
en la era de la reproduccién mecdnica, y al hacerlo, la

convierte en un modo resistente de subjetivacion.

Foucault no estd defendiendo el arte como una critica
politica explicita de los problemas de nuestro tiempo,
porque ve en éste un potencial ontolégico mds signifi-
cativo. |Tal vez esto es propio sélo de los fil6sofos que
tienen tanta fe en el arte! El ejemplo que usa es la obra
de Fromanger Rebelion, Toul Prision II. Esta es una
pintura basada en una fotografia de prensa de amplia
difusién, de una revuelta en la prisién: reproduce en
blanco y negro la fotografia, pero inserta en ésta par-
ches de colores brillantes que flotan alrededor de los
prisioneros y les cubren sus rostros. La pintura no pre-
tende, entonces, documentar el hecho histérico de la
revuelta en la prisién, o participar del discurso que lo
rodea, sino que abre la imagen al afuera de ese discur-
so 'y, podemos decir, del discurso mismo. El mecanismo

para hacerlo, en términos estéticos, es la abstraccién.



STEPHEN ZEPKE ‘ FOUCAULT Y EL ARTE: DEL MODERNISMO A LA BIOPOLfTICA

Las baiiistas, 6leo sobre tela, 1930 | 68,5 x 79,5 cm
FRANCISCO NARVAEZ | FUNDACION FRANCISCO NARVAEZ (VENEZUELA)

El resultado, que claramente es politico para Foucault,
es “una pintura poblada por mil exteriores presentes
y futuros” (1999: 95). La “multiplicidad en si misma”
deviene muchedumbres innumerables que ocupan
las calles, multitudes de personas y sus imdgenes que
expresan cada una el afuera excesivo de lo que estas
imégenes tratan de hacernos pensar. Lo democritico de
estas imédgenes es que son, Foucault dice, “ilimitadas”;
son “calles” (1999: 99) a través de las cuales fluye una
circulacién de imédgenes liberadas, que permite “que
cualquiera se una al juego de las imagenes y empiece
ajugar” (1999: 102). El término democracia se refiere a

la proliferacién militante y creativa de las imdgenes que
se rehiisan a permanecer iguales y repiten esta “verdad”
de forma beligerante. El componente “politico” conte-
nido en la imagen de Fromanger se traslada del discurso
a lo ontoldgico y, a través de ese movimiento, introduce
en el mundo cada vez més controlado de la produc-
cién de imdgenes, un acontecimiento indeterminado.
Se ha comentado de este anélisis de Foucault respec-
to a la fotografia, que tiene una cualidad “extrafiamente
apolitica” (Wilson, 2010: 152). Aunque ese comentario
pueda parecer agudo en la medida en que Foucault no
lee el trabajo de Fromanger en el nivel del contenido,

{105}



NOMADAS 40 | ABRIL DE 2014 | UNIVERSIDAD CENTRAL | COLOMBIA

es claramente erréneo en cuanto, precisamente para
Foucault, el movimiento de este arte, de la pintura a
la fotografia popular, es un modo abierto de discurso
que permite, de un lado, que la pintura abandone sus
propios circuitos calcificados de intercambio, y, de otro,
que aparezca algo nuevo dentro de los circuitos contro-
lados de los medios masivos de comunicacién. Como
veremos, para Foucault, el poder biopolitico del arte re-
side precisamente en este tipo de proliferacion popular

de una imagen hacia el afuera.

Como ya he sugerido, Foucault atribuye una fuerza
ontoldgica a las pinturas de Fromanger, pero también
tiene el cuidado de conectar esa fuerza a los desarro-
llos contempordneos en el dmbito del arte y su teorfa.
Foucault contrapone explicitamente las imdgenes de
Fromanger a tres acontecimientos recientes que afectan
las artes visuales: 1) contra una pintura comprometida
“con la destruccion de la imagen” (1999: 89) o la abs-
traccién pura; 2) contra las précticas conceptuales y
estructuralistas que tienen una “obligacién tedrica de
descalificarlas [las imagenes]” (1999: 89) porque, dice,
esas précticas prefieren “el orden del sintagma a la raza
de los simulacros” (1999: 89); y, por tltimo, 3) contra
aquellos que condenan los “especticulos™ de la cultu-
ra popular y los medios de comunicaciéon masiva (como
Guy Debord y los situacionistas)®. Estos acontecimien-
tos, Foucault arguye, demandan que despreciemos las
imdgenes como simples “trivialidades™ (1999: 89)". Los
intentos de purificar el arte de la imagen (popular, fo-
togrfica) significan, Foucault sostiene, que “podriamos
estar entregados, atados de manos y pies, al poder de
otras imdgenes, politicas y comerciales, sobre las que
no tenemos ninguna incidencia” (1999: 89). Asocia la
abstraccion, el conceptualismo y la critica politica del
espectdculo con el deseo de una imagen artisticamente
“pura”, separada y auténoma de las imédgenes popula-
res “sucias” de la calle. La interpretacién que hace del
contexto histérico del arte de Fromanger, entonces, si-
tda a este artista en contra de dos précticas emergentes
(el conceptualismo y la critica del especticulo) —y, es
importante decir, politicamente comprometidas— que
formarén la base del arte contemporéneo. La genealogia
artistica alternativa de Foucault no es menos politi-
camente comprometida, y empieza con Warhol, pero
conserva las estrategias estéticas de la pintura en su co-

razén y las utiliza para lanzar el simulacro dentro, pero

{106}

también contra, la conciencia piblica. La combinacién
de Fromanger de pintura y fotografia produjo un simu-
lacro popular que, afirma Foucault, nos permite “jugar,
cientificamente y placenteramente, en, con y contra el
poder de la imagen” (1999: 89). Esto es, por supuesto,
nada menos que una afirmacion ontolégica del arte pop
como la repeticién politica de la diferencia en el dmbito

cada vez mds dominado por la imagen.

Todo esto parece a la vez muy familiar, pero también
muy extrafio. La afirmacién de Foucault de la respon-
sabilidad politica del arte para impugnar directamente
los poderes que constituyen la vida contemporanea es
una posiciéon que hoy estd al borde de la ubicuidad.
Pero su afirmaciéon mayor de que el simulacro (pop)
desencadena un evento indeterminado y potencial-
mente infinito de naturaleza ontoldgica parece, desde
la perspectiva actual, en el mejor de los casos, ingenua
y, en el peor, irrelevante. jPor qué ocurre esto? Por-
que, sencillamente, aquellos aspectos de los simulacros
que Foucault consideraba resistencias —de hecho, do-
blemente resistencias, al purismo del arte y al poder
politico y comercial de las imdgenes—, esos aspectos
de los simulacros constituyen ahora los principios de lo
que podriamos llamar nuestro régimen “posmoderno”
del arte. Los aspectos de los simulacros que Foucault
afirma: su apertura, su multiplicidad y movilidad, su fal-
ta de origen o de verdad y su relacién con los medios de
comunicacién populares, son ahora atributos integrales
de nuestra “cultura-imagen”, y estin muy arraigados en
la imagen a través de la tecnologia digital. El simulacro
es la imagen posmoderna, y, bajo este régimen del arte
—en la medida en que es contempordaneo—, comparte
esa imagen y sus tecnologias, puesto que no tiene el uso
exclusivo de éstas. En este sentido, entonces, Foucault
tenia razon, y la aparicién de la imagen simulacro ha
significado para el arte posmoderno, la disolucién de su
autonomia, puesto que ya no busca condiciones aprio-
risticas, ni generar sus propios criterios de produccion,
sino que se define de acuerdo con los criterios de cual-

quier otra cosa.

Pero en otro sentido, la disolucién del arte respecto a su
propia autonomia ha visto muchas de sus técnicas y gran
parte de su produccién apropiadas por el capitalismo
tardio. Como Boltanski y Chiapello argumentan memo-
rablemente, el arte le entreg6 al capitalismo tardio su



modelo de produccién. En consecuencia, aquellos as-
pectos de la imagen que Foucault vio como resistencias
—el acontecimiento genealégicamente indetermina-
do, la produccién de lo nuevo, la multiplicidad abierta
y mévil, etcétera— hoy son partes importantes del sis-
tema operativo del capitalismo. Como resultado, el
poder contemporaneo no busca normalizar las practicas
artisticas, aunque por supuesto ha instrumentalizado
muchas, sino acercar lo més posible la energia creati-
va del arte, su deseo por el afuera, a la tecnologia y al
dinero. Y es capaz de hacer esto de manera efectiva,
ya que ha estandarizado el modo produccién-imagen,
cuyos formatos son compartidos ahora por todos los tra-
bajadores creativos. Eso es importante si tenemos en
cuenta el potencial politico actual del arte contempora-
neo. Por ejemplo, cuando un comentarista de la teoria
del arte de Foucault se sirve del argumento bastante
agotado de que el videoarte envia imdgenes que actian
como “un virus informatico en las maquinas-imagen de
la publicidad, los medios de comunicacién y el Estado”
(Shapiro, 2003: 173), s6lo considera la mitad de la his-
toria. Si, tal vez el arte posee atn la posibilidad de crear
imédgenes desde el afuera, pero estas imédgenes ya no
trastornan las operaciones del capitalismo. Los térmi-
nos que usa nuestro comentarista evidencian ese punto
con claridad: el virus y la maquina comparten el mismo
formato, el mismo lenguaje conceptual. El virus puede
averiar la mdquina temporalmente, pero no ofrece una

nueva manera de pensar.

Aclaremos ese punto a través de una breve considera-
cién de la teorfa de Deleuze sobre el arte. Para Deleuze,
la hibridacién no extiende una disciplina sino que la di-
suelve en un formato instalado como lenguaje hibrido
comtn. El y Guattari rechazan el arte conceptual, al
asegurar que su hibridacién reduce las sensaciones de
la pintura y los conceptos de la filosoffa a un minimo
denominador comin del lenguaje, a la mera “opinién”
del espectador, en otras palabras, “a una doxa del cuer-
po social o de la gran metrépoli americana” (Deleuze y
Guattari, 1994: 198). Deleuze y Guattari, a través de la
referencia al tedrico e historiador del arte Leo Steinberg,
condenarén el arte pop (y, en particular, a Rauschenburg)
por introducir el plano “aplanado” en el arte que redu-
jo la superficie de la pintura a una “pantalla” en la que
la informacién estd arreglada de antemano (Deleuze
y Guattari, 1994: 198; Deleuze, 1989: 331). Cuando el

STEPHEN ZEPKE ‘ FOUCAULT Y EL ARTE: DEL MODERNISMO A LA BIOPOLI'TICA

simulacro deviene comin al arte y a la vida cotidiana,
entonces el arte, por lo menos segiin Deleuze, deja de
tener contacto con la vida porque ha abdicado de su dife-
rencia con respecto a ésta. Deleuze rechaza ignalmente
la fotografia por introducir el cliché en nuestras cabezas
a través de su colaboracién con los medios de comunica-
cién. Estos clichés psiquicos, como los llama, deben ser
exorcizados sin piedad porque, la posicion de Foucault
es exactamente la contraria a la de Deleuze:

[...] siel pintor se conforma con transformar el cliché,
deformarlo o mutilarlo, triturarlo en todos los sentidos,
ésa es todavia una reaccién demasiado intelectual, de-
masiado abstracta, que le permite al cliché renacer de
sus cenizas, que deja atin al pintor en el elemento del
cliché o que no le proporciona consuelo distinto a la
parodia (Deleuze, 1999: 87).

Se puede casi leer la trayectoria del posmodernismo

en estas pocas frases.

La pregunta que estd en la base del desacuerdo en-
tre Foucault y Deleuze es la relacién entre arte y vida.
Foucault estd comprometido con una imagen “mo-
dernista” que explora criticamente sus condiciones o
“apriorismos histéricos”, y descubre en la reproduccién
mecdnica ambas cosas, el mecanismo que subyace a
nuestro régimen de representacién y el simulacro que
va mas alld de éste. Al hacer esto, la imagen escapa a sus
condiciones en cuanto se destruye continuamente —y
también se desarrolla continuamente—. La diferencia
entre el arte y la imagen es lo que define para Foucault
tanto su “modernidad” como su “vida” ontoldgica, mien-
tras que para Deleuze, la diferencia entre el arte y todo
lo demas es lo que sigue siendo importante. Al romper
las barreras entre arte y politica, la imagen, en términos
de Foucault, cumple su destino como moderna, y ex-
presa el poder de la vida; no obstante, parafraseando las
preocupaciones de Deleuze, corre el riesgo de ofrecer
este poder de la vida a las fuerzas de su produccién que

pueden instrumentalizarlo y controlarlo.

Contra esa posibilidad que todavia era incipiente, en
sus ultimas conferencias, Foucault intenta conectar las
fuerzas de la modernidad, el arte, la politica y la vida
en esa forma especial de relacién que un sujeto man-
tiene consigo. Es en esta forma de subjetivaciéon donde

Foucault ahora situard la resistencia. Foucault llama

{107}



NOMADAS 40 | ABRIL DE 2014 | UNIVERSIDAD CENTRAL | COLOMBIA

Casi plantas, témpera, 1946 | 35 x 50 cm

XUL SOLAR | DERECHOS RESERVADOS FUNDACION PAN KLUB-MUSEO XUL SOLAR (ARGENTINA)

cinismo esta confluencia entre arte, politica y moderni-
dad, una “categoria histérica”, nos dice, “que atraviesa
—Dbajo diversas formas y con objetivos variados— toda
la historia occidental” (2011: 38). Aunque esta formu-
lacién cuasi-trascendental es quizds sorprendente, el
cinismo surge, Foucault nos dice, “especialmente en
el arte moderno” (2011: 187). El arte moderno, como
todo lo cinico, encarna una “irrupcién desde abajo”
(2011: 188) que materializa las fuerzas del afuera en una
vida, y anuncia que la vida es un acontecimiento de la
verdad. La verdad, entonces, se convierte en un meca-
nismo biopolitico que interactda con la vida del artista,
la vida de las personas que experimentan la verdad de
su trabajo y la vida como bios. El arte moderno, enton-
ces, es para Foucault, la creacion de una vida verdadera,
de una subjetivacion que expresa el acontecimiento in-
determinado de la verdad, y, en esa medida, construye
unanueva verdad, a través de una practica que Foucault
llama etho-poiesis o estética de la existencia. El arte es,

{108}

segiin Foucault, una forma de “conocimiento 1til”, un
“conocimiento en el que la vida humana estd en juego
[...] y es capaz de producir un cambio en el modo de ser
del sujeto” (2005: 238). Pero el arte en su sentido cini-
co no es reactivo, su verdad es su propia fuerza activa y
aleatoria, y estd orientado completamente hacia el futu-
ro. El arte es una verdad que transforma, o mejor, es la
verdad encarnada de la transformacion (o multiplicidad
en si misma). Como dice Foucault, el arte es “una for-
ma oracular de expresién” (2005: 242).

En una de las dltimas entrevistas, Foucault se pre-

P

gunta “si nuestro problema hoy en dfa” es similar al

<

problema griego de constituir “una especie de ética,
que sea una estética de la existencia” (1998: 255). Po-
drfamos preguntarnos lo mismo treinta afios después.
Ciertamente, en la explicacién de Foucault sobre el
arte cinico podemos ver premoniciones del hoy, sobre

todo en su continuo rechazo a cualquier arte que se



define a través de un andlisis purificador de sus propias
condiciones. El arte cinico abarca las condiciones de la
vida, y es una técnica para la vida, y esto lo acerca a
las practicas artisticas contemporéneas. No obstante, en
el contexto actual, la conexién de Foucault entre una
tradici6n cinica y el arte moderno es ala vez frustrante y
evocadora. Es frustrante porque parece culminar la tra-
yectoria de la imagen trazada por Foucault, del arte a la
vida cotidiana, que despoja al arte de toda especificidad,
y hace que comparta sus condiciones de produccién con
las tecnologfas y técnicas que pretende resistir. Pero
también es evocadora, puesto que es en ese momento,
cuando Foucault conecta subjetivacién y arte, y vuel-
ve la produccién de subjetividad la imagen-objeto de
nuestra sociedad de control y de nuestra resistencia ar-
tistica. Asi es precisamente como Deleuze describe al
tltimo Foucault, del que dice: “[...] la problemitica de
lo impensado da paso a un ser pensante que se proble-
matiza como sujeto ético” (1999: 118)*. Esto significa,

ante todo, que el arte se encuentra ahora en posicién

STEPHEN ZEPKE | FOUCAULT Y EL ARTE: DEL MODERNISMO A LA BIOPOLITICA

de enfrentar al poder biopolitico, puesto que nos per-
mite vivir (y mds importante, que vivamos en la verdad)
en el caso de la imagen, una potencia que —como ex-
horta Foucault— “tenemos que crear nosotros mismos
como obras de arte” (1997: 262). Sin embargo, no po-
demos dejar de darnos cuenta de que Foucault habla
de tiempos pasados, no del presente, cuando afirma
que, “sobre todo es en el arte, donde se concentran, en
nuestro mundo, las formas mas intensas de un decir ve-

raz que tienen el coraje de correr el riesgo de ofender”

(2011: 189).

En la obra de Fromanger, por ejemplo, su “escdnda-
lo” u “ofensa” es producir un acontecimiento-imagen
en medio de nuestra cultura de la imagen, una imagen
“sin contenido” o “significado” que elude la descripcion
y cuya verdad descansa, en cambio, en su multiplicidad
abierta, su iluminacién de “multiplicidad en si misma”.
Esto es lo que Foucault identifica como la imagen de
la modernidad, la manera en que ésta rompe con las

Nifio, 6leo sobre tela, 1938 | 95 x 123 cm
FIDELIO PONCE | COLECCION MUSEO NACIONAL DE BELLAS ARTES (CUBA)

FOTO: DAVID RODRIGUEZ

{109}



NOMADAS 40 | ABRIL DE 2014 | UNIVERSIDAD CENTRAL | COLOMBIA

formas preexistentes, y, al hacerlo, expresa —a través
de la creacién— una vida verdadera. Foucault afirma:
“[...] el arte moderno tiene una forma esencialmente
anti-cultural, es el cinismo de la cultura vuelto contra
sf mismo” (2011: 189). Es en su paso de la expresién
artistica cultural a la subjetivacion anticultural, que la
ontologfa de la imagen alcanza su fuerza biopolitica.
Un hermoso fragmento de su ensayo sobre Fromanger
lo sugiere claramente: “Generar”, escribe Foucault,
“un acontecimiento que transmita y magniﬁque el otro,
que se combine con éste, y provoque una serie infini-
ta de nuevos pasajes para todos los que vienen a mirar
y para cada mirada particular que venga a descansar
sobre el mismo” (1999: 93). Para Foucault, el arte mo-

derno establece:

[...] con la cultura, las normas sociales, los valores y
los cdnones estéticos una relacién polémica de reduc-
cién, rechazo y agresién. Eso es lo que hace del arte
moderno, desde el siglo XIX, un movimiento por el
cual, de manera incesante, cada regla postulada, de-
ducida, inducida, inferida a partir de cada uno de los
actos precedentes, resulta rechazada y negada por el
acto siguiente. En toda forma de arte hay una suerte
de cinismo permanente con respecto a Cualquier arte
adquirido (2011: 188).

Este movimiento culmina en la imagen, que recha-
za cualquier definicién artistica univoca para surgir en
medio de nuestra vida altamente mediada. Asi conside-
rado, el arte posmoderno es simplemente la siguiente
fase de la modernidad, donde el rechazo constante del
arte de sus propias condiciones, le permite crear una
imagen desde dentro de las formas que producen nues-
tra subjetividad y sociedad pero que, fiel a su logica
modernista, va mds alld de estas condiciones para pro-
ducir algo nuevo. Por supuesto, dado que el capitalismo
contempordneo también organiza sus sistemas de pro-
duccion alrededor del principio de lo nuevo, tenemos
que preguntar: ;qué distingue lo nuevo “bueno” de lo
nuevo “malo”, el arte cinico de su gemelo instrumen-
talizado? Esta pregunta es muy dificil, pero me parece
que el inicio de una respuesta se encuentra en la des-
cripcién que hace Foucault del cinismo. Por un lado,
éste rechaza y niega todas las reglas anteriores, y esto
es casi el principio de su trayectoria genética. Pero digo
“casi”, porque no todo puede ser la negacién del pasa-
do, o al menos, se niega el pasado sélo por la afirmacién

{110}

del futuro. Si nos limitamos a deducir el futuro median-
te simplemente la negacién del pasado, condenamos la
historia a la 16gica negativa de la dialéctica. Esto no s6lo
succiona la resistencia dentro de los discursos de oposi-
cién de la protesta y el anlisis (un movimiento que ha
dominado gran parte de la préctica artistica contempo-
rdanea de los dltimos cincuenta afios), sino que convierte
el futuro indeterminado en una teologia negativa. El
acontecimiento de la verdad es una afirmacién de un
afuera aleatorio y, por lo tanto, indeterminado, y, como
Deleuze no se cansa de decirnos, es el afuera del aden-
tro (1996-97), es decir, no es ni vago ni preexistente.
Al escribir sobre la miisica de Pierre Boulez, Foucault
dice con mucha precisién que produce “una transfor-
macién simultdnea y dual del pasado y el presente por
el movimiento que separa uno del otro a través de una
elaboracién del uno por el otro” (1998: 244).

dQué significa esto exactamente? Por un lado,
significa que el afuera sélo estd hecho de lo que es
indeterminado en el adentro, porque no hay un afuera
como tal. El arte es simplemente un pliegue del aden-
tro, una “elaboracién” del presente que lo separa del
pasado, y simultdneamente produce algo nuevo desde
éste. Esta es la definicién tanto del arte moderno cinico
como de la imagen simulacro en el sentido de Foucault.
Pero entonces nuestra pregunta retorna: dqué queda de
la resistencia creativa y ontolégica cuando el simulacro
se normaliza y su circulacion acelerada se instrumenta-
liza? 4Cémo se puede hacer un corte genealégico que
transforme nuestro pasado y nuestro presente? La res-
puesta de Foucault en este punto es muy interesante,
ya que sugiere que cuando el arte se define por las mis-
mas condiciones que cualquier otra cosa, por nuestra
cultura de la imagen y su economia, en el sentido mds
amplio, es precisamente en esta coyuntura histérica que
éste se encuentra con aquellos mecanismos biopoliticos

que conforman nuestras subjetividades neoliberales.

El ensayo de Foucault de 1982 sobre la fotografia de
Duane Michals nos da un buen ejemplo de lo anterior.
Alli, Foucault sefala liricamente que esta obra actiia
de una manera cinica, en la medida en que expresa
la verdad de la vida del artista pero, mds que esto, esa
verdad parece afirmar escandalosamente una vida que
estd por fuera del alcance valorativo supuestamente ab-

soluto del capitalismo tardio. Foucault escribe:



Deslizo hacfa mi los experimentos que él hizo, que no
entiendo completamente —y creo que lo mismo hacen
quienes los miran—, que evocan placeres, ansiedades,
formas de ver las cosas, sentimientos que ya conozco
0 que anticipo encontrar algin dia; por lo que tengo
siempre que preguntarme si esos sentimientos son
suyos o mios, aunque sé muy bien que se los debo a
Duane Michals. “Yo soy el regalo que te ofrezco”, dice
él (1994b: 244).

Ese importante pasaje necesita esclarecerse. Pri-
mero, el trabajo de Michals es claramente cinico en
cuanto consiste en experimentos personales que co-
munica a su audiencia a través de la obra. Segundo,
Foucault afirma no comprender plenamente esos ex-
perimentos y, en consecuencia, les otorga un estatuto
de acontecimientos indeterminados. Tercero, tales
acontecimientos indeterminados no son un nuevo
tipo de experiencia, o un devenir radical en un sen-
tido deleuziano, sino una evocacién de sentimientos
—Foucault més tarde los llamard emociones-pen-
samiento— ya conocidos, o que piensa que puede
conocer en el futuro. Es la previsibilidad de estos sen-
timientos lo que hace que Foucault se pregunte si son
de él o del artista, y es esta experiencia compartida
evocada por la obra de arte —precisamente su di-
mension popular— la que involucra amplios procesos
biopoliticos de subjetivacion. La obra de Michals de-
construye con frecuencia imédgenes relacionadas con
roles de género, sexualidad y muerte. Pero esto no
es, creo, el punto crucial del comentario de Foucault.
La fotografia, como forma de arte, es ciertamente po-
pular, algo que ya hemos visto enfatizar y elogiar a
Foucault, por lo que la capacidad de Michals de uti-
lizarla criticamente para participar en el imaginario
piblico no es tan sorprendente. El punto crucial de
Foucault es mds bien que el artista hace eso ddndose
a si mismo: “Yo soy el regalo que te ofrezco” son las
palabras que Foucault pone en boca del artista. Este
gasto puro es un gesto ético que sitda la obra de arte
—entendida como un proceso tanto subjetivo como
objetivo que comparten el artista y el espectador—
por fuera de los modos capitalistas de valoracién que
constituyen nuestras formas contemporédneas de sub-
jetivacién. Sin importar que entendamos esto como
homo economicus, como lo hizo Foucault, o como
homo debito, como Maurizio Lazzarato ha sugerido
mds recientemente®, el regalo artistico de la précti-

STEPHEN ZEPKE ‘ FOUCAULT Y EL ARTE: DEL MODERNISMO A LA BIOPOLI'TICA

ca experimental anima a otros a reflexionar sobre
sus condiciones compartidas para que se den a esta
experimentaci(’)n Y, simulténeamente, excedan la ne-
cesidad de sus condiciones capitalistas. Es aqui donde
Foucault ofrece una respuesta a nuestra pregunta
anterior sobre la experimentacién “buena” y “mala”
del capitalismo tardio: en el estilo cinico, la experi-
mentacién ética es una valoracién mas cualitativa que
cuantitativa o, en el sentido de Nietzsche, una trans-

valoracion.

En los tiempos de la repeticién biopolitica, el arte
es un mecanismo que nos permite plegar un nuevo
afuera en medio de nuestra sociedad de control y sus
subjetividades moduladas. Esto lo hace mediante un
gesto muy simple, la entrega de si mismo, el regalo de
dar, el regalo de experimentar con la vida con el fin
de darle un futuro indeterminado y de contarle una
verdad compleja. Lo anterior no es para acelerar for-
mas dadas de subjetivacién, sino para situar entre
éstas, un mecanismo capaz de trasvalorar la vida como
experimentacién. Tampoco se trata de poner el arte
en la vida, en el sentido de la vanguardia tradicional,
sino todo lo contrario, més bien de vivir de tal manera
que la vida devenga encarnada en el arte, y asi se re-

pita en todas sus diferencias genéticas.

Foucault habla explicitamente de este asunto en un
debate con el cineasta Werner Schroeter: el proble-
ma, dice, consiste en “tratar de dar una coloracién,
una forma y una intensidad a algo que nunca dice lo
que es. Ese es el arte de vivir” (1994a: 107). Esa es
una vida que intenta encarnar el acontecimiento, y
un arte que intenta comunicar su verdad. Pero esta
verdad no es algo que pueda ser descrito o ilustrado,
solamente se puede vivir a través de la perpetuacién
de su regalo en tanto resistencia constante a las mi-
cropoliticas. Esto significa, finalmente, que la obra
de Michals —o segtin Foucault, de cualquier arte ci-
nico— no nos proporciona una forma determinada
de contrasubjetivacién, como algunos militantes nos
quieren presentar. Por el contrario, el arte como re-
galo es un modo experimental de subjetivacion, uno
en el cual nuestras condiciones pueden ser examina-
das, y luego vueltas contra sf mismas. Este es el final
remarcable de la trayectoria del arte moderno: pues-
to que disolvi6 sus propias condiciones, sus imdgenes

{111}



NOMADAS 40 | ABRIL DE 2014 | UNIVERSIDAD CENTRAL | COLOMBIA

han entrado a formar parte de la circulacién popular
(y son explotadas y explotan en el modo empresarial),
sin embargo, su prictica ética de plegar el afuera si-
gue siendo su regalo mas extrafio. En esto consiste,
finalmente, la dimension biopolitica del arte, el com-
promiso cinico y ético de experimentar con los modos
de subjetivacién y de ofrecernos en la obra de arte ese
proceso critico y genealdgico. Ese regalo —estimulan-
te de la voluntad de poder, como Nietzsche llama el
arte—, aquellas dificultades que tuvo Foucault para
entender la obra de Michals, se resiste a los modos
capitalistas de valoracién y reproduccién. Precisamen-
te estas dificultades para comprenderlo convierten el

arte cfnico en critico y productivo, ya que es la forma

como se resiste a sus condiciones actuales y se vuelca

hacia un futuro en el que éstas ya no existen.

Finalmente, la imagen de Foucault se ha converti-
do en un regalo, aunque es abandonada a menudo.
El propio Foucault parece haber entendido lo am-
bicioso, y quizd, también, lo dificil de un gambito
semejante, y sus palabras al respecto, de derrota pero
también de desafio son la mejor manera de terminar
mi escrito: “Apenas nos damos cuenta, en nuestra so-
ciedad, de que la obra de arte de la que tenemos que
ocuparnos, esa zona a la cual debemos aplicar valores
estéticos, es uno mismo, la propia vida, la propia exis-
tencia” (1997: 271).

>4

NOTAS

1 N. del T.: las citas se tradujeron directamente del inglés,
al considerar que sélo algunos de los textos citados estdn tra-
ducidos al espatiol bajo el titulo referenciado por el autor, que
algunos estan traducidos con otro titulo y que otros no lo estdn.

2 De muchas maneras, Deleuze hace del famoso grito de
Nietzsche su propio grito: “jArte y nada mds que arte! —es el gran
instrumento que posibilita la vida, la gran seduccion de la vida,
el gran estimulante de la vida” (Nietzsche, 1967: 853, iii). Para
Deleuze, las innovaciones formales del arte moderno son podero-
samente ontogenéticas y ofrecen resistencias potentes (politicas)
al presente. Esta posicién quizds estd encapsulada en su clamor
de que “Resnais y los Straubs son probablemente los cineastas
politicos mds importantes de Occidente”. (1989: 215-216).

3 Cuando presenté una versién anterior de este texto en el IV
Simposio Latinoamericano de Biopolitica en Bogota (realizado
entre el 3 y el 6 de septiembre del 2013), mi cita al muy cono-
cido ensayo de Foucault “El pensamiento del afuera” provocé
una inquietud penetrante en Carlos Manrique, sobre la relacién
entre artes visuales y literatura en Foucault, dado que ese escri-
to concierne principalmente a la literatura. Aunque incapaz de
responder en ese momento, ahora me parece que el valor y la
importancia permanente de ese escrito descansa en la descrip-
cién ontoldgica de la literatura que es compatible con lo que
Foucault dird unos afios después de la pintura y la fotograffa, y
con su comprensién del modernismo y el cinismo. En otras pa-
labras, mi respuesta es la evasién del filésofo! Foucault escribe:
“La literatura es [...] el lenguaje alejindose lo mas posible de si
mismo; y si este ponerse ‘fuera de si mismo’, pone al descubierto
su propio ser, esta claridad repentina revela una distancia més

{112}

que un doblez, una dispersién mas que un retomo de los signos
sobre si mismos. El ‘sujeto’ de la literatura (aquel que habla
en ella y aquel del que ella habla) no seria tanto el lenguaje en
su positividad, cuanto el vacio en que se encuentra su espacio
cuando se enuncia en la desnudez del habla” (1998: 149). Esta
“distancia” o “vacio” esencial para la ontogénesis (ser como de-
venir, como la famosa ecuacién de Nietzsche ha determinado)
se convertird, como veremos, en la verdad “cinica”, al igual que
el “sujeto” de la literatura se convertird en el proceso de sub-
jetivacién ofrecido o provocado por el arte-como-vida. Si esta
lectura del ensayo de Blanchot ignora de algiin modo los es-
tadios aceptados del desarrollo del pensamiento de Foucault,
lo hace en nombre de la consistencia ontolégica que Deleuze
revela con tanta fuerza en su libro Foucault (1999).

4 En la revision del libro de Deleuze Diferencia y repeticion,
Foucault no menciona explicitamente la discusién de Deleuze
sobre la obra de Warhol (1999: 293-294), pero comparte el inte-
rés de Deleuze en los simulacros, el modernismo y el potencial
politico del arte en relacién con la circulacién de la imagen como
mercancia. Sin embargo, la critica de Deleuze de la obra de War-
hol se acerca mds al contexto histérico del arte, y se desarrolla
la temdtica de las serigraffas tempranas de Warhol, Death and
Disaster, como expresiones del instinto de muerte freudiano que
repita el impulso genético de lo reprimido en las méscaras de la
celebridad y los accidentes.

=4 3 . . . £

2 En ambas formas, en el “semiocapitalismo” como nues-
tra forma econémica contemporédnea, y en el “capitalismo
molecular” como su modo de funcionamiento, véase Franco

Berardi (Bifo) (2011).



6 Sibien el ataque de Debord al espectdculo fue basado en
elementos ideolégicos de la cultura popular, atribuirle el de-
seo de proteger la “pureza” de la imagen artistica parece un
poco forzado.

7 El posicionamiento histérico-artistico de Foucault sobre la
obra de Fromanger, contra el arte conceptual, la abstraccién
del hard edge y el situacionismo, tiene una historia complicada
en las politicas mundiales del arte contemporaneo; algunos de

STEPHEN ZEPKE ‘ FOUCAULT Y EL ARTE: DEL MODERNISMO A LA BIOPOLiTICA

>4

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Lo

BERARDI, Franco (Bifo), 2011, After the Future,

Oakland, Edinburgo, AK Press.

DELEUZE, Gilles, 1989, Cinema 2, The Time Image,
Minneapolis, University of Minnesota Press. En espafiol:
1996, La imagen-tiempo: estudios sobre cine 2, Barcelo-

na, Paidés.

, 1999, Foucault, Londres, Continuum. En espa-

fiol: 1987, Foucault, Buenos Aires, Paidds.

DELEUZE, Gilles y Félix Guattari, 1994, What Is Phil-
sophy?, Nueva York, Columbia University Press. En
espafiol: 2001, ¢Qué es la filosofia?, Barcelona, Ana-

grama.

FOUCAULT, Michel, 1983, This Is Not A Pipe, Berkeley,
University of California Press. En espafiol: 1997, Esto no

es una pipa, Barcelona, Anagrama.

, 1994a, Dits et ecrits, Vol. 2, Paris, Gallimard.
En espafiol: 2002, Dichos y escritos, T. I, 11 y IT1, Madrid,

Editora Nacional.

, 1994b, Dits et ecrits, Vol. 4, Parfs, Gallimard.
En espaiiol: 2002, Dichos y escritos, T. I, 11y I11, Madrid,

Editora Nacional.

, 1997, Ethics, Subjectivity and Truth. Essential

Works of Foucault 1954-1984, Vol. 1, Londres, Penguin.

10.

11.

13.

14.

16.

estos aspectos se explican en el trabajo de Sara Wilson The
Visual World of French Theory. Figurations (2010).
8 Traduccién modificada.

9 Para conocer la critica de Lazzarato sobre Foucault, ex-
tremadamente interesante pero también pesimista, véase
Lazzarato (2012). Lazzarato no encuentra potencial revolu-
cionario en el arte.

, 1998, Aesthetics, Method and Epistemology. Es-

sential Works of Foucault 1954-1984, Vol. 2, Londres,

Penguin.
Londres, Black Dog.

College de France, 1981-2, Basinstoke, Palgrave Macmillan.
En espafiol: 2005, La hermenéutica del sujeto, Madrid, Akal.

of Self and Others II), Lectures at the College de France,
1983-1984, Basingstoke, Palgrave Macmillan. En espafiol:

, 1999, Gérard Fromanger, Photogenic Painting,

, 2005, The Hermeneutics of the Self, Lectures at the

, 2011, The Courage of Truth (The Governement

2010, El coraje de la verdad, México, Fondo de Cultura

Econdémica.

Man, Nueva York, Semiotext(e). En espaﬁol': 2013, La fd-
brica del hombre endeudado, Buenos Aires, Amorrortu.

York, Random House. En espafiol: 2006, La voluntad de po-
der, Madrid, EDAF.

LAZZARATO, Maurizio, 2012, The Making of Indebted

NIETZSCHE, Friedrich, 1967, The Will to Power, Nueva

5. SHAPIRO, Gary, 2003, Archaeologies of Vision, Foucault

and Nietzsche on Seeing and Saying, Chicago, The Univer-

sity of Chicago Press.

WILSON, Sarah, 2010, The Visual World of French Theory,
Figurations, New Haven/Londres, Yale University Press.

{113}



