
156



157

RESEÑA

.............................................................................................................

GONZALO MUNÉVAR

Variaciones sobre temas de Feyerabend

Cali, Programa Editorial Universidad del Valle, 2006, 200 pp.

Fabián Andrés González∗

El presente escrito tiene el propósito de reseñar los principales aspectos
tratados en el libro Variaciones sobre temas de Feyerabend del profesor
Gonzalo Munévar, Lawrence Technological University. Para ello haré una
pequeña presentación del autor, resaltando los aspectos principales que lo
hacen apropiado para tratar la filosofía de Feyerabend. Posteriormente pre-
sentaré la estructura del libro, es decir, los capítulos que lo conforman y su
contenido. Después, caracterizaré los temas fundamentales que trata el li-
bro, mostrando las tesis principales. Finalmente presentaré las virtudes del
texto, es decir, valorar el libro de acuerdo al contenido y forma en como
está escrito.

Gonzalo Munévar es un filósofo colombiano radicado desde hace 40
años en los Estados Unidos. En este país empezó su formación académica y
su experiencia en el campo de la filosofía. Sus desarrollos en filosofía le
han otorgado un reconocimiento notable en varias universidades de alto
prestigio mundial como Stanford, Berkeley, la Universidad del Valle, entre
otras, donde ha sido invitado especial en foros, seminarios y congresos.
Dentro de sus trabajos más reconocidos se encuentran Radical Knowledge

(traducido al español como Conocimiento Radical), Evolution and the Naked

Truth (La evolución y la verdad desnuda) y su novela The Master of Fate

(El amo del destino). Su tesis Doctoral la realizo bajo la tutoría de Paul
Feyerabend, persona con la cual tuvo una estrecha amistad y cuya filosofía
es objeto de este libro.

El libro del profesor Munévar es una compilación de artículos escritos,
originalmente en inglés, en distintas publicaciones. El trabajo de traduc-
ción fue realizado por profesores y estudiantes tanto de maestría como de
pregrado de la Universidad del Valle. La compilación de estos artículos se

∗ Estudiante de la Licenciatura en Filosofía del Departamento de Filosofía, Universidad del
Valle.

Praxis Filosófica
Nueva serie, No. 23, Jul. - Dic. 2006: 157-164 ISSN: 0120-4688



158

hizo bajo la supervisión del profesor Germán Guerrero Pino. El capítulo
número uno fue escrito especialmente para esta publicación y, a excepción
de éste capitulo, el orden de los capítulos es cronológico.

El capítulo número uno, Feyerabend: el filósofo más valioso del siglo

XXI, se puede tomar como una apología del pensamiento de Feyerabend,
allí Munévar expone las principales tesis del pensamiento de éste autor de
tal forma que éstas se presentan en muchos puntos superiores a los de sus
predecesores los positivistas, Popper y Kuhn, y de un gran valor  para pen-
sadores posteriores.

En el capítulo número dos, Hacia una concepción social de la raciona-

lidad científica, se estudia el problema del método y la racionalidad cientí-
fica. A través de este capítulo se hace una crítica a las  tesis de los positivistas,
Popper y Kuhn, mostrando como racionalidad y éxito son incompatibles.
La noción de éxito es introducida por Munévar para sacar avante algunas
tesis de la filosofía de Feyerabend. Este artículo fue publicado bajo el titulo
“Towards a Social Conception of  Cientific Rationality”.

El capítulo número tres, Permitiendo contradicciones en la ciencia, ha-
bla del uso de la lógica en ciencia y de cómo en la actividad científica es
erróneo identificar racionalidad con  lógica. La ciencia no es una actividad
lógico deductiva, en ella hay otros elementos involucrados de carácter
contextual y pragmático que se alejan de un sistema formal. Nociones como
las de validez e implicación material, dice Munévar, no aplican a la ciencia,
debido a que permiten contradicciones y concluir cualquier cosa. Esta idea
es parte del desarrollo filosófico del profesor Munévar y complementa las
ideas de Feyerabend. Este artículo fue escrito originalmente en inglés bajo
el titulo Allowing contradictions in science.

El capítulo cuatro, La ciencia  en la sociedad libre de Feyerabend, es un
artículo de Munévar que fue publicado originalmente en inglés con el titulo
“Science in Feyerabend´s Free Society”, éste constituye una crítica de
Munévar al libro de Feyerabend “La Ciencia en una Sociedad Libre”.
Feyerabend argumenta que la ciencia es una ideología o tradición como
hay otras y que por tanto no debe considerarse como si tuviera un mayor
estatus. En este sentido, Feyerabend afirma que ciencia y Estado deberían
estar separados como lo está Iglesia y Estado, de no ser así no es posible
constituir una sociedad. Munévar es muy crítico en este punto, para él cien-
cia y Estado no deben estar separados por que sólo de esta manera es posi-
ble constituir una sociedad libre.

El capítulo número cinco, Consenso y evolución en la ciencia, está divi-
dido en tres secciones, en la primera plantea el problema que se presenta al
tratar de entender la noción de racionalidad en la ciencia, mostrando cómo
se relaciona este con el problema del consenso en la ciencia. Para Munévar,R

E
S

E
Ñ

A



159

la oposición entre la escuela racionalista e historicista gira entorno a como
entiende cada uno el concepto de racionalidad. En la segunda Munévar
replantea algunas cuestiones del problema haciendo uso de algunos de sus
desarrollos filosóficos en lo que se denomina epistemología evolutiva. Fi-
nalmente Munévar esgrime algunos argumentos para responder algunas
objeciones, de tal modo que su concepción de racionalidad entendida como
una cuestión social y no individual pueda salir avante de cualquier contra
argumento. En este capítulo Munévar va más allá de las tesis de Feyerabend
y presenta de manera sucinta sus ideas y desarrollos sobre el problema de la
evolución del conocimiento científico. Este capítulo se publicó original-
mente en inglés con el título de “Concensus  and Evolution  in Science”.

En el capítulo número seis, Una reivindicación de Paul Feyerabend, es
una defensa de las principales posturas de Feyerabend e intenta mostrar que
muchas de las críticas que se le han hecho a la obra de él son erradas y han
estado basadas en malentendidos y prejuicios. Una de estas posturas está
relacionada con la afirmación “todo vale”,  las otras tratan sobre el proble-
ma de la inconmensurabilidad y el relativismo. Este capítulo se publicó
originalmente bajo el título de “A Réhabilitation of Paul Feyerabend”.

En el capítulo número siete, Feyerabend, Preston y la Filosofía Analíti-

ca, Munévar trata sobre el análisis juicioso que hizo Jhon Preston  sobre la
filosofía  de Feyerabend en el libro titulado Feyerabend, Philosophy, Science

and Society (Malden: Polity, 1997), el cual Munévar critica fuertemente no
sólo por el tratamiento que le da a algunas tesis de Feyerabend sino también
por cómo éste estudio de la filosofía analítica, basado en el lenguaje, impi-
de hacer una caracterización adecuada de la ciencia. En el fondo el capítulo
es una crítica a la filosofía analítica.

Finalmente el capítulo ocho, Feyerabend y la conquista de la abundan-

cia, es sobre el libro póstumo de Feyerabend Conquest of abundante (Con-
quista de la Abundancia), este libro tiene como eje temático una crítica de
Feyerabend al relativismo y sus consideraciones con respecto al realismo.
Munévar presenta una postura crítica frente al relativismo caracterizado
por Feyerabend, pero comparte la caracterización del realismo que éste hace.
Munévar también intenta hacer claridad en lo que denomina el problema de
la flexibilidad, el cual está basado en lo que concibe Feyerabend como co-
nocimiento humano. Las ideas desarrolladas en este capítulo presentan gran
dificultad debido a que el libro póstumo de Feyerabend está fragmentado y
muchos  de sus capítulos son borradores y estaban incompletos. Este capí-
tulo se publicó originalmente en inglés con el titulo Critical Notice:

Conquering Feyerabend’s Conquest of Abundante.
El profesor Gonzalo Munévar presenta cuatro aspectos fundamentales

de las ideas desarrollados por Paul Feyerabend, a saber: la concepción em- PR
A

X
IS

FI
L

O
S

Ó
F

IC
A



160

pirista de la ciencia, el concepto de racionalidad, el método científico y el
problema de la inconmensurabilidad. Cada una de estas ideas atraviesa gran
parte de la filosofía del siglo XX, respecto a la caracterización de la ciencia
y su progreso, o en otras palabras la evolución del conocimiento científico.

La primera corresponde a una idea surgida en el siglo XVII según la
cual la experiencia sensible es la  que determina qué ideas en nuestro pen-
samiento son espurias y qué ideas son legítimas, presentando a la experien-
cia sensible como fuente de todo conocimiento. Esta idea es recogida, en
los inicios del siglo XX, por los positivistas lógicos, quienes pretenden ca-
racterizar la actividad científica como una actividad guiada por parámetros
lógicos y determinada por la experiencia sensible. Para Paul Feyerabend
esta idea es errada, debido a que en la historia de la ciencia no siempre se
han seguido principios lógicos para la formulación de las teorías y además
muchas de las teorías que han tenido éxito, han estado en contra de la expe-
riencia. Este es un aspecto que resalta Munévar con un ejemplo histórico de
Feyerabend y que es recurrente a lo largo del texto. Este es el ejemplo de
Galileo y su defensa de la teoría copernicana. En este ejemplo, nos dice
Munévar, se pone de manifiesto la contradicción que hay en ocasiones en-
tre la teoría y los hechos. Si Galileo solo se hubiese guiado por los hechos
no podría concluir que la Tierra se movía, luego la teoría copernicana sería
errada. Pero lo que hizo Galileo fue contemplar otra posibilidad en la que la
interpretación de los hechos, a pesar que estuviera en contra de la experien-
cia, justificaran el movimiento de la tierra y por tanto la validez de la teoría
copernicana. En el libro Munévar destaca reiteradamente, la idea de
Feyerabend, que en la actividad científica la correlación entre teoría y ex-
periencia no siempre se da y que con frecuencia las teorías que considera-
mos exitosas presentan inconsistencias con los hechos. El empirismo en
ninguna de sus presentaciones logra caracterizar del todo la actividad cien-
tífica. La experiencia por sí sola no es criterio determinante entre teorías.

La segunda idea que Munévar desarrolla en el texto es la del método
científico, idea que también tiene sus orígenes en el siglo XVII y que reco-
ge el positivismo lógico y Popper. El método científico se basa en la creen-
cia de que existen una serie de pasos o reglas lógicas que al seguirlas nos
llevan al verdadero conocimiento, es decir, nos permiten formular teorías
válidas y en correspondencia con la experiencia. Actuar de acuerdo al mé-
todo es actuar de manera racional, lo contrario significa ir en contra de la
forma de hacer verdadera ciencia. Para Feyerabend esta idea es errada y
está en contra de la forma en que realmente se hace ciencia. No existe tal
cosa como el método científico. En la historia de la ciencia son muchos los
casos que muestra que los científicos actúan en contra del método. Ejemplo
de esto es el mencionado sobre Galileo y la teoría copernicana. La eviden-R

E
S

E
Ñ

A



161

cia empírica le señalaba a Galileo que la teoría copernicana era falsa, por
tanto, de acuerdo con el método, debió abandonar la teoría, pero lo que
realmente hizo fue buscar otra interpretación de los hechos distinta de tal
forma que la teoría copernicana no se viera afectada.

Este punto está muy relacionado con la tercera idea que Munévar desa-
rrollada en el libro, la racionalidad. Para los positivistas y Popper ser racio-
nal en la ciencia consistía en actuar de acuerdo al método científico. Esto
significa aplicar la lógica y encontrar una correspondencia directa entre
teoría y hechos. Pero el ejemplo de Galileo nos muestra, una vez más, que
es posible actuar de forma contraria al método, es decir de forma irracional,
y aun así obtener teorías “exitosas”. Racionalidad científica no significa
guiarse por un método, por una misma visión del mundo o por la lógica
formal. Para Feyerabend no puede existir una única forma de hacer ciencia,
para él la actividad científica es una actividad que se enriquece con la dis-
cusión y la posibilidad de presentar diferentes puntos de vista. Munévar,
parafraseando a Feyerabend, nos recuerda que «la ciencia gana al permitir
el desarrollo de puntos de vista diferentes al que está “de acuerdo con los
hechos”» (p. 33).

Finalmente, la cuarta idea que Munévar presenta y desarrolla es el pro-
blema de la inconmensurabilidad entre teorías. El problema de la
inconmensurabilidad consiste en que el significado de los términos cambia
de teoría en teoría, por ejemplo los conceptos de espacio y tiempo en la
teoría newtoniana son distintos de los conceptos de espacio y tiempo en la
teoría de Einstein, por tanto, no podemos considerar, como lo hacían los
positivistas, que una teoría contiene a otra como un caso particular, seña-
lando de este modo el progreso en la ciencia. Con el problema de la
inconmensurabilidad no se puede considerar el conocimiento en la ciencia
como acumulativo.

Para Munévar la inconmensurabilidad no sólo se puede expresar en tér-
minos de significado sino también en términos de contrastación con la ex-
periencia, es decir, entre dos teorías no habrían hechos o un conjunto de
fenómenos en común, por lo tanto no hay forma de juzgar si una teoría es
mejor que otra. Esto trae como consecuencia un relativismo epistemológico,
en donde considerar que nuestras creencias son correctas por encima de
otras creencias no es valido.

Munévar muestra como otro aspecto fundamental a aclarar las ideas de
Feyerabend relacionadas con su afirmación todo vale y su Anarquismo

Metodológico, ideas que han sido muy criticadas en la filosofía de
Feyerabend. Para Munévar “la anarquía es la descripción que un racionalis-
ta tradicional daría de la forma en que se debe conducir la ciencia de acuer-
do con Feyerabend”, es decir que anarquistas son los que creen que la cien- PR

A
X

IS
FI

L
O

S
Ó

F
IC

A



162

cia tiene un método único y propio que la caracteriza y con la cual llega a
teorías verdaderas. El todo vale es la caracterización que hace Feyerabend
del racionalista, que es la persona que para conservar la idea de un método
es capaz de recurrir a cualquier artilugio conceptual. Cuestión que va en
contra de la racionalidad científica en términos de la pluralidad propuesta
por Feyerabend.

Estas ideas sobre la ciencia, desarrolladas por Feyerabend y presentadas
por Munévar, están en contra de las tesis defendidas por el positivismo
lógico y las formulaciones popperianas. El eje central de estas reflexiones
se sustenta en el giro que dio la filosofía de la ciencia en los años sesentas
hacia el análisis de la historia de la ciencia, la cual se convirtió en factor
fundamental para una caracterización adecuada de la ciencia. Esto signifi-
có dejar de lado la división tajante, que hacían los positivistas y Popper,
entre contexto de descubrimiento y contexto de justificación. División en la
cual se favorecía el contexto de justificación como único campo válido en
el que es posible analizar y caracterizar la actividad científica. Para
Feyerabend y T.S. Kuhn la ciencia es algo más que una actividad lógica y
de carácter individual. Para ellos es una actividad de carácter colectivo y
que involucra diversos factores de tipo contextual y pragmático. Es errada
la idea que identifica actividad científica como una actividad lógica y el
análisis histórico pone de manifiesto este error.

Los cuatro aspectos que presenta Munévar de la filosofía de Feyerabend
se relacionan a través de dos principios que caracterizan la filosofía de este
autor, los cuales son el principio de pluralidad y el principio de tenacidad.
Feyerabend considera que a la ciencia le beneficia tener pluralidad de teo-
rías. Esta pluralidad es posible porque la ciencia es una actividad que se
desarrolla en comunidad y no por individuos aislados como lo considera-
ban los positivistas y Popper. La ciencia es racional porque es una actividad
que se desarrolla  en comunidad. La pluralidad es un factor fundamental
para el progreso de la ciencia. La historia así lo demuestra. Munévar añade
a esta idea de Feyerabend que frente a una pluralidad de teorías favorecere-
mos aquella que sea exitosa y esto es lo que precisamente hace a la ciencia
una actividad racional.

Munévar muestra que el principio de tenacidad se manifiesta cuando se
defiende una teoría o se acepta independientemente de que sea contra
intuitiva o vaya contra la experiencia. Defender una teoría en estos térmi-
nos no es irracional, por el contrario, es algo propio de la actividad científi-
ca. Al tener en cuenta en el análisis de la ciencia los aspectos contextuales
y pragmáticos que ponen de manifiesto la historia, la ciencia se presenta
como una actividad humana, que no siempre se comporta conforme a los
cánones de la lógica y la experiencia sensible.R

E
S

E
Ñ

A



163

Los argumentos presentados por Munévar, a favor de las tesis de
Feyerabend, poseen una gran coherencia interna que tienen como colorario
una conclusión convincente. Al aceptar las premisas o argumentos inicia-
les, el lector es inducido a aceptar las conclusiones, de tal forma que al
terminar de leer el libro se debería considerar como válidas y convincentes
todas las tesis expresadas por Feyerabend, lo que no deja espacio a la críti-
ca. Sin embargo, se debe tener en cuenta que una de las ideas defendidas en
el libro es que no debemos considerar que existan creencias que sean co-
rrectas por encima de otras. Lo que hay que tener presente es que se deben
tener buenas razonas para inclinarse por una u otra idea. Así que la invita-
ción es a dar buenas razones para mostrar que las ideas de Feyerabend,
defendidas por Munévar, no son válidas y que por tanto su caracterización
de la ciencia no es adecuada.

Una virtud del texto es que sintetiza en forma precisa y con un lenguaje
claro la polémica entre positivistas, Popper e historicistas, con respecto a la
caracterización de la ciencia y a cómo ésta progresa. Por lo que considero
que es un texto que bien puede servir de consulta, tanto para estudiantes de
pregrado como para estudiantes postgrado. En el caso de estudiantes de
postgrado el libro tiene una gran riqueza, debido a que las tesis de Feyerabend,
autor que ha sido tan satanizado en el ambiente académico, son reformuladas
por Munévar. La ventaja del autor es haber tenido no solo un contacto acadé-
mico sino también personal con Feyerabend, lo que lo hace una autoridad en
el tema. Por lo que estas interpretaciones pueden considerarse de primera
mano. Es esto lo que le da el nombre al libro, Variaciones sobre temas de

Feyerabend, pues lo que se presenta en algunos puntos son una reinterpretación
y precisión  de las ideas de Feyerabend basadas en el conocimiento y el con-
tacto tan cercano que tuvo Munévar con este autor.

Otra virtud del texto es que trata sobre un tema que no solo hace parte de
la historia de la filosofía de inicios del siglo XX, sino que también es muy
actual, es la caracterización de la ciencia y su progreso. Tema que por moda
filosófica ha perdido vigencia, pero que hoy en día sigue cuestionándonos.
Es curioso cómo en la actualidad se derrama grandes cantidades de tinta
sobre problemas de la ciencia como la estructura de las teorías, el carácter
de la observación, la experimentación, etc., y que no sepamos qué es la
ciencia ¿Acaso no nos parecemos a estos teólogos medievales que dedica-
ban su tiempo a indagar sobre cuantos ángeles podíamos encontrar en la
punta de un alfiler sin aun haber demostrado con  toda claridad la existencia
de los ángeles y de Dios? El texto nos invita a que volvamos a reflexionar
sobre este tema, caracterización de la ciencia y su progreso. Tema que es de
mucha importancia para aquellas disciplinas que aspiran a ser consideradas
como ciencia. PR

A
X

IS
FI

L
O

S
Ó

F
IC

A



164

Es importante saber que en el libro se puede diferenciar entre las tesis
del autor y las tesis de Feyerabend, a pesar de que Munévar considere que
en muchos de los casos no podría establecerse esta diferencia. Esto se debe
a la claridad con que Munévar maneja las ideas de Feyerabend y la distin-
ción que establece con otros autores como Kuhn y Popper, sin olvidar a los
representantes del positivismo lógico.

Sólo en una parte del texto, el quinto capítulo, se hace presente las tesis
de Munévar que se enmarcan en lo que se denomina epistemología evoluti-

va. Pero considero que los planteamientos de Feyerabend se relacionan en
algunos puntos de manera muy estrecha con las tesis de Munévar sobre la
epistemología. También es claro cuando el autor manifiesta inconformidad
con algunas tesis de Feyerabend pero al final termina reinterpretando estas
tesis para mostrar sus fortalezas, a favor de Feyerabend. De los conceptos
utilizados por Munévar hay uno en especial que llama la atención y que
considero objeto de crítica, es la noción de éxito. La noción de éxito en la
ciencia es introducida por Munévar para fortalecer y explicar algunos argu-
mentos e ideas de Feyerabend. Esta noción tiene un contenido semántico
amplio, que la convierte en vaga y general, pues en diferentes  contextos
cobra significados y usos distintos. La noción de éxito no aclara el porqué
preferimos una u otra teoría o qué es lo que las hace prevalecer, si es una
cuestión social, lógica, empírica, etc., no es posible, por lo menos en el
libro, determinar de manera clara la forma en que se define y opera ésta
noción.

Por último, considero que el libro debe leerse, además de las razones
expuestas, porque es importante leer los desarrollos que los filósofos co-
lombianos están haciendo en el exterior. Parece ser que en muchos de los
casos preferimos leer gente de afuera que a nuestros coterráneos. Son mu-
chos los desarrollos interesantes que hacen pensadores colombianos fuera
del país, pero son pocas las oportunidades que nos damos de conocer sus
trabajos.

R
E

S
E

Ñ
A


