


GONZALO MUNEVAR
Variaciones sobre temas de Feyerabend
Cali, Programa Editorial Universidad del Valle, 2006, 200 pp.

Fabidan Andrés Gonzale7*

El presente escrito tiene el propdsito de resefiar los principales aspectos
tratados en el libro Variaciones sobre temas de Feyerabend del profesor
Gonzalo Munévar, Lawrence Technological University. Para ello haré una
pequetia presentacion del autor, resaltando los aspectos principales que lo
hacen apropiado para tratar la filosofia de Feyerabend. Posteriormente pre-
sentaré la estructura del libro, es decir, los capitulos que lo conforman y su
contenido. Después, caracterizaré los temas fundamentales que trata el li-
bro, mostrando las tesis principales. Finalmente presentaré las virtudes del
texto, es decir, valorar el libro de acuerdo al contenido y forma en como
esta escrito.

Gonzalo Munévar es un filosofo colombiano radicado desde hace 40
aflos en los Estados Unidos. En este pais empez6 su formacion académica y
su experiencia en el campo de la filosofia. Sus desarrollos en filosofia le
han otorgado un reconocimiento notable en varias universidades de alto
prestigio mundial como Stanford, Berkeley, la Universidad del Valle, entre
otras, donde ha sido invitado especial en foros, seminarios y congresos.
Dentro de sus trabajos mas reconocidos se encuentran Radical Knowledge
(traducido al espafiol como Conocimiento Radical), Evolution and the Naked
Truth (La evolucion y la verdad desnuda) y su novela The Master of Fate
(El amo del destino). Su tesis Doctoral la realizo bajo la tutoria de Paul
Feyerabend, persona con la cual tuvo una estrecha amistad y cuya filosofia
es objeto de este libro.

El libro del profesor Munévar es una compilacion de articulos escritos,
originalmente en inglés, en distintas publicaciones. El trabajo de traduc-
cion fue realizado por profesores y estudiantes tanto de maestria como de
pregrado de la Universidad del Valle. La compilacion de estos articulos se

* Estudiante de la Licenciatura en Filosofia del Departamento de Filosofia, Universidad del
Valle.

Praxis Filosofica
Nueva serie, No. 23, Jul. - Dic. 2006: 157-164 ISSN: 0120-4688



158

RESENA

hizo bajo la supervision del profesor German Guerrero Pino. El capitulo
numero uno fue escrito especialmente para esta publicacion y, a excepcion
de éste capitulo, el orden de los capitulos es cronoldgico.

El capitulo numero uno, Feyerabend: el filosofo mds valioso del siglo
XXI, se puede tomar como una apologia del pensamiento de Feyerabend,
alli Munévar expone las principales tesis del pensamiento de éste autor de
tal forma que éstas se presentan en muchos puntos superiores a los de sus
predecesores los positivistas, Popper y Kuhn, y de un gran valor para pen-
sadores posteriores.

En el capitulo ntimero dos, Hacia una concepcion social de la raciona-
lidad cientifica, se estudia el problema del método y la racionalidad cienti-
fica. A través de este capitulo se hace una critica a las tesis de los positivistas,
Popper y Kuhn, mostrando como racionalidad y éxifo son incompatibles.
La nocién de éxito es introducida por Munévar para sacar avante algunas
tesis de la filosofia de Feyerabend. Este articulo fue publicado bajo el titulo
“Towards a Social Conception of Cientific Rationality”.

El capitulo nimero tres, Permitiendo contradicciones en la ciencia, ha-
bla del uso de la légica en ciencia y de como en la actividad cientifica es
erroneo identificar racionalidad con légica. La ciencia no es una actividad
logico deductiva, en ella hay otros elementos involucrados de caracter
contextual y pragmatico que se alejan de un sistema formal. Nociones como
las de validez e implicacién material, dice Munévar, no aplican a la ciencia,
debido a que permiten contradicciones y concluir cualquier cosa. Esta idea
es parte del desarrollo filoséfico del profesor Munévar y complementa las
ideas de Feyerabend. Este articulo fue escrito originalmente en inglés bajo
el titulo Allowing contradictions in science.

El capitulo cuatro, La ciencia en la sociedad libre de Feyerabend, es un
articulo de Munévar que fue publicado originalmente en inglés con el titulo
“Science in Feyerabend’s Free Society”, éste constituye una critica de
Munévar al libro de Feyerabend “La Ciencia en una Sociedad Libre”.
Feyerabend argumenta que la ciencia es una ideologia o tradicién como
hay otras y que por tanto no debe considerarse como si tuviera un mayor
estatus. En este sentido, Feyerabend afirma que ciencia y Estado deberian
estar separados como lo esta Iglesia y Estado, de no ser asi no es posible
constituir una sociedad. Munévar es muy critico en este punto, para €l cien-
cia y Estado no deben estar separados por que so6lo de esta manera es posi-
ble constituir una sociedad libre.

El capitulo numero cinco, Consenso y evolucion en la ciencia, esta divi-
dido en tres secciones, en la primera plantea el problema que se presenta al
tratar de entender la nocion de racionalidad en la ciencia, mostrando coémo
se relaciona este con el problema del consenso en la ciencia. Para Munévar,



la oposicidn entre la escuela racionalista e historicista gira entorno a como
entiende cada uno el concepto de racionalidad. En la segunda Munévar
replantea algunas cuestiones del problema haciendo uso de algunos de sus
desarrollos filoséficos en lo que se denomina epistemologia evolutiva. Fi-
nalmente Munévar esgrime algunos argumentos para responder algunas
objeciones, de tal modo que su concepcion de racionalidad entendida como
una cuestion social y no individual pueda salir avante de cualquier contra
argumento. En este capitulo Munévar va mas alla de las tesis de Feyerabend
y presenta de manera sucinta sus ideas y desarrollos sobre el problema de la
evolucién del conocimiento cientifico. Este capitulo se publicé original-
mente en inglés con el titulo de “Concensus and Evolution in Science”.

En el capitulo numero seis, Una reivindicacion de Paul Feyerabend, es
una defensa de las principales posturas de Feyerabend e intenta mostrar que
muchas de las criticas que se le han hecho a la obra de €l son erradas y han
estado basadas en malentendidos y prejuicios. Una de estas posturas estd
relacionada con la afirmacion “fodo vale”, las otras tratan sobre el proble-
ma de la inconmensurabilidad y el relativismo. Este capitulo se public
originalmente bajo el titulo de “A Réhabilitation of Paul Feyerabend”.

En el capitulo numero siete, Feyerabend, Preston y la Filosofia Analiti-
ca, Munévar trata sobre el analisis juicioso que hizo Jhon Preston sobre la
filosofia de Feyerabend en el libro titulado Feyerabend, Philosophy, Science
and Society (Malden: Polity, 1997), el cual Munévar critica fuertemente no
solo por el tratamiento que le da a algunas tesis de Feyerabend sino también
por como éste estudio de la filosofia analitica, basado en el lenguaje, impi-
de hacer una caracterizacion adecuada de la ciencia. En el fondo el capitulo
es una critica a la filosofia analitica.

Finalmente el capitulo ocho, Feyerabend y la conquista de la abundan-
cia, es sobre el libro pdstumo de Feyerabend Conquest of abundante (Con-
quista de la Abundancia), este libro tiene como eje tematico una critica de
Feyerabend al relativismo y sus consideraciones con respecto al realismo.
Munévar presenta una postura critica frente al relativismo caracterizado
por Feyerabend, pero comparte la caracterizacion del realismo que éste hace.
Munévar también intenta hacer claridad en lo que denomina el problema de
la flexibilidad, el cual estd basado en lo que concibe Feyerabend como co-
nocimiento humano. Las ideas desarrolladas en este capitulo presentan gran
dificultad debido a que el libro péstumo de Feyerabend estd fragmentado y
muchos de sus capitulos son borradores y estaban incompletos. Este capi-
tulo se publicé originalmente en inglés con el titulo Critical Notice:
Conquering Feyerabend's Conquest of Abundante.

El profesor Gonzalo Munévar presenta cuatro aspectos fundamentales
de las ideas desarrollados por Paul Feyerabend, a saber: la concepcion em-

159

PRAXIS FILOSOFICA



160

RESENA

pirista de la ciencia, el concepto de racionalidad, el método cientifico y el
problema de la inconmensurabilidad. Cada una de estas ideas atraviesa gran
parte de la filosofia del siglo XX, respecto a la caracterizacion de la ciencia
y su progreso, o en otras palabras la evolucion del conocimiento cientifico.
La primera corresponde a una idea surgida en el siglo XVII segun la
cual la experiencia sensible es la que determina qué ideas en nuestro pen-
samiento son espurias y qué ideas son legitimas, presentando a la experien-
cia sensible como fuente de todo conocimiento. Esta idea es recogida, en
los inicios del siglo XX, por los positivistas logicos, quienes pretenden ca-
racterizar la actividad cientifica como una actividad guiada por parametros
logicos y determinada por la experiencia sensible. Para Paul Feyerabend
esta idea es errada, debido a que en la historia de la ciencia no siempre se
han seguido principios 16gicos para la formulacion de las teorias y ademas
muchas de las teorias que han tenido éxito, han estado en contra de la expe-
riencia. Este es un aspecto que resalta Munévar con un ejemplo historico de
Feyerabend y que es recurrente a lo largo del texto. Este es el ejemplo de
Galileo y su defensa de la teoria copernicana. En este ejemplo, nos dice
Munévar, se pone de manifiesto la contradiccion que hay en ocasiones en-
tre la teoria y los hechos. Si Galileo solo se hubiese guiado por los hechos
no podria concluir que la Tierra se movia, luego la teoria copernicana seria
errada. Pero lo que hizo Galileo fue contemplar otra posibilidad en la que la
interpretacion de los hechos, a pesar que estuviera en contra de la experien-
cia, justificaran el movimiento de la tierra y por tanto la validez de la teoria
copernicana. En el libro Munévar destaca reiteradamente, la idea de
Feyerabend, que en la actividad cientifica la correlacion entre teoria y ex-
periencia no siempre se da y que con frecuencia las teorias que considera-
mos exitosas presentan inconsistencias con los hechos. El empirismo en
ninguna de sus presentaciones logra caracterizar del todo la actividad cien-
tifica. La experiencia por si sola no es criterio determinante entre teorias.
La segunda idea que Munévar desarrolla en el texto es la del método
cientifico, idea que también tiene sus origenes en el siglo XVII y que reco-
ge el positivismo logico y Popper. El método cientifico se basa en la creen-
cia de que existen una serie de pasos o reglas logicas que al seguirlas nos
llevan al verdadero conocimiento, es decir, nos permiten formular teorias
validas y en correspondencia con la experiencia. Actuar de acuerdo al mé-
todo es actuar de manera racional, lo contrario significa ir en contra de la
forma de hacer verdadera ciencia. Para Feyerabend esta idea es errada y
estd en contra de la forma en que realmente se hace ciencia. No existe tal
cosa como el método cientifico. En la historia de la ciencia son muchos los
casos que muestra que los cientificos acttian en contra del método. Ejemplo
de esto es el mencionado sobre Galileo y la teoria copernicana. La eviden-



cia empirica le sefialaba a Galileo que la teoria copernicana era falsa, por
tanto, de acuerdo con el método, debié abandonar la teoria, pero lo que
realmente hizo fue buscar otra interpretacion de los hechos distinta de tal
forma que la teoria copernicana no se viera afectada.

Este punto esta muy relacionado con la tercera idea que Munévar desa-
rrollada en el libro, la racionalidad. Para los positivistas y Popper ser racio-
nal en la ciencia consistia en actuar de acuerdo al método cientifico. Esto
significa aplicar la légica y encontrar una correspondencia directa entre
teoria y hechos. Pero el ejemplo de Galileo nos muestra, una vez mas, que
es posible actuar de forma contraria al método, es decir de forma irracional,
y aun asi obtener teorias “exifosas”. Racionalidad cientifica no significa
guiarse por un meétodo, por una misma vision del mundo o por la logica
formal. Para Feyerabend no puede existir una unica forma de hacer ciencia,
para €l la actividad cientifica es una actividad que se enriquece con la dis-
cusion y la posibilidad de presentar diferentes puntos de vista. Munévar,
parafraseando a Feyerabend, nos recuerda que «la ciencia gana al permitir
el desarrollo de puntos de vista diferentes al que esta “de acuerdo con los
hechos™ (p. 33).

Finalmente, la cuarta idea que Munévar presenta y desarrolla es el pro-
blema de la inconmensurabilidad entre teorias. El problema de la
inconmensurabilidad consiste en que el significado de los términos cambia
de teoria en teoria, por ejemplo los conceptos de espacio y tiempo en la
teoria newtoniana son distintos de los conceptos de espacio y tiempo en la
teoria de Einstein, por tanto, no podemos considerar, como lo hacian los
positivistas, que una teoria contiene a otra como un caso particular, sefia-
lando de este modo el progreso en la ciencia. Con el problema de la
inconmensurabilidad no se puede considerar el conocimiento en la ciencia
como acumulativo.

Para Munévar la inconmensurabilidad no sélo se puede expresar en tér-
minos de significado sino también en términos de contrastacion con la ex-
periencia, es decir, entre dos teorias no habrian hechos o un conjunto de
fendomenos en comun, por lo tanto no hay forma de juzgar si una teoria es
mejor que otra. Esto trae como consecuencia un relativismo epistemoldgico,
en donde considerar que nuestras creencias son correctas por encima de
otras creencias no es valido.

Munévar muestra como otro aspecto fundamental a aclarar las ideas de
Feyerabend relacionadas con su afirmacion todo vale y su Anarquismo
Metodologico, ideas que han sido muy criticadas en la filosofia de
Feyerabend. Para Munévar “la anarquia es la descripcion que un racionalis-
ta tradicional daria de la forma en que se debe conducir la ciencia de acuer-
do con Feyerabend”, es decir que anarquistas son los que creen que la cien-

161

PRAXIS FILOSOFICA



162

RESENA

cia tiene un método Uinico y propio que la caracteriza y con la cual llega a
teorias verdaderas. El todo vale es la caracterizacién que hace Feyerabend
del racionalista, que es la persona que para conservar la idea de un método
es capaz de recurrir a cualquier artilugio conceptual. Cuestion que va en
contra de la racionalidad cientifica en términos de la pluralidad propuesta
por Feyerabend.

Estas ideas sobre la ciencia, desarrolladas por Feyerabend y presentadas
por Munévar, estan en contra de las tesis defendidas por el positivismo
logico y las formulaciones popperianas. El eje central de estas reflexiones
se sustenta en el giro que dio la filosofia de la ciencia en los afios sesentas
hacia el analisis de la historia de la ciencia, la cual se convirtid en factor
fundamental para una caracterizacion adecuada de la ciencia. Esto signifi-
c6 dejar de lado la division tajante, que hacian los positivistas y Popper,
entre contexto de descubrimiento y contexto de justificacion. Division en la
cual se favorecia el contexto de justificaciéon como tinico campo valido en
el que es posible analizar y caracterizar la actividad cientifica. Para
Feyerabend y T.S. Kuhn la ciencia es algo mas que una actividad logica y
de caracter individual. Para ellos es una actividad de caracter colectivo y
que involucra diversos factores de tipo contextual y pragmatico. Es errada
la idea que identifica actividad cientifica como una actividad logica y el
analisis histérico pone de manifiesto este error.

Los cuatro aspectos que presenta Munévar de la filosofia de Feyerabend
se relacionan a través de dos principios que caracterizan la filosofia de este
autor, los cuales son el principio de pluralidad 'y el principio de tenacidad.
Feyerabend considera que a la ciencia le beneficia tener pluralidad de teo-
rias. Esta pluralidad es posible porque la ciencia es una actividad que se
desarrolla en comunidad y no por individuos aislados como lo considera-
ban los positivistas y Popper. La ciencia es racional porque es una actividad
que se desarrolla en comunidad. La pluralidad es un factor fundamental
para el progreso de la ciencia. La historia asi lo demuestra. Munévar afiade
a esta idea de Feyerabend que frente a una pluralidad de teorias favorecere-
mos aquella que sea exitosay esto es lo que precisamente hace a la ciencia
una actividad racional.

Munévar muestra que el principio de tenacidad se manifiesta cuando se
defiende una teoria o se acepta independientemente de que sea contra
intuitiva o vaya contra la experiencia. Defender una teoria en estos térmi-
nos no es irracional, por el contrario, es algo propio de la actividad cientifi-
ca. Al tener en cuenta en el analisis de la ciencia los aspectos contextuales
y pragmaticos que ponen de manifiesto la historia, la ciencia se presenta
como una actividad humana, que no siempre se comporta conforme a los
canones de la logica y la experiencia sensible.



Los argumentos presentados por Munévar, a favor de las tesis de
Feyerabend, poseen una gran coherencia interna que tienen como colorario
una conclusion convincente. Al aceptar las premisas o argumentos inicia-
les, el lector es inducido a aceptar las conclusiones, de tal forma que al
terminar de leer el libro se deberia considerar como validas y convincentes
todas las tesis expresadas por Feyerabend, lo que no deja espacio a la criti-
ca. Sin embargo, se debe tener en cuenta que una de las ideas defendidas en
el libro es que no debemos considerar que existan creencias que sean co-
rrectas por encima de otras. Lo que hay que tener presente es que se deben
tener buenas razonas para inclinarse por una u otra idea. Asi que la invita-
cion es a dar buenas razones para mostrar que las ideas de Feyerabend,
defendidas por Munévar, no son validas y que por tanto su caracterizacion
de la ciencia no es adecuada.

Una virtud del texto es que sintetiza en forma precisa y con un lenguaje
claro la polémica entre positivistas, Popper e historicistas, con respecto a la
caracterizacion de la ciencia y a cdmo ésta progresa. Por lo que considero
que es un texto que bien puede servir de consulta, tanto para estudiantes de
pregrado como para estudiantes postgrado. En el caso de estudiantes de
postgrado el libro tiene una gran riqueza, debido a que las tesis de Feyerabend,
autor que ha sido tan satanizado en el ambiente académico, son reformuladas
por Munévar. La ventaja del autor es haber tenido no solo un contacto acadé-
mico sino también personal con Feyerabend, lo que lo hace una autoridad en
el tema. Por lo que estas interpretaciones pueden considerarse de primera
mano. Es esto lo que le da el nombre al libro, Variaciones sobre temas de
Feyerabend, pues lo que se presenta en algunos puntos son una reinterpretacion
y precision de las ideas de Feyerabend basadas en el conocimiento y el con-
tacto tan cercano que tuvo Munévar con este autor.

Otra virtud del texto es que trata sobre un tema que no solo hace parte de
la historia de la filosofia de inicios del siglo XX, sino que también es muy
actual, es la caracterizacion de la ciencia y su progreso. Tema que por moda
filoséfica ha perdido vigencia, pero que hoy en dia sigue cuestionandonos.
Es curioso como en la actualidad se derrama grandes cantidades de tinta
sobre problemas de la ciencia como la estructura de las teorias, el caracter
de la observacion, la experimentacion, etc., y que no sepamos qué es la
ciencia ;Acaso no nos parecemos a estos tedlogos medievales que dedica-
ban su tiempo a indagar sobre cuantos angeles podiamos encontrar en la
punta de un alfiler sin aun haber demostrado con toda claridad la existencia
de los angeles y de Dios? El texto nos invita a que volvamos a reflexionar
sobre este tema, caracterizacion de la ciencia y su progreso. Tema que es de
mucha importancia para aquellas disciplinas que aspiran a ser consideradas
como ciencia.

163

PRAXIS FILOSOFICA



164

RESENA

Es importante saber que en el libro se puede diferenciar entre las tesis
del autor y las tesis de Feyerabend, a pesar de que Munévar considere que
en muchos de los casos no podria establecerse esta diferencia. Esto se debe
a la claridad con que Munévar maneja las ideas de Feyerabend y la distin-
cion que establece con otros autores como Kuhn y Popper, sin olvidar a los
representantes del positivismo logico.

Soélo en una parte del texto, el quinto capitulo, se hace presente las tesis
de Munévar que se enmarcan en lo que se denomina epistemologia evoluti-
va. Pero considero que los planteamientos de Feyerabend se relacionan en
algunos puntos de manera muy estrecha con las tesis de Munévar sobre la
epistemologia. También es claro cuando el autor manifiesta inconformidad
con algunas tesis de Feyerabend pero al final termina reinterpretando estas
tesis para mostrar sus fortalezas, a favor de Feyerabend. De los conceptos
utilizados por Munévar hay uno en especial que llama la atencién y que
considero objeto de critica, es la nocion de éxito. La nocion de éxito en la
ciencia es introducida por Munévar para fortalecer y explicar algunos argu-
mentos e ideas de Feyerabend. Esta nocién tiene un contenido semantico
amplio, que la convierte en vaga y general, pues en diferentes contextos
cobra significados y usos distintos. La nocion de éxito no aclara el porqué
preferimos una u otra teoria o qué es lo que las hace prevalecer, si es una
cuestion social, logica, empirica, etc., no es posible, por lo menos en el
libro, determinar de manera clara la forma en que se define y opera ésta
nocion.

Por ultimo, considero que el libro debe leerse, ademas de las razones
expuestas, porque es importante leer los desarrollos que los filésofos co-
lombianos estan haciendo en el exterior. Parece ser que en muchos de los
casos preferimos leer gente de afuera que a nuestros coterraneos. Son mu-
chos los desarrollos interesantes que hacen pensadores colombianos fuera
del pais, pero son pocas las oportunidades que nos damos de conocer sus
trabajos.



