
Praxis Filosófica Nueva serie, No. 39, julio-diciembre 2014: 211 - 217

DISCURSO SOBRE CICERÓN1*

Montesquieu2+

Discours sur Cicéron (1892)

Traducción:	Christian Felipe Pineda Pérez3

	

Introducción del traductor
Tal como reconoce el propio Montesquieu, este escrito de juventud 

no se compara con las obras maestras de su pensamiento ni tampoco 
revela lo esencial de él. Por ello, este texto tendría poco valor si con 
él pretendiésemos estudiar y comprender la filosofía y el pensamiento 
montesquiano. No obstante, el valor que tiene el Discurso sobre Cicerón 
para nuestra compresión de la recepción, la valoración y la influencia de la 
filosofía ciceroniana en la Modernidad, fue la razón por la cual decidí realizar 
por primera vez una traducción al español de este texto. El estudio de la 
pervivencia del pensamiento ciceroniano en la Historia de la Filosofía es un 
campo de estudio relativamente reciente en la historiografía de la filosofía: 
después de ser condenada al olvido, tan sólo a partir de la década de los 
años 90 la filosofía ciceroniana ha empezado a ser revalorada y estudiada4. 
En el caso de la Modernidad, la cuestión es bastante difusa. La mayoría de 

1 * Este manuscrito, cuyo título original es Discours sur Cicéron, fue publicado en 1892, 
junto con otros manuscritos inéditos de Montesquieu, en una obra compilatoria titulada 
Mélanges Inédits de Montesquieu, Bourdeaux & Paris, editores G. Gounouilhou, J. Rouam 
& Co, pp. 1-11. El manuscrito de Discours sur Cicéron hace parte de las obras inéditas de 
Montesquieu que se encuentran en el archivo del Castillo de la Brède en Francia.

2 + Charles-Louis de Secondat, Barón de La Brède y de Montesquieu (1689-1755), quien 
es reconocido principalmente bajo el apelativo de “Montesquieu”, fue uno de los filósofos 
más destacados de la ilustración francesa. Entre sus obras más importantes se destacan De 
l’esprit des lois y Lettres persanes.

3 Christian Felipe Pineda Pérez. Licenciado en filosofía de la Universidad del Valle. 
Su trabajo de grado titulado Las relaciones entre filosofía y retórica en el pensamiento de 
Cicerón obtuvo la mención laureada. Asistente del grupo de investigación Daimôn-Ágora del 
Departamento de Filosofía de la Universidad del Valle. Sus temas de interés son la filosofía 
ciceroniana, la filosofía romana y las relaciones entre filosofía y retórica. Correo electrónico: 
chrz1990@hotmail.com

4 En mi artículo “Cicero philosophus: un análisis histórico del estatus filosófico de 
Cicerón” (Pineda, 2015) he examinado con más detalle el modo en que ha evolucionado la 
valoración de la figura de Cicerón en la Historia de la Filosofía.

IS
SN

 (I
): 

01
20

-4
68

8 
/ I

SS
N

 (D
): 

23
89

-9
38

7



212

los estudiosos han tenido que esforzarse por hacer explicita la impronta 
ciceroniana, tratando de remediar la escasez y muchas veces la ausencia 
de referencias directas a Cicerón en las obras de los modernos. De ahí que 
el Discurso de Cicerón sea una pequeña joya y una pieza fundamental 
para comprender la presencia de Cicerón en la Modernidad. Por otra parte, 
el elogio que este discurso hace a la filosofía ciceroniana contrasta con 
la afirmación de un contemporáneo de Montesquieu, el filósofo escoces 
David Hume: “la filosofía abstracta de Cicerón ha perdido su crédito, pero 
la vehemencia de su oratoria aún es objeto de nuestra admiración” (2005, 
p. 503). Vemos, así, como este discurso poco conocido nos ayuda a percibir 
los contrastes con los que se presenta la figura de Cicerón en la Modernidad. 
Dicho esto, queda comprendido el valor del manuscrito montesquiano cuya 
traducción presento a continuación:

Discurso sobre Cicerón5

Por: El Barón de Montesquieu (Charles-Louis de Secondat)
[I] Cicerón6 es, de todos los antiguos, aquel que tuvo el mayor mérito 

personal y a quien más me gustaría parecerme; no hay ninguno como él 
que haya afirmado los más bellos y los más grandes apetitos, que [5] más 
haya amado la gloria, y que, por ello, se haya asegurado una más durable, 
mediante unos caminos poco recorridos.

La lectura de sus obras no educa menos el corazón que el espíritu: su 
elocuencia es totalmente grande, totalmente majestuosa, totalmente heroica. 
Hay que verlo [10] triunfar sobre Catilina; hay que verlo levantarse contra 
Antonio; hay que verlo finalmente llorar por los restos deplorables de una 
libertad moribunda. Bien sea que cuente sus acciones, bien sea que relate 
aquellas de los grandes hombres que combatieron por la República, él se 
embriaga con su [15] gloria y con la de aquellos. El ardor de sus expresiones 
nos introduce en la vivacidad de sus sentimientos. Siento que me arrastra 
a su transporte y me eleva en sus movimientos. ¡Qué retratos aquellos que 
hace [II] de los Brutos, de los Casios, de los Catones! ¡Qué fuego, qué 
vivacidad, qué rapidez, qué torrente de elocuencia! Para mí, no sé a quién 
más me gustaría parecerme, o al héroe, o al panegirista.

5 Sigo la notación de los editores del manuscrito original: los números romanos indican 
el número de página y los arábigos el de la línea [N. del T.].

6 Hice este discurso en mi juventud. Éste podría llegar a ser bueno, si le quitase el aire 
de panegírico. Además de esto, habría que dar una descripción más larga de las obras de 
Cicerón, ver sobre todo las cartas, y entrar más profundamente en las causas de la ruina de 
la República y en los caracteres de César, de Pompeyo y de Antonio.tr

a
d

u
c

c
ió

n



213

pr
a

x
is

 fi
lo

só
fi

c
a

[5] Si alguna vez levanta sus talentos con demasiado fasto, no hace 
más que expresarme lo que ya me había hecho sentir; me previene acerca 
de las alabanzas que le son debidas. No me enfado en lo absoluto de ser 
advertido de que no es un simple orador quien habla, sino el [10] libertador 
de la patria y el defensor de la libertad.

El no merece menos el título de filósofo que el de orador romano. 
Incluso se puede decir que se destacó más en el Liceo que sobre la tribuna: 
mientras es original en sus libros de filosofía, tiene [15] varios rivales en 
su elocuencia.

Es el primero, entre los romanos, que extrajo la filosofía de las manos 
de los sabios, y la liberó de las dificultades de una lengua extranjera. La hizo 
común a todos los hombres, como la razón, y, [20] en medio de los aplausos 
que recibió, la gente de letras se encontró de acuerdo con el pueblo. Yo no 
puedo admirar suficientemente la profundidad de sus razonamientos en un 
tiempo en donde los sabios sólo se distinguen por la rareza de su vestimenta. 
[25] Sólo quisiera que él hubiese venido en un siglo más iluminado, y que 
hubiese podido emplear para descubrir la verdad esos bellos talentos, que no le 
sirvieron más que para destruir errores. Hay que reconocer que dejó un horrible 
vació en la filosofía: destruyó todo [30] lo que había sido imaginado hasta 
entonces; hubo que recomenzar, e imaginar de nuevo: el género humano [III] 
regresó, por así decirlo, a la infancia, y fue devuelto a los primeros principios7.

¡Qué placer verlo, en su libro De la naturaleza de los dioses, pasar 
revista de todas las sectas, [5] confundir a todos los filósofos, y señalar cada 
prejuicio de alguna deshonra! A veces combate contra estos monstruos; a 
veces se ríe de la filosofía. Los campeones que él introduce se destruyen a sí 
mismos; aquél es confundido por éste, que [10] es sacudido a su turno. Todos 
estos sistemas se desvanecen los unos frente a los otros, y sólo queda, en el 
espíritu del lector, el desdén por los filósofos y la admiración por la crítica.

Con qué satisfacción se le ve, en su [15] libro De la adivinación, liberar 
el espíritu de los romanos del yugo ridículo de los arúspices y de las reglas 
de este arte, que era el oprobio de la teología pagana, que fue establecido en 
el comienzo, por la política de los magistrados, entre los pueblos groseros, y 
[20] debilitado, por la misma política, cuando se volvieron más iluminados.

A veces nos desvela el encanto de la amistad y nos hace sentir en ella 
todas las delicias; a veces nos hace ver las ventajas de una edad en que la 
razón ilumina, [25] y que nos salva de la violencia de las pasiones8.

7 Clara alusión a la doctrina del escepticismo académico que defendía y practicaba 
Cicerón [N. del T.].

8 Montesquieu se refiere a las obras ciceronianas De amicitia y De senectute 
respectivamente [N. del T.].



214

tr
a

d
u

c
c

ió
n

A veces, formando nuestras costumbres y mostrándonos la extensión 
de nuestros deberes, nos enseña lo que es honesto y lo que es útil; lo que 
debemos en relación con la sociedad, lo que debemos en relación a [30] 
nosotros mismos; lo que debemos hacer en calidad de padres de familia o 
en calidad de ciudadanos9.

[IV] Sus costumbres eran más austeras que su espíritu. Él se comportó 
en su gobierno de Cilicia con el desinterés de los Cincinatos, los Camilos y 
los Catones. Pero su virtud, que no tenía nada de arisca, [5] no le impidió en 
absoluto gozar de la cortesía de su siglo. Se destaca, en sus obras de moral, 
un aire de júbilo y cierta alegría de espíritu que los filósofos mediocres no 
conocen en absoluto. Él no da en absoluto preceptos, sino que [10] los hace 
sentir. Él no excita a la virtud, sino que atrae hacía ella. Al leer sus obras, 
quedamos disgustados para siempre con Séneca y sus semejantes, personas 
más enfermas que aquellas a quien querían curar, más desesperadas que 
aquellas a quienes consuelan, más tiranizadas [15] por las pasiones que 
aquellas a quienes quieren liberar.

Algunas personas, acostumbradas a medir a todos los héroes sobre el 
de Quinto Curcio, se han hecho una idea muy falsa de Cicerón; ellos lo 
consideraron [20] como un hombre débil y tímido, y le hicieron un reproche 
que Antonio, su más grande enemigo, jamás le hizo. Evitaba el peligro, 
porque lo conocía; pero ya no lo conocía, cuando ya no podía evitarlo. 
Este gran hombre subordinó [25] siempre todas sus pasiones, su temor y 
su coraje, a la sabiduría y a la razón. Incluso me atrevo a decirlo: quizá no 
hay en absoluto un hombre, entre los romanos, que hubiese dado los más 
grandes ejemplos de fuerza y coraje.

[30] ¿No es cierto que declamar la Segunda Filípica delante de Antonio 
era correr hacía una muerte [V] segura? ¿Era hacer un generoso sacrificio 
a favor de su gloria ofendida? Admiremos entonces el coraje y la audacia 
del orador aún más que su elocuencia. Consideremos a Antonio, el más 
[5] poderoso entre los hombres, Antonio, el amo del mundo, Antonio, que 
se atrevía a todo y que podía todo a lo que se atrevía, en un Senado que 
estaba rodeado de sus soldados, y en donde fue más bien rey que cónsul; 
considerémosle [a Cicerón], digo, cubierto de confusión y de ignominia, 
[10] fulminado, destruido, obligado a escuchar lo que hay más humillante 
de la boca de un hombre que habría podido quitar miles de vidas.

Además, no fue solo cuando encabezó a un ejército que requirió de su 
firmeza y de su [15] coraje; las dificultades que tuvo que sufrir, en tiempos 
tan difíciles para la gente de bien, le hicieron la muerte siempre presente. 

9 Aquí se hace referencia a las temáticas tratadas en la obra ciceroniana De officiis [N. 
del T.].



215

pr
a

x
is

 fi
lo

só
fi

c
a

Todos los enemigos de la República fueron los suyos; los Verres, los Clodios, 
los Catilinas, los Césares, los Antonios, en fin, todos los [20] villanos de 
Roma le declararon la guerra.

Es cierto que hubo ocasiones en las que la fuerza de su espíritu pareció 
abandonarlo: cuando vio a Roma destrozada por tanta facciones, se entregó 
al dolor, se dejó abatir, y su filosofía fue [25] menos fuerte que su amor por 
la República.

En esta famosa guerra que decidió el destino del Universo, temía por 
su patria; veía a César acercarse con un ejército que había ganado más 
batallas que las legiones que tenía.  [30] ¡Pero cuán fue su dolor cuando vio 
que Pompeyo abandonaba Italia y dejaba a Roma expuesta al [VI] furor de 
los rebeldes! « Después de tal cobardía, dijo, no puedo estimar más a este 
hombre, que, muy lejos de exiliarse de su patria, como lo hizo, debe morir 
sobre las murallas de Roma y ser sepultado bajo sus [5] ruinas. »

Cicerón, que estudiaba desde hace mucho tiempo los proyectos de César, 
habría hecho sufrir a este ambicioso el destino de Catilina, si su prudencia 
hubiese sido escuchada: « Si mis consejos hubiesen sido seguidos, dice 
el orador a Antonio, [10] la República florecería hoy, y tu estarías en la 
nada. Yo fui del parecer de que César no debería en absoluto continuar el 
gobierno de las Galias más allá de cinco años. Yo fui aún más del parecer 
que, mientras estuviera ausente, no se le debía en absoluto admitir que 
pidiera [15] el consulado.  Si yo hubiese tenido la fortuna de persuadir a 
uno o a otro, jamás habríamos caído en el abismo en donde estamos hoy. 
Pero cuando vi (prosigue él) que Pompeyo le había entregado la República 
a César, cuando me di cuenta que él comenzaba [20] a sentir demasiado 
tarde los males que yo había prevenido desde hace tanto tiempo, yo no dejé 
de hablar durante el momento sobre la reagrupación, y no escatimé nada 
para unir los espíritus. »

Habiendo Pompeyo abandonado Italia, Cicerón, que, [25] como él 
mismo lo dijo, sabía bien que debía huir, pero ignoraba a quien debía 
seguir, se quedó ahí por algún tiempo. César se puso en contacto con él y 
quiso obligarlo, por ruegos y por amenazas, a adherirse a su partido. Pero 
este republicano rechazó sus [30] propuestas tanto con desprecio como con 
dignidad. Cuando el partido de la libertad había sido destruido, se [VII] 
sometió a él con todo el Universo; no hizo en absoluto una resistencia 
inútil; no obró en absoluto como Catón, quien abandonó cobardemente la 
República con la vida; él se reservó para los tiempos más felices, y buscó 
[5] en la filosofía el consuelo que los otros no habían encontrado más que 
en la muerte.



216

tr
a

d
u

c
c

ió
n

Se retira al Tusculum para buscar allí la libertad que su patria había 
perdido. Estos campos jamás fueron tan gloriosamente fértiles; no-
sotros les debemos [10] esas bellas obras que serán admiradas por 
todas las sectas y en todas las revoluciones filosóficas.
Pero, cuando los conjurados hubieron cometido esa gran acción que 
aún hoy día asombra a los [15] tiranos, Cicerón se levantó como de 
la tumba, y ese sol, que el astro de Julio10 había eclipsado, retomó 
una nueva luz. Bruto, totalmente cubierto de sangre y de gloria, mos-
trando al pueblo el puñal y la libertad, exclamó: « ¡Cicerón! » Y, sea 
que le pidió su [20] socorro, sea que quiso11 felicitarlo por la libertad 
que acaba de devolverle, sea, en fin, que este nuevo libertador de la 
patria se declaró su rival, le hizo en una sola palabra el elogio más 
magnifico que un mortal haya recibido alguna vez.
[25] Cicerón se unió inmediatamente a Bruto; los peligros no lo es-
pantaron en absoluto. César todavía vivía en el corazón de sus sol-
dados; Antonio, quien heredó su ambición, tenía en sus manos la 
autoridad consular. Todo esto no le impidió en absoluto declararse, 
y, por [VIII] su autoridad y su ejemplo, determinó que el Universo 
era todavía incierto: ¿debía considerar a Bruto como un parricida o 
como el libertador de la patria?
Pero las donaciones que César había hecho a los [5] romanos a tra-
vés de su testamento fueron para ellos las nuevas cadenas. Antonio 
arengó a este pueblo avaro, y, mostrándole el vestido ensangrentado 
de César, los conmovió tan fuertemente que fueron a prender fuego 
a las casas de los conjurados. Bruto y Casio, forzados a abandonar 
[10] su ingrata patria, tuvieron sólo este medio para escapar de los 
insultos de un populacho tanto furioso como ciego.
Antonio, volviéndose más audaz, usurpó en Roma más autoridad 
que el mismo César. [15] Se apoderó de los dineros públicos, ven-
dió las provincias y las magistraturas, hizo la guerra en las colo-
nias romanas, violó, en fin, todas las leyes. Orgulloso del éxito de su 
elocuencia, no temió más a la de Cicerón, declamó en su contra en 

10 Montesquieu habla del Iulium Sidus o Caesaris astrum, un cometa avistado en la 
antigüedad y asociado a César debido a que apareció poco tiempo después de su muerte. 
La aparición de este comenta fue interpretado por muchos romanos como el signo de la 
deificación del difunto dictador [N. del T.].

11 Este hecho aparece documentado por Cicerón en Filípica II, 12, 28; 30 [N. del T.]`.



217

pr
a

x
is

 fi
lo

só
fi

c
a

pleno Senado; pero [20] estuvo muy sorprendido de encontrar aún 
un romano en Roma.
Poco después, Octavio hizo aquél infame tratado en el que Antonio, 
como precio de su amistad, exigió la cabeza de Cicerón. Nunca una 
guerra fue más funesta [25] para la República que esta indigna re-
conciliación, donde se inmoló como víctimas sólo a aquellos que tan 
gloriosamente la habían defendido.
El detestable Popilio se justificaba así, en Séneca, por la muerte de 
Cicerón: que este crimen tan odioso fue el crimen de Antonio, quien 
lo había dirigido, [IX] no de Popilio, que había obedecido; que la 
proscripción de Cicerón había sido la de morir, la de Popilio quitarle 
la vida; que no fue maravilloso que hubiese sido obligado a matarlo, 
puesto que Cicerón, [5] el primero de todos los romanos, había sido 
obligado a perder la cabeza12.

Referencias bibliográficas
Hume, D. (2005): “Of the Standard of Taste”, en N. Warburton (ed.), Philosophy: 

Basic readings, London & New York, Routledge, pp. 493-507.
Pineda, C. (2015): “Ciceron philosophus: un análisis histórico del estatus filosófico 

de Cicerón”, en Revista Légein, (en proceso de publicación).

12 La obra a la que aquí se refiere Montesquieu es Controversiae, escrita por el orador 
romano Marco Anneo Séneca, el Viejo, padre del reconocido filósofo estoico. En el libro VII, 
apartado 2, Séneca el Viejo examina el caso del asesinato de Cicerón por parte del tribuno 
Publio Popilio Laenas [N. del T.].




